
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (7):
Procurando a
conexão

As palavras que São Josemaria
utilizava ao iniciar ou terminar
sua oração também podem
servir de guia para a nossa.

15/06/2020

· Outros artigos da série "Conhecê-
lo e conhecer-te".

https://opusdei.org/pt-br/tag/conhece-lo-e-conhecer-te/
https://opusdei.org/pt-br/tag/conhece-lo-e-conhecer-te/
https://opusdei.org/pt-br/tag/conhece-lo-e-conhecer-te/
https://opusdei.org/pt-br/tag/conhece-lo-e-conhecer-te/


No século passado falou-se muito
sobre a suposta existência de um 
telefone vermelho que permitia que
os dirigentes de duas grandes
potências mundiais se
comunicassem, embora elas
estivessem a milhares de
quilômetros de distância entre si. A
possibilidade de poder falar de
imediato com pessoas tão afastadas
causou muita surpresa. Eram ainda
inimagináveis os dispositivos móveis
que hoje conhecemos. Referindo-se a
este artefato, em 1972 São Josemaria
disse que nós temos “uma linha
direta com Deus Nosso Senhor, muito
mais direta (...). Ele é tão bom que
está sempre disponível, não nos faz
esperar”[1].

Pela fé sabemos que o Senhor está
sempre do outro lado da linha.
Quantas vezes, no entanto,
experimentamos dificuldades para
ouvi-lo ou para ser constantes nos
tempos de oração que nos



propusemos! Algumas pessoas
expressam essas dificuldades
dizendo que não “conseguem
conectar-se com Deus”. Trata-se de
uma experiência dolorosa que pode
levar ao abandono da oração.
Provavelmente nós também a
teremos vivido. Às vezes, por muito
empenhados que estejamos,
inclusive durante anos, persiste a
sensação de não saber conversar
com Deus: embora tenhamos a
certeza de ter uma linha direta com
Ele, só conseguimos um monólogo
interior, não chegamos a essa
intimidade por que tanto ansiamos.

O Papa Francisco nos alenta a
“manter a conexão com Jesus,
permanecer na linha com Ele (...).
Assim como você se preocupa em
não perder a conexão com a Internet,
cuide para que sua conexão com o
Senhor permaneça ativa, o que
significa não interromper o diálogo,
escutá-lo, contar-lhe as suas



coisas”[2]. Como manter-nos
despertos do outro lado da linha? O
que podemos fazer para que a nossa
oração seja um diálogo? Qual é o
caminho para continuar crescendo
na intimidade com o Senhor com o
passar dos anos?

Ele os observa da margem

Depois da Ressurreição, os discípulos
vão para a Galileia, como o Senhor
tinha indicado às santas mulheres:
“Lá me verão” (Mt 28, 10). Está
amanhecendo. Pedro e João,
acompanhados por outros cinco,
remam rumo à margem depois de
uma noite de pesca infrutífera. Jesus
os observa da margem (cfr. Jo 21, 4).
De modo semelhante ao que acontece
naquela cena, ao começar a orar, nós
nos colocamos na presença de Jesus,
sabendo que Ele está nos esperando;
olha-nos da margem em atitude de
espera e de escuta. Imaginar que o
olhar do Senhor pousa sobre nós



ajudar-nos-á durante todo o tempo
da oração. Nós também queremos
olhar para Ele: “Que eu te veja: eis o
núcleo da oração”[3]. Na origem do
diálogo com Deus, há efetivamente
um cruzar de olhares entre duas
pessoas que se amam: “Olhar a Deus
e deixar-se olhar por Deus: isto é
rezar”[4].

Mas também desejamos ouvir as suas
palavras, perceber quanto nos ama e
saber o que deseja. Os discípulos não
haviam pescado nada, mas Jesus lhes
fala, dá-lhes instruções para não
voltarem com as mãos vazias:
“Lançai a rede à direita do barco e
achareis” (Jo 21, 6). As boas
conversas dependem muitas vezes da
sintonia nas primeiras palavras. Da
mesma forma, os primeiros minutos
de oração são importantes porque
marcam uma pauta para os minutos
restantes. O empenho em começar a
conversa ajudar-nos-á a manter vivo



o diálogo posterior com mais
facilidade.

Até esse momento, os que estavam
na barca hesitavam. Quando viram
as redes cheias de peixes, quando
perceberam que ter começado
aquele diálogo com Jesus fora mais
eficaz do que tantas horas de esforço
solitário, João diz a Pedro: “É o
Senhor!” (Jo 21, 7). Esta certeza já é
um começo de oração: o Senhor está
aqui, ao nosso lado, diante do
tabernáculo ou em qualquer outro
lugar.

Como o Espírito Santo permitir

Arrastando a barca, que estava
pesada por causa das redes cheias, os
discípulos chegam à margem. Lá
encontram um inesperado café da
manhã composto de pães e peixes na
brasa. Sentam-se em volta do fogo e
comem em silêncio. Nenhum “ousou
perguntar-lhe: Quem és tu, pois bem
sabiam que era o Senhor” (Jo 21, 12).



A iniciativa da conversa recai sobre
Jesus. A chave na oração é, sem
dúvida, deixar Deus atuar, mais do
que o esforço do próprio coração.
Quando perguntaram a São João
Paulo II como era a sua oração, ele
respondeu: “Seria necessário
perguntá-lo ao Espírito Santo! O Papa
reza assim como o Espírito Santo lhe
permite rezar”[5]. O elemento mais
importante é o Você, porque é Deus
que tem a iniciativa.

Depois de nos colocarmos na
presença de Deus, é necessário fazer
cessar os ruídos e buscar um silêncio
interior que implica certo esforço.
Assim será mais fácil ouvir a voz de
Jesus que nos pergunta: “Amigos, não
tendes acaso alguma coisa para
comer?” (Jo 21, 5); e nos indica:
“trazei aqui alguns dos peixes” (Jo 21,
10); ou nos pede amavelmente:
“segue-me” (Jo 21, 19). Por isso o
Catecismo da Igreja indica que é
necessária uma luta para 



desconectar-se para conectar-se e
assim, conversar com Deus na
solidão do nosso coração[6]. Os
santos repetiram muitas vezes este
conselho: “Deixe um momento as
suas ocupações habituais; entre um
instante em você mesmo longe do
tumulto dos seus pensamentos.
Lance para fora de si as
preocupações aflitivas; afaste as suas
inquietações (...). Entre no aposento
da sua alma; exclua tudo, exceto
Deus e o que possa ajudá-lo para
procurá-lo; e assim, fechadas todas as
portas, vai atrás dele. Diga, pois,
minha alma, diga a Deus: ‘busco teu
rosto; Senhor, anelo por ver teu
rosto’ (Sl 27,8)”[7].

Isso nem sempre será simples,
porque as tarefas e preocupações
puxam fortemente a nossa memória
e imaginação e podem preencher a
nossa interioridade. Não existe,
certamente, uma varinha mágica,
porque as distrações são



normalmente inevitáveis e é difícil
manter uma atenção contínua. São
Josemaria aconselhava convertê-las
em tema de conversa com Jesus
aproveitando “para pedir pelo objeto
dessa distração, por aquelas pessoas
e deixar o Senhor atuar, Ele que tira
sempre o que quer de cada flor”[8].
Constitui também ajuda eficaz
procurar bons momentos e lugares
propícios; ainda que se possa orar
em todo lugar, nem todas as
circunstâncias facilitam o diálogo ou
expressam da mesma forma os
desejos sinceros de orar.

A oração introdutória: conexão

Com o objetivo de facilitar a conexão,
São Josemaria recomendava uma
oração introdutória que costumava
utilizar[9]. Nessas palavras, ensina-
nos a começar com um ato de fé e
com uma disposição humilde: “Creio
que estás aqui”, “adoro-te com
reverência”. É simplesmente um



modo de dizer a Jesus: “Vim estar
com você, quero conversar e desejo
que você também fale comigo; dedico
a você estes momentos com o desejo
de que este encontro me ajude a
unir-me mais à sua vontade”. Ao
dizer “creio firmemente” estamos
expressando uma realidade, mas
também um desejo; pedimos ao
Senhor que aumente a nossa fé,
porque sabemos que “a fé outorga
asas à oração”[10]. E esse ato de fé
nos leva imediatamente à adoração
com a qual reconhecemos, por um
lado, a sua grandeza e, ao mesmo
tempo, manifestamos a nossa decisão
de nos abandonarmos em suas mãos.
A seguir, reconhecemos as nossas
debilidades pedindo perdão e graça,
porque “a humildade é o
fundamento da oração”[11]. Nós nos
sabemos pequenos diante da sua
grandeza, carentes de recursos
próprios. A oração é um dom
gratuito que o homem deve pedir
como um mendigo. São Josemaria



concluía, por isso, que “a oração é a
humildade do homem que reconhece
a sua profunda miséria”[12].

Crer, adorar, pedir perdão e ajuda:
quatro movimentos do coração que
nos abrem para uma boa conexão.
Repetir serenamente esta oração
introdutória, saboreando palavra por
palavra, pode ajudar-nos. Talvez
convenha repeti-la várias vezes até
que a nossa atenção fique focada no
Senhor. Pode servir-nos igualmente
construir uma oração introdutória
personalizada e usá-la quando
estivermos mais secos ou dispersos.
Em geral, se encontrarmos a nós
mesmos distraídos ou com a mente
vazia, vale a pena repetir devagar
uma oração vocal (o Pai Nosso ou a
que mais nos tocar nesse momento)
para fixar a atenção e acalmar a
alma: uma, duas, três vezes,
cuidando a cadência, parando nas
palavras ou mudando alguma delas.



Uma fogueira acesa: diálogo

Essa conexão inicial antecede o
núcleo da oração, esse “diálogo com
Deus, de coração a coração, em que
intervém a alma toda: a inteligência
e a imaginação, a memória e a
vontade”[13]. Voltando a aquele
amanhecer no qual os discípulos
continuavam surpresos pela pesca
milagrosa, vemos Jesus acender um
fogo para aquecer o que preparou.
Podemos imaginar como o faria,
evitando o que não pegaria fogo. Da
mesma forma, se consideramos a
oração como uma pequena fogueira
que desejamos ver crescer,
precisamos encontrar em primeiro
lugar um combustível adequado.

O combustível que alimenta a
fogueira normalmente é o conjunto
de tarefas de que nos ocupamos e as
nossas circunstâncias pessoais: o 
tema do diálogo é a nossa própria
vida. As nossas alegrias, tristezas e



preocupações, são o melhor resumo
do que temos no coração. Com
palavras simples, a nossa conversa
acompanha o acontecer diário, como
podemos imaginar que aconteceu
naquele café da manhã pascal.
Muitas vezes, inclusive, começará
com um: “Senhor, não sei!”[14]. Além
disso, a oração cristã não se limita a
abrir a própria intimidade a Deus, já
que de um modo especial
alimentamos a fogueira com a
própria vida de Cristo. Falamos com
Deus também sobre Ele, a sua
passagem pela terra, os seus desejos
de redenção. Ao lado de tudo isso
como nos sentimos responsáveis por
nossos irmãos, “o cristão não deixa o
mundo fora do seu quarto, mas leva
em seu coração pessoas e situações,
os problemas, tantas coisas”[15].

A partir daqui, cada um procurará
modos de orar que sirvam melhor
para si mesmo. Não existem regras
fixas. Indubitavelmente seguir um



certo método permite-nos saber o
que fazer até que a iniciativa de Deus
se faça sentir. Assim, por exemplo,
para algumas pessoas, é bom ter um
plano flexível de oração ao longo da
semana. Às vezes, escrever o que
dizemos oferece muitas vantagens
para não nos distrairmos. A oração
será de uma forma em períodos de
trabalho intenso e de outra em
épocas mais tranquilas; irá também
ao compasso do tempo litúrgico em
que está a Igreja. Há muitos
caminhos que se abrem para nós:
mergulhar na contemplação do
Evangelho buscando a Humanidade
Santíssima do Senhor ou meditar em
um tema com a ajuda de um bom
livro, com a consciência de que a
leitura facilita o exame; haverá dias
de mais petição, louvor ou adoração;
rezar com sossego jaculatórias é um
bom caminho para momentos de
agitação interior; outras vezes
ficaremos calados, sabendo-nos
olhados carinhosamente por Cristo



ou por Maria. Enfim, seja qual for o
caminho pelo qual o Espírito Santo
nos tenha levado, tudo nos leva a
“conhecê-lo e conhecer-se”[16]

O vento e as folhagens

Além de um bom combustível,
convém ter em conta os obstáculos
que podemos encontrar para manter
viva a chama: o vento da imaginação
que tenta apagar a débil chama
inicial e a folharada úmida das
pequenas misérias que tentaremos
queimar.

A imaginação tem, sem dúvida, um
papel importante no diálogo e será
preciso contar com ela especialmente
quando contemplamos a vida do
Senhor. Mas ela é, ao mesmo tempo,
a louca da casa e a que costuma ser a
voz que canta em nossos mundos de
fantasia. Deixar a imaginação
excessivamente solta e sem controle
é fonte de dispersão. Daí a
necessidade de afastar os ataques do



vento que quer apagar o fogo e, ao
mesmo tempo, alentar aqueles que
ajudam a avivá-lo. Há um detalhe
significativo no encontro do
Ressuscitado com seus discípulos nas
margens do Tiberíades. Só um deles
esteve no Calvário, São João, e é ele
precisamente quem reconhece o
Senhor. O contato com a Cruz
purificou o seu olhar: tornou-se mais
fino e preciso. A dor abre o caminho
da oração; a mortificação interior
leva a imaginação a avivar a
fogueira, evitando que se transforme
num vento descontrolado que a
sufoque.

Finalmente, devemos ter em conta a 
umidade da folhagem. Em nosso
interior há um submundo de más
recordações, pequenos rancores,
susceptibilidades, invejas,
comparações, sensualidade e desejos
de sucesso, que nos focam em nós
mesmos. A oração nos leva
precisamente na direção contrária: a



esquecer do eu para nos
concentrarmos n’Ele. Precisamos
ventilar esse fundo afetivo na nossa
oração, levando essa umidade à luz,
colocando-a diante do sol que é Deus
e dizendo: “Olha isto, e isto, que é tão
ruim, deixo-o diante de você, Senhor:
purifique-o”. Pedir-lhe-emos então
ajuda para perdoar, esquecer,
alegrar-nos com o bem alheio; para
ver o lado positivo das coisas, repelir
as tentações ou agradecer as
humilhações. Desta forma evaporar-
se-á a umidade que poderia dificultar
a nossa conversa com o Senhor.

Um desejo que continua

Conexão, diálogo e balanço. A parte
final da oração é tempo de represar,
de saber o que levamos dela. Isso
levava São Josemaria a pensar nos
“propósitos, afetos e inspirações”[17].
Depois do diálogo com Deus brota
com simplicidade um desejo de
melhora, de cumprir sua vontade.



Esse desejo, dizia Santo Agostinho, já
é uma boa oração: enquanto você
continuar desejando, continuará
orando[18]. Essas intenções poderão
algumas vezes plasmar-se em
propósitos que, frequentemente,
serão concretos e práticos. De
qualquer forma, a oração serve de
impulso para viver na presença de
Deus nas horas seguintes. Poderá ter
havido afetos com maior ou menor
vivacidade; nem sempre são
importantes embora, se não
houvesse afetos, teríamos que
descobrir onde está habitualmente
nosso coração. É claro que não se
trata necessariamente de emoções
sensíveis, porque os afetos também
podem ser suscitados pelos
tranquilos desejos da vontade, como
quando se quer querer.

As inspirações são luzes de Deus que
convirá anotar, porque nos ajudarão
muito em futuros tempos de oração.
Com o tempo, poderão ser um bom



combustível que desperte a alma em
momentos mais áridos ou nos quais
estejamos pouco lúcidos ou apáticos.
Embora, quando vislumbramos essas
inspirações, possa parecer-nos que
nunca as esqueceremos, o tempo
desgasta a memória. Por isso convém
anotá-las quando estão quentes e se
escrevem com uma viveza singular:
“Essas palavras que te feriram
durante a oração, grava-as na
memória e recita-as pausadamente
muitas vezes ao longo do dia”[19].

Não nos esqueçamos da ajuda que
nos oferecem os aliados do céu. Ao
sentir-nos fracos, recorremos aos que
estão mais perto de Deus. Podemos
fazê-lo tanto no começo como no fim
e também quando notarmos a
dificuldade para manter viva a
chama. Especialmente estará
presente nossa Mãe, seu esposo José
e o anjo da guarda que nos “trará
santas inspirações”[20].



José Manuel Antuña

[1] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 8/11/1972.

[2] Francisco, Ex. ap. Christus vivit, n.
158.

[3] Bento XVI, Audiência, 4/05/2011.

[4] Francisco, Audiência, 13/02/2019.

[5] São João Paulo II, Cruzando o
limiar da esperança, Livraria
Francisco Alves editora, Rio de
Janeiro, 1994, p. 39.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2725.

[7] Santo Anselmo, Proslogion, cap. 1.

[8] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 21/02/1971.



[9] Eis a oração: “Meu Senhor e meu
Deus: creio firmemente que estás
aqui, que me vês, que me ouves.
Adoro-te com profunda reverência.
Peço-te perdão dos meus pecados e
graça para fazer com fruto este
tempo de oração. Minha Mãe
Imaculada, São José, meu pai e
senhor, meu anjo da guarda,
intercedei por mim”.

[10] São João Clímaco, A escada do
Céu, degrau 28.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2559.

[12] São Josemaria, Sulco, n. 259.

[13] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 119.

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 244.

[15] Francisco, Audiência, 13/02/2019.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 91.



[17] Eis a oração final completa que
São Josemaria recomendava: “Dou-te
graças, meu Deus, pelos bons
propósitos, afetos e inspirações que
me comunicaste nesta meditação.
Peço-te ajuda para os pôr em prática.
Minha Mãe Imaculada, São José meu
pai e senhor, meu anjo da guarda
intercedei por mim”.

[18] Cfr. Santo Agostinho, Enarrat. In
Os. 37, 14.

[19] São Josemaria, Caminho, n. 103.

[20] São Josemaria, Caminho, n. 567.

Photo by: Eddy Billard on Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-7-procurando-a-conexao/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-7-procurando-a-conexao/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-7-procurando-a-conexao/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-7-procurando-a-conexao/

	Conhecê-lo e conhecer-se (7): Procurando a conexão

