
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (3): Na
companhia dos
santos

Os santos, homens e mulheres
que rezaram durante a sua
vida, podem ajudar-nos a
aprender a rezar. De modo
especial, Santa Maria.

06/02/2020

Jesus publicamente sobe pela
primeira vez a Jerusalém. Dedica-se,
por fim, plenamente ao anúncio do
reino de Deus mediante suas



palavras e milagres. Desde o prodígio
realizado nas bodas de Caná a sua
fama ia-se estendendo pouco a
pouco. É então que, oculto pelo
silêncio e a obscuridade da noite, um
mestre judeu bem conhecido
aproxima-se para conversar com ele
(Jo 3, 1). Nicodemos havia sentido um
terremoto em seu interior quando
escutou e viu a Cristo. Remoía muitas
coisas na cabeça e preferia
solucioná-las na intimidade de uma
conversa cara a cara. Jesus, que
conhece a sinceridade do seu
coração, diz-lhe de repente: “Quem
não nascer de novo não poderá ver o
Reino de Deus” (Jo 3, 3).

O diálogo continua com a pergunta
que qualquer um de nós teria feito: o
que significa isso? Eu sei o dia exato
em que nasci, inclusive a hora, como
se pode nascer duas vezes? Jesus, na
verdade, estava pedindo a
Nicodemos que procurasse não
apenas compreender as coisas e sim



– mais importante – que deixasse
Deus entrar em sua vida. Porque
querer ser santo é como nascer outra
vez, como ver tudo com uma nova
luz; em suma, ser uma nova pessoa:
transformar-nos, pouco a pouco, no
próprio Jesus Cristo, “deixando que
sua vida se manifeste em nós”[1]. Os
santos já percorreram os caminhos
do reino de Deus: subiram as suas
montanhas, descansaram em seus
vales e também conheceram os
cantos mais obscuros. Por isso nos
enchem de esperança. Um modo de
reconhecer a Cristo é, precisamente,
através dos santos. As suas vidas
podem desempenhar um papel
importante no caminho pessoal de
cada batizado que deseja aprender a
rezar.

Maria reza quando está alegre...

As mulheres e homens que nos
precederam são testemunhas de que
o diálogo vital com Deus é realmente



possível no meio de tantas idas e
vindas que às vezes podem nos levar
a pensar o contrário. Entre eles, um
testemunho vital é o de Santa Maria.
Ela, pela terna proximidade com o
seu filho Jesus na vida cotidiana de
uma família, teve a experiência mais
viva do diálogo com o Pai. E, como
em toda casa, no lar de Nazaré havia
momentos bons e momentos mais
difíceis; no entanto, no meio de
estados de ânimo muito diferentes, a
Virgem Maria sempre reza.

Reza, por exemplo, quando está
alegre. Sabemos que, pouco tempo
depois de ter recebido o anúncio do
anjo, Maria vai “às pressas às
montanhas, a uma cidade de
Judá” (Lc 1, 39) para visitar a sua
prima Isabel. Havia recebido a
notícia de que a família aumentaria
com um novo sobrinho, o que era
digno de ser festejado; muito mais
porque se tratava de um
acontecimento inesperado, dada a



idade de Isabel e Zacarias. “A
descrição que São Lucas faz do
encontro entre as duas primas está
cheia de emoção, e nos situa em um
cenário de benção e alegria”[2];
emoção à qual, de algum modo, o
Espírito Santo se une, revelando a
presença física do Messias, tanto ao
Batista como à sua mãe.

Isabel, mal Maria entrou em sua
casa, louva-a com afeto, utilizando
palavras que se converterão em uma
oração universal e às quais nós
fazemos eco diariamente,
penetrando também nessa alegria:
“Bendita és tu entre as mulheres e
bendito é o fruto do teu ventre!”.
Nossa Senhora, por sua vez,
responde com emoção ao entusiasmo
da sua prima: “A minha alma
engrandece o Senhor, e meu espírito
se alegra em Deus, meu Salvador”. O 
Magnificat, nome que a tradição deu
à esta resposta da nossa Mãe, ensina-
nos o que é uma oração de louvor



impregnada da palavra de Deus.
Como indica Bento XVI: “Maria
conhecia bem as sagradas Escrituras.
O seu Magnificat é um tapete tecido
com fios do Antigo Testamento”[3].
Quando sentimos os nossos corações
cheios de gratidão por um dom que
recebemos, é o momento de
conversar abertamente com Deus em
nossa oração – talvez com palavras
da Escritura – reconhecendo as 
grandes coisas que Ele fez na nossa
vida. A ação de graças é uma atitude
fundamental na oração cristã,
especialmente nos momentos de
alegria.

... e também na dor ou no
desânimo.

No entanto, a Virgem reza também
nos momentos de escuridão, quando
surgem a dor ou a falta de sentido.
Ensina-nos, dessa forma, outra
atitude fundamental da oração cristã,
expressada de maneira concisa, mas



luminosa no relato da morte de
Jesus: “Junto à cruz de Jesus, estavam
de pé sua mãe e a irmã de sua
mãe” (Jo 19, 25). Maria, oprimida
pela dor, simplesmente está. Ela não
pretende salvar o seu Filho nem
resolver a situação. Não a vemos
pedir contas a Deus pelo que não
entende. Procura apenas não perder
uma só palavra que Jesus pronuncia,
com um fio de voz, da cruz. Por isso,
quando recebe uma nova tarefa,
aceita-a sem demora: “Mulher, eis o
teu filho! Depois disse ao discípulo: 
Eis a tua mãe!” (Jo 19, 26-27). Maria
está envolvida por uma dor que, para
muitos, é a mais terrível que uma
pessoa pode sentir: presenciar a
morte de um filho. Mantém, no
entanto, a lucidez que lhe permite
aceitar esta nova chamada para
acolher João como seu filho e, com
ele, a nós, homens e mulheres de
todos os tempos.



A oração dolorosa é antes de tudo, 
estar junto à própria cruz, amando a
vontade de Deus; é saber dizersim às
pessoas e às situações que o Senhor
põe ao nosso lado. Rezar é ver a
realidade, embora pareça
particularmente escura, partindo da
certeza de que sempre há um dom
nela, de que Deus está sempre por
trás. Poderemos assim ser capazes de
acolher as pessoas e as situações
repetindo como Maria: “Eis-me
aqui” (Lc 1, 38).

Por último, na vida de Nossa Senhora
descobrimos que ela também reza
com outro estado de ânimo, diferente
do da obscuridade da dor. Vemos
Maria, junto do seu esposo José,
rezar em um momento de angústia.
Um dia, enquanto regressavam de
sua peregrinação anual ao Templo de
Jerusalém, dão conta da ausência do
seu filho de doze anos. Decidem
voltar para procurá-lo. Quando
finalmente o encontram



conversando com os mestres da lei,
Maria pergunta: “Meu filho, que nos
fizeste?! Eis que teu pai e eu
andávamos à tua procura, cheios de
aflição” (Lc 2, 48). Nós também,
muitas vezes, podemos sentir-nos
angustiados, quando somos
assaltados por uma sensação de
insuficiência, de falha ou de estar
fora de lugar. Pode parecer-nos,
então, que o mundo está errado: a
vida, a vocação, a família, o
trabalho... Podemos chegar a pensar
que o caminho não é como eu
esperava. Os planos e sonhos do
passado parecem-nos ingênuos. É
reconfortante saber que Maria e José
passaram por esta crise e que nem
sequer a sua oração angustiada teve
uma resposta clara e reconfortante:
“Por que me procuráveis? Não
sabíeis que devo ocupar-me das
coisas de meu Pai? Eles, porém, não
compreenderam o que ele lhes
dissera” (Lc 2, 49-50).



Rezar nesses momentos de angústia
não garante encontrar soluções
fáceis e rápidas. O que fazer então? A
Virgem Maria nos ensina o caminho:
permanecer fiéis à nossa própria
vida, voltar à situação normal e
redescobrir a vontade de Deus
inclusive quando não a entendemos
bem. E como Maria, podemos
também conservar todos estes
eventos misteriosos e às vezes
obscuros no coração, meditando
neles, quer dizer, encarando-os com
uma atitude de oração. Assim, pouco
a pouco, percebemos que voltamos à
presença de Deus;
experimentaremos que Jesus cresce
em nós e volta a tornar-se visível (cfr.
Lc 2, 51-52).

Biografias que são como as nossas
vidas

Maria é uma testemunha única da
proximidade com Deus que
anelamos, mas os santos também o



são, cada um de modo pessoal e
específico. “Cada Santo é como um
raio de luz que sai da Palavra de
Deus”, ensina Bento XVI em um
documento no qual sugere alguns
mestres: “Assim o vemos também em
Santo Inácio de Loyola na sua busca
da verdade e no discernimento
espiritual, em São João Bosco na sua
paixão pela educação dos jovens, em
São João Maria Vianney na sua
consciência da grandeza do
sacerdócio como dom e dever; em
São Pio de Pietrelcina no seu ser
instrumento da misericórdia divina;
em São Josemaria Escrivá na sua
pregação sobre a vocação universal à
santidade; na Beata Teresa de Calcutá
missionária da caridade de Deus
pelos últimos”[4].

É natural, humanamente, ter
simpatia por certos modos de ser,
por pessoas que se dedicam a tarefas
que nos atraem mais ou que falam de
uma maneira que nos chega



diretamente ao coração e à mente. O
conhecimento da vida e experiências
de um santo, junto à leitura dos seus
escritos, constituem momentos
privilegiados para cultivar uma
verdadeira relação de amizade com
eles. Por isso, se só destacam os
exemplos extraordinários da vida e
da oração dos santos, corremos o
risco de que o seu exemplo seja
longínquo e difícil de seguir.
“Lembramo-nos de Pedro, de
Agostinho, de Francisco? Nunca me
agradaram essas biografias de santos
que, com toda a ingenuidade, mas
também com falta de doutrina, nos
apresentavam as façanhas desses
homens como se tivessem sido
confirmados na graça desde o seio
materno”, escreve São Josemaria,
que sempre insistiu na importância
de não idealizar as pessoas, nem
sequer os santos canonizados pela
Igreja, como se tivessem sido
perfeitos. “Não. As verdadeiras
biografias dos heróis cristãos são



como as nossas vidas: lutavam e
ganhavam, lutavam e perdiam. E
então, contritos, voltavam à luta”[5].
Este enfoque realista faz que o
testemunho dos santos seja muito
mais verossímil, precisamente
porque eles são semelhantes a cada
um de nós. Entre os santos, diz o
Papa Francisco, “pode estar nossa
própria mãe, uma avó ou outras
pessoas próximas (cfr. 2 Tm 1, 5).
Talvez sua vida não tenha sido
sempre perfeita, mas mesmo em
meio a imperfeições e quedas
continuaram em frente e agradaram
ao Senhor”[6].

A nossa perspectiva sobre a oração
pode ser mais completa quando a
vemos encarnada na vida das
pessoas. A familiaridade com os
santos ajuda-nos a descobrir
diferentes maneiras de começar e
recomeçar a rezar. Pode oferecer-nos
uma nova luz, por exemplo, saber
que o salmo 91 foi um grande



consolo para São Thomas More
durante os longos meses que passou
na prisão: “Sob as suas asas
encontrarás refúgio... Escolheste, por
asilo, o Altíssimo.... Pois que se uniu
a mim, eu o livrarei”[7]. O salmo que
consolou um mártir na desolação da
prisão, diante da perspectiva da
morte violenta e do sofrimento dos
seus seres queridos, também pode
indicar-nos um caminho de oração
nas pequenas e grandes
contrariedades da vida.

A surpresa de ser olhado por Deus

A familiaridade com os santos pode
ajudar-nos a descobrir a Deus nas
coisas de cada dia como eles mesmos
fizeram. Podemos ler com admiração
o que São João Maria Vianney, o Cura
d’Ars, descobriu naquele dia em que
se aproximou de um de seus
paroquianos, um camponês
analfabeto, que passava longos
momentos diante do sacrário. O que



o senhor faz aí? perguntou-lhe o
sacerdote. E o bom homem
respondeu com simplicidade: Eu olho
para Ele e Ele olha para mim. Não era
necessário mais nada. Aquela
resposta ficou como um ensinamento
indelével no coração de seu pároco.
“A contemplação é olhar de fé fito em
Jesus”[8], ensina o Catecismo da
Igreja citando precisamente este
episódio. Eu olho para Ele e – muito
mais importante – Ele olha para
mim. Deus sempre nos olha, mas de
modo particular quando levantamos
os olhos e lhe devolvemos o seu olhar
de amor.

Uma experiência parecida aconteceu
com São Josemaria, que ficou tão
impressionado que a relatou muitas
vezes ao longo da sua vida. Quando
era um jovem sacerdote, durante as
suas primeiras experiências
pastorais, costumava permanecer
todas as manhãs no confessionário
esperando os penitentes. Em certo



momento ouvia um chacoalhar de
latas que o deixava inquieto e,
sobretudo, intrigado. Um dia,
vencido pela curiosidade, o jovem
padre Josemaria escondeu-se atrás
da porta para ver quem era aquele
misterioso visitante. Viu um homem
que carregava cântaros de leite e
que, da porta aberta da igreja,
dirigia-se ao Sacrário dizendo: 
Senhor, aqui está João, o leiteiro.
Permaneceu ali um momento e foi
embora. Aquela pessoa simples, sem
saber, deu um exemplo de oração
confiada que surpreendeu São
Josemaria e o levou a repetir, como
um estribilho constante: “Senhor,
aqui está Josemaria, que não sabe te
amar como João, o leiteiro”[9].

Os testemunhos de tantos santos de
diferentes épocas e ambientes
confirmam que é possível sentir-se
olhado com afeto por Deus, onde
estamos e como somos. Dizem-no de
um modo confiável porque eles



mesmos foram os primeiros a
surpreender-se com esta descoberta.

Dormindo ou acordados

Os santos, dizíamos antes, ajudam-
nos também quando vemos as suas
fraquezas e cansaços: “Ontem não
pude rezar com atenção duas Ave-
Marias seguidas”, confiava São
Josemaria um dia no final de sua
vida. “Se visses como sofri! Mas,
como sempre, ainda que me custasse
e não soubesse fazê-lo, continuei a
rezar: Senhor, ajuda-me! – dizia-lhe
–, tens de ser Tu quem leve para a
frente as coisas grandes que me
confiaste, porque bem vês que eu
não sou capaz de realizar nem
sequer as coisas mais pequenas:
ponho-me, como sempre, nas tuas
mãos”[10].

O jovem Filipe Neri também rezava:
“Senhor, mantende hoje as mãos
sobre Filipe, pois caso contrário
Filipe atraiçoar-vos-á”[11]; e a bem-



aventurada Guadalupe Ortiz de
Landázuri reconhecia, em uma carta,
a falta de consolos sensíveis
enquanto rezava: “No fundo, Deus
está, embora, sobretudo nos tempos
de oração, não o sinta quase nunca
nesta temporada...”[12]; e sem falar
de Santa Teresinha de Lisieux, que
anotava: “Verdadeiramente, estou
longe de ser santa, só isso o prova
bem; em vez de me regozijar com a
minha aridez, deveria atribuí-la à
minha falta de fervor e de fidelidade,
deveria ficar aflita por dormir (há
sete anos) durante minhas orações e
minhas ações de graças, mas não,
não me aflijo... penso que as
criancinhas agradam tanto seus pais
quando dormem como quando estão
acordadas, penso que para fazer
cirurgias os médicos adormecem
seus pacientes”[13].

Por isso necessitamos do testemunho
e da companhia dos santos: para
convencer-nos cada dia de que é



possível e vale a pena cultivar a
nossa amizade com o Senhor,
abandonando-nos em suas mãos:
“Verdadeiramente todos somos
capazes, todos somos chamados a
abrir-nos a essa amizade com Deus, a
não nos soltarmos das suas mãos, a
não nos cansarmos de voltar uma
vez e outra ao Senhor, falando com
Ele como se fala com um amigo”[14].

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 104.

[2] Palavras do Padre em Covadonga,
13-VII-2018.

[3] Bento XVI, Homilia, 18/12/2005.

[4] Bento XVI, Verbum Domini, n. 48.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 76.



[6] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
3.

[7] Sl 91, 4.9.14. Cfr. Thomas More, 
Diálogo da fortaleza contra a
tribulação: O terceiro livro da obra,
escrito durante a prisão na Torre de
Londres, é construído como uma
espécie de comentário aos versículos
do Salmo 91 (90).

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715.

[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, Quadrante,
2004, vol. I, Cap. VIII, p. 459.

[10] São Josemaria, 26/11/1970, citado
em J. Echevarría, Recordações sobre
Mons. Escrivá, p. 21.

[11] Citado por Bento XVI na
audiência de 1/08/2012.



[12] M. Montero,En Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madri 2019, p. 94.

[13] Santa Teresa de Lisieux, História
de uma alma. Manuscritos
autobiográficos, Manuscrito A, f. 76,
r°.

[14] J. Ratzinger, “Deixar Deus
trabalhar“, em L’Osservatore
Romano, 6-X-2002.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-3-na-companhia-dos-

santos/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-3-na-companhia-dos-santos/

	Conhecê-lo e conhecer-se (3): Na companhia dos santos

