
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (2): Dos
lábios de Jesus

Neste segundo editorial da
série, consideramos a iniciativa
de Deus na oração, que procura
o ser humano e educa o seu
coração para que possa se
relacionar com Ele e descubra
sua condição de filho amado de
Deus.

28/01/2020

Os primeiros discípulos de Jesus
viviam permanentemente fascinados



e surpreendidos pelo seu Mestre: Ele
ensinava com autoridade, os
demônios se submetiam a Ele,
afirmava que tinha o poder de
perdoar os pecados, fazia milagres
para que não tivessem dúvidas ...
Devia haver algum mistério por trás
de um homem tão surpreendente.
Um daqueles dias, ao amanhecer,
quando eles estão prestes a começar
outra árdua jornada, os discípulos
não encontram Jesus. Saem de casa
preocupados e percorrem a pequena
cidade de Cafarnaum. Jesus não
aparece. Finalmente, numa encosta
com vista para o lago, eles O
descobrem ... rezando! (Cf. Mc 1, 35).

O evangelista nos leva a pensar que a
princípio eles não o entenderam, mas
imediatamente puderam comprovar
que o episódio de Cafarnaum não era
um evento isolado. A oração fazia
parte da vida do Mestre tanto quanto
a pregação, a atenção às
necessidades ou ao descanso das



pessoas. Todas essas atividades lhes
pareciam compreensíveis e até
admiráveis, mas aqueles momentos
de silêncio os fascinavam, embora
não os entendessem totalmente.
Somente depois de um tempo com o
Mestre eles ousaram pedir: “Senhor,
ensina-nos a orar, como João ensinou
a seus discípulos” (Lc 11, 1).

Non multa…

Conhecemos a resposta de Jesus a
esse pedido: a oração do Pai-nosso. E
poderíamos pensar que os discípulos
devem ter se decepcionado: só essas
palavras? Era isso que o Mestre fazia
durante longas horas? Ele sempre
repetia o mesmo? Podemos até
imaginar que a resposta de Jesus
deve ter parecido insuficiente para
eles. Gostariam que Jesus
continuasse ensinando-lhes. Nesse
sentido, o Evangelho de São Mateus –
ao contrário do de São Lucas – pode
nos dar mais luzes, já que coloca o



ensino do Pai Nosso no contexto do
Sermão da Montanha: ali Jesus tinha
destacado as principais condições da
oração, do verdadeiro
relacionamento com Deus. Quais são
essas condições?

A primeira é a retidão de intenção:
trata-se de dirigir-se a Deus por Deus,
não por outras razões. Certamente,
não para sermos vistos, nem para
aparentar uma bondade que nos
falta (cf. Mt 6, 5). Dirigir-nos a Deus
porque Ele é um ser pessoal, que não
deve ser instrumentalizado. Ele nos
deu tudo o que possuímos, existimos
por seu amor, tornou-nos seus filhos,
cuida de nós com ternura e entregou
a sua própria vida para nos salvar.
Ele não merece nossa atenção
somente, nem principalmente,
porque pode conseguir coisas para
nós. Ele a merece ... porque é Ele!
São João Paulo II, quando ainda era
bispo de Cracóvia, lembrava aos
jovens: “Por que todas as pessoas



rezam (cristãos, muçulmanos,
budistas, pagãos)? Por que rezam?
Por que rezam inclusive aqueles que
acreditam não rezar? A resposta é
muito simples. Eu rezo porque Deus
existe. Eu sei que Deus existe. É por
isso que eu rezo”[1].

A segunda é a confiança: dirigimos o
nosso olhar para aquele que é o Pai, 
Abba. Deus não é um ser distante,
nem um inimigo do homem, que
deve deixá-Lo sempre contente,
apaziguando assim constantemente a
sua ira ou as suas exigências. Ele é o
pai que se preocupa com os seus
filhos, sabe do que eles precisam, dá-
lhes o que lhes é mais conveniente
(cf. Mt 6, 8), que “tem suas delícias
em estar com eles” (cf. Prov 8, 31).

Assim, entendemos melhor a terceira
das condições da oração, que é
introduzida pela revelação do Pai-
nosso: não usar demasiadas palavras
(cf. Mt 6, 7). Dessa forma, podemos



experimentar o que nos lembrava o
Papa Francisco: “Como é doce
permanecer diante dum crucifixo ou
de joelhos diante do Santíssimo
Sacramento, e fazê-lo simplesmente
para estar à frente dos seus
olhos!”[2] Muitas palavras podem
atordoar-nos e desviar a nossa
atenção. Então, em vez de olhar para
Deus e descansar no Seu amor, existe
o perigo de acabarmos prisioneiros
das nossas necessidades urgentes,
das nossas angústias ou dos nossos
projetos. Ou seja, podemos acabar
fechados, sem que a oração nos abra
realmente para Deus e para o seu
amor transformador.

Há um ditado latino, non multa, sed
multum[3], que São Josemaria usava
para se referir à maneira de estudar,
pois lembra a importância de não
nos dispersarmos em muitas coisas – 
non multa – mas de aprofundar no
essencial – sed multum. Este é um
conselho que também serve para



entender o ensinamento de Jesus
sobre a oração. O Pai-nosso, em sua
brevidade, não é uma lição 
decepcionante, mas uma autêntica
revelação de como é possível a
verdadeira conexão com Deus.

… sed multum

“No entardecer examinar-te-ão no
amor. Aprende a amar como Deus
quer ser amado e não olhes a tua
condição”[4]. Estas palavras de são
João da Cruz nos lembram que amar
significa entrar em sintonia com o
outro, adivinhar os seus gostos e
ficar feliz em satisfazê-los, aprender
– às vezes com certo sofrimento –
que a nossa boa intenção não é
suficiente, mas que é necessário
aprender a acertar.

Como conseguiremos acertar para
amar a Deus? Como conheceremos os
seus gostos? O livro de Jó manifesta
essa dificuldade quando, no final,
humildemente diz: “vou perguntar-te



e tu responderás!” (Jó 42, 4). Trata-se
da mesma petição que, séculos
depois, os discípulos dirigiram a
Jesus: “Ensina-nos a rezar”.
Aprender a rezar não é, pois,
simplesmente uma questão de 
técnica ou de método. Acima de tudo,
é abertura a um Deus que nos
manifestou o seu verdadeiro rosto e
que abriu para nós a intimidade do
seu coração. Somente conhecendo o
que Deus abriga no seu coração
poderemos orar verdadeiramente,
poderemos amá-lo como Ele quer ser
amado. E, à luz desse conhecimento, 
mudar a nossa oração, aprender a
rezar da melhor maneira.

O Pai-nosso é, pois, a grande
instrução de Jesus para que
possamos sintonizar com o coração
do Pai. Por isso se falou do caráter 
performativo desta oração: são
palavras que realizam em nós aquilo
que significam, são palavras que nos
mudam. Não são apenas frases para



serem repetidas: são palavras que
educam o nosso coração, ensinam ele
a bater com as batidas de amor que
agradarão o nosso Pai do céu.

Dizer Pai e nosso me situa
existencialmente na relação que
configura a minha vida. Repetir “seja
feita a vossa vontade” me ensina a
amar os planos de Deus e recitar
“perdoai-nos as nossas ofensas assim
como nós perdoamos a quem nos tem
ofendido”, me ajuda a ter um coração
mais misericordioso com os outros.
“As palavras servem para nos
estimular e fazer compreender
melhor o que pedimos; não
pensemos que são necessárias para
informar o Senhor ou forçar a sua
vontade”[5]. Recitando esta oração,
aprendemos a dirigir-nos a Deus
enfatizando o que é verdadeiramente
importante.

Meditar nos diferentes pedidos do
Pai-nosso, talvez com a ajuda de



alguns dos grandes comentários
antigos – o de São Cipriano ou o de
São Tomás[6] – ou outros mais
recentes, como o Catecismo da Igreja
Católica, pode ser uma boa maneira
de começar a renovar a nossa vida
de oração e, assim, viver mais
intensamente a história de amor que
a nossa vida tem que ser.

Com palavras inspiradas

Os discípulos, testemunhas da oração
de Jesus, também viram que Ele se
dirigia a seu Pai em muitas ocasiões
com palavras dos salmos. Foi assim
que Ele aprendeu com a sua mãe e
com são José. Os salmos alimentaram
as suas orações até no momento
supremo do seu sacrifício na cruz:
“Eli, Eli, lammá sabactáni?” diz o
primeiro verso do Salmo 22 em
aramaico, como Jesus pronunciou no
momento em que a nossa redenção
foi consumada. São Mateus também
registra que, na Última Ceia, “Depois



de cantarem o salmo, saíram para o
Monte das Oliveiras” (Mt 26, 30). Que
hinos são esses com os quais o
próprio Cristo rezava?

Durante a ceia pascal, os judeus
bebiam quatro taças de vinho, que
representavam as quatro promessas
da bênção de Deus para o seu povo
quando foram libertados do Egito:
“Eu vos tirarei (...), vos libertarei (...)
e vos resgatarei (...). Eu vos tomarei
(...)” (Êx 6, 6-7). Bebiam em quatro
momentos diferentes durante a
refeição. Ao mesmo tempo, cantavam
os hinos de Hallel, assim chamados
porque Eles começam com a palavra
“hallel” (“aleluia”)[7]. Certamente
Jesus recitou todos os hinos cheio de
agradecimento e louvando a Deus,
seu Pai, como um verdadeiro
israelita, consciente da natureza
inspirada dessas orações, que
condensam tanto a história de amor
de Deus por seu povo quanto as
atitudes próprias do coração do ser



humano diante de um Deus cada vez
mais admirável: o louvor, a
adoração, a súplica, o pedido de
perdão ...

Não é de estranhar, então, que os
primeiros cristãos seguissem esse
modo de rezar de Jesus, também
apoiados no conselho de São Paulo:
“enchei-vos do Espírito: entoai juntos
salmos, hinos e cânticos espirituais;
cantai e salmodiai ao Senhor, de todo
o coração; sempre e por todas as
coisas, no nome de nosso Senhor
Jesus Cristo, rendei graças a Deus que
é Pai” (Ef 5, 19-20). Como as palavras
do Pai-nosso, as palavras dos salmos
educavam os seus corações, abrindo-
os para um autêntico relacionamento
com Deus. Eles descobriam, com
espanto e agradecimento, como esses
versículos sempre tinham
prefigurado a vida de Cristo. E, acima
de tudo, entendiam que o seu
coração de verdadeiro homem era o
que melhor tinha sabido sentir como



próprios os louvores, petições e
súplicas contidas neles. Desde então,
“rezados por Cristo e n’Ele
realizados, os salmos são um
elemento essencial e permanente da
oração da sua Igreja. Adaptam-se aos
homens de qualquer condição e de
todos os tempos”[8]. Também nós
encontraremos neles “alimento
sólido” (cf. Hb 5, 12) para a nossa
oração.

E não apenas os salmos. A estes logo
se uniram diferentes composições –
“hinos e cânticos espirituais” – para
louvar ao Deus três vezes santo, que
lhes havia sido revelado como uma
comunhão de pessoas, Pai, Filho e
Espírito. Assim começou a
elaboração das orações que seriam
usadas na liturgia ou que
alimentariam a piedade fora dela. O
objetivo era nos ajudar a dirigir-nos
a Deus com palavras apropriadas
que expressassem a nossa fé nele.
Essas orações, fruto do amor da



Igreja pelo seu Senhor, também
constituem um tesouro em que
podemos educar nosso coração. É
por isso que são Josemaria escreveu:
“A tua oração deve ser litúrgica. –
Oxalá te afeiçoes a recitar os salmos
e as orações do missal, em vez de
orações privadas ou particulares”[9].

Sob o sopro do Espírito Santo

Todos nós aprendemos estudando
textos escritos. Por isso podemos
entender que foram as palavras do
Pai-nosso, dos salmos ou de outras
orações da Igreja que nos educaram
em nosso relacionamento com Deus,
embora até agora não tivéssemos
pensado assim. Contudo, a palavra
de Deus tem uma característica
própria: é viva e, por isso, pode
trazer novidades inesperadas. A
carta aos Hebreus nos lembra que “a
palavra de Deus é viva, eficaz e mais
penetrante que qualquer espada de
dois gumes. Penetra até dividir alma



e espírito, articulações e medulas.
Julga os pensamentos e as intenções
do coração” (Hb 4, 12).

Por isso, as mesmas palavras,
consideradas repetidamente, nem
sempre soam da mesma maneira. Às
vezes, novos horizontes se abrem
diante dos nossos olhos, sem saber
explicar muito bem o porquê: é a
ação do Espírito Santo que fala
dentro de nós. Santo Agostinho
explicava com precisão: “O som de
nossas palavras golpeia seus ouvidos,
mas o mestre está dentro (...).
Querem uma prova, irmãos? Acaso
não ouviram todos este sermão?
Quantos não sairão daqui sem ter
aprendido nada! No que de mim
depende, eu falei com todos, mas
aqueles a quem a Unção não fala
interiormente, aos que o Espírito
Santo não ensina interiormente,
retornam com a mesma
ignorância”[10].



Percebemos assim a estreita relação
entre o Espírito Santo, a palavra
inspirada e a nossa vida de oração.
Com razão a Igreja o invoca como o
“Mestre”, que educa o nosso coração
com as palavras que o próprio Jesus
nos ensinou, fazendo-nos descobrir
nelas horizontes sempre novos,
conhecer melhor a Deus e amá-lo
cada dia mais.

***

“Maria, porém, guardava todas estas
coisas, meditando-as no seu
coração” (Lc 2, 19). A oração de nossa
Mãe se nutria da sua própria vida e
da meditação assídua da Palavra de
Deus. Ali encontrava luz para ver
mais profundamente as coisas que a
rodeavam. Em sua canção de louvor
– o Magnificat – percebemos até que
ponto a Sagrada Escritura era o
alimento constante da sua oração. O 
Magnificat está entrelaçado com
referências aos salmos e outras



palavras da Escritura Sagrada como
o “cântico de Ana” (1 Sam 2, 1-11) ou
a visão de Isaías (Is 29, 19-20), entre
outros[11]. Com esse alimento, o
Espírito Santo preparou o seu sim
incondicional à embaixada do anjo.
Confiamo-nos a ela para que também
deixemos a palavra divina educar o
nosso coração e fazer-nos capazes de
responder fiat! – faça-se! eu quero! –
a tantos planos que Deus tem para a
nossa vida.

Nicolás Álvarez de las Asturias

Tradução: Mônica Diez

[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.



[3] Cfr. Caminho, n. 333.

[4] Cfr. São João da Cruz, Ditos de
amor e luz, 59.

[5] Santo Agostinho, Carta 130.

[6] Cfr. São Cipriano, A oração do
senhor em Obras Completas, Paulus;
São Tomás de Aquino, Comentário ao
Pai Nosso, editora Lótus do Saber
(Rio de Janeiro, 2002).

[7] O Hallel se compõe do pequeno
Hallel, integrado pelos salmos 113
(112) a 118 (117), e do grande Hallel,
que é o salmo 136 (135), no que se
repete em cada versículo, “porque
eterna é a sua misericórdia”. Este
último é o salmo que conclui a cena
pascal.

[8] Catecismo da Igreja Católica, nº
2597

[9] Caminho, nº 96



[10] Santo Agostinho, terceira homilia
sobre a I Carta de São João, 13.

[11] Além dos já citados, também há
referências a Habacuc 3,18; Jó 12,
19-20; 5, 11-12 e os Salmos 113,7;
136,17-23; 34,2-3; 111,9; 103,1; 89,11;
107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-2-dos-labios-de-jesus/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-2-dos-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-2-dos-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-2-dos-labios-de-jesus/

	Conhecê-lo e conhecer-se (2): Dos lábios de Jesus

