
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (13):
Não refletimos,
olhamos!

A oração contemplativa
desenvolve uma nova maneira
de olhar tudo o que acontece à
nossa volta. É um dom que
satisfaz nosso desejo natural de
unir-nos a Deus nas mais
variadas circunstâncias.

09/02/2021

Se pensarmos qual é hoje, do ponto
de vista político e econômico, a



terceira cidade mais importante do
mundo... isso foi Antioquia durante
os primeiros séculos, quando era a
capital de uma província romana.
Sabemos que o termo “cristãos”, para
denominar os seguidores de Jesus, foi
cunhado ali (cf. At 11,26). Seu
terceiro bispo, santo Inácio de
Antioquia, condenado à morte
durante o governo de Trajano, foi
levado por terra para a costa de
Selêucia – hoje zona sul da Turquia –
e depois transferido por mar a Roma.
No caminho, pararam em vários
portos. Em cada lugar, Inácio recebia
cristãos da região e aproveitava a
oportunidade para enviar cartas às
comunidades de seguidores de Jesus:
“Escrevo a todas as Igrejas e anuncio
a todos que, de boa vontade, morro
por Deus”[1].

Para o bispo santo Inácio, estava
claro que as feras selvagens do
Anfiteatro Flávio – agora Coliseu
Romano – seriam seu fim aqui na



terra, e pediu incessantemente
orações para que tivesse valentia.
Mas, várias vezes, em suas cartas,
testemunhamos também a
profundidade de sua alma, e o seu
desejo de unir-se definitivamente a
Deus: “não há mais em mim fogo
para amar a matéria. Dentro de mim,
há uma água viva, que murmura e
diz: ‘Vem para o Pai’”[2] .

Uma planta com a raiz no Céu

Aquele murmúrio interior de santo
Inácio de Antioquia – Vem para o Pai!
– que provavelmente movia a sua
vida de piedade e a sua vida
sacramental é, na realidade, um
amadurecimento sobrenatural do
desejo natural que todos temos de
unir-nos a Deus. Já os filósofos gregos
da Antiguidade tinham identificado
no mais íntimo do nosso ser uma
nostalgia pelo divino, uma saudade
da nossa verdadeira pátria, “porque
somos uma planta celeste e não



terrena”[3]. Bento XVI, na primeira
audiência da sua catequese sobre a
oração, também quis olhar para trás,
para o Antigo Egito, para a
Mesopotâmia, para os filósofos e
dramaturgos gregos ou escritores
romanos. Todas as culturas foram
um testemunho do desejo de Deus:
“O homem digital, como o das
cavernas, procura na experiência
religiosa os caminhos para superar a
sua finitude e para assegurar a sua
precária aventura terrena (…). O
homem tem em si uma sede de
infinito, uma saudade de eternidade,
uma busca de beleza, um desejo de
amor, uma necessidade de luz e de
verdade, que o impelem rumo ao
Absoluto”[4].

Costuma-se dizer que um dos
problemas mais comuns desta 
precária aventura terrena da nossa
época é a fragmentação interior,
inclusive, às vezes, produzida de
maneira inconsciente:



experimentamos oposições entre o
que queremos e o que fazemos,
vemos aspectos em nós que não se
unem em harmonia, não
construímos a narração da nossa
vida como um elo de continuidade
com nosso passado e nosso futuro,
não vemos como podem se encaixar
muitas ideias que fomos adquirindo
ou sentimentos que
experimentamos... Aqui e ali talvez
multipliquemos versões de nós
mesmos. Às vezes, nem sequer
conseguimos dedicar a nossa atenção
de maneira exclusiva a uma só
tarefa. Em todos estes âmbitos
aspiramos a essa unidade que, ao
que parece, não podemos fabricar,
como tantas outras coisas.

“Não será porventura um ‘sinal dos
tempos’ que se verifique hoje, não
obstante os vastos processos de
secularização, uma generalizada
exigência de espiritualidade, que, em
grande parte, se exprime



precisamente numa renovada
carência de oração?”[5], perguntava-
se São João Paulo II no início de
nosso milênio. Certamente já vimos
que surgem muitas iniciativas
presenciais e por internet, dirigidas a
valorizar a nossa capacidade de
silêncio exterior e interior, de escuta,
de concentração, de harmonia entre
nosso corpo e nosso espírito. Tudo
isso pode, como é lógico, trazer-nos
certo sossego natural. Mas a oração
cristã nos oferece uma tranquilidade
que não é somente um equilíbrio
transitório, mas é fruto de uma
percepção unitária da vida que surge
dessa relação íntima com Deus. A
oração cristã, ao ser um dom,
desenvolve em nós uma visão nova
da realidade que une tudo n’Ele. “É
uma atitude interior, e não só uma
série de práticas e fórmulas, um
modo de ser diante de Deus, e não só
o cumprir gestos de culto ou o
pronunciar palavras”[6]. Como é
lógico, essa atitude interior, este 



modo de ser diante do Senhor, não
surge da noite para o dia, nem chega
sem que nos preparemos
adequadamente para que Deus possa
concedê-la a nós: é dom, mas
também tarefa.

Os olhos de uma alma que pensa
na eternidade

Em determinado momento da
homilia Rumo à santidade[7],
pronunciada no fim de 1967, São
Josemaria descreve brevemente o
itinerário de uma vida de oração.
Começa-se a rezar – diz-nos – “com
orações vocais, simples,
encantadoras, que aprendemos na
infância”. Depois abrimo-nos à
amizade com Jesus, onde
aprendemos a nos refugiarmos em
sua paixão, morte, ressurreição e
queremos fazer nossa a sua doutrina.
Depois “o coração necessita
distinguir e adorar cada uma das
Pessoas divinas”, até que isso, pouco



a pouco, preenche o seu dia. E é
então que o fundador do Opus Dei
descreve a etapa que corresponde à
vida contemplativa: chega o
momento em que “mergulhamos ao
longo do dia nesse caudal abundante
e cristalino de águas frescas que
saltam até a vida eterna. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
língua não consegue expressar-se; o
entendimento se aquieta. Não
refletimos, olhamos”[8]. Então, em
algum ponto desse trajeto, podemos
nos perguntar: que relação existe
entre a oração e a vida eterna? Em
que sentido a oração chega a ser um 
olhar em vez de estar composta por
palavras?

Com a oração esperamos chegar a
ver as coisas, aqui e agora, do modo
como Deus as vê. Desejamos captar o
que acontece à nossa volta com uma 
simples intuição que procede do
amor[9]. Este é o seu maior fruto e,
por isso, dizemos que nos transforma



e não somente nos ajuda a mudar
certas atitudes ou a superar certos
defeitos. A oração cristã está dirigida,
acima de tudo, a unir-nos com Deus,
conformando assim, pouco a pouco,
o nosso olhar com o olhar divino,
começando já aqui na terra. De certa
forma, procuramos curar nossos
olhos com a sua luz. Esta relação de
amor com Deus – que aprendemos e
realizamos em Jesus – não é
simplesmente algo que fazemos, mas
algo que muda o que somos.

Esta transformação pessoal tem
consequências em nossa maneira de
interagir com a realidade, que
podem inclusive ser muito práticas.
Desenvolver em nós, junto a Deus,
este olhar sobrenatural, leva-nos, por
exemplo, a extrair o bem que existe
por trás de tudo o que foi criado,
inclusive onde pensamos que Ele está
ausente, porque nada foge do Seu
plano amoroso, que sempre é mais
forte. Leva-nos a valorizar, de uma



maneira nova, a liberdade dos
outros, a desprender-nos da tentação
de decidir por eles, como se o destino
de tudo dependesse de nossas ações.
Também compreendemos melhor
que o agir divino tem seus processos
e seus tempos, que também não
devemos nem podemos controlar. A
oração contemplativa nos leva a não
nos tornar obsessivos querendo
solucionar problemas de maneira
imediata, mas a estar melhor
dispostos para descobrir a luz em
tudo o que nos rodeia, também nas
feridas e fraquezas do nosso mundo.
Procurar ver com os olhos de Deus
nos liberta de uma relação violenta
com a realidade e com as pessoas, já
que procuramos entrar em sintonia
com Seu amor onipotente, mais do
que ser obstáculo com as nossas
intervenções desajeitadas. São Tomás
de Aquino afirma que a
“contemplação será perfeita na vida
futura, quando vejamos Deus cara a
cara (1 Cor 13,12), fazendo-nos



perfeitamente felizes”[10]. O poder
da oração está em podermos
participar dessa visão de Deus já
aqui na terra, ainda que sempre seja
“como através de um espelho” (1Cor
13,12).

Em 1972, numa reunião em Portugal,
alguém perguntou a São Josemaria
como suportar cristãmente os
problemas da vida diária. Entre
outras coisas, o fundador do Opus
Dei ressaltou que a vida de oração
ajuda a olhar as coisas de maneira
diferente de como o faríamos sem
aquela união íntima com Deus:
“Temos um critério de outro estilo:
vemos as coisas com os olhos de uma
alma que está pensando na
eternidade e no amor de Deus,
também eterno”[11]. Em outras
circunstâncias, também disse que a
maneira de ser felizes no céu tem
muito a ver com a maneira de ser
felizes na terra[12]. Um teólogo
bizantino do século XIV escreveu



algo parecido: “já neste mundo
presente é concedido aos santos não
somente dispor-se e preparar-se para
a vida eterna, em Cristo, mas desde
agora viver e operar conforme
ela”[13].

Quietude...Paz...Vida intensa

O Catecismo da Igreja Católica,
quando começa a tratar da oração,
surpreende-nos com uma pergunta
que funciona como um permanente
exame de consciência: “De onde
falamos nós, ao rezar? Das alturas de
nosso orgulho e vontade própria, ou
das "profundezas" (Sl 130,1) de um
coração humilde e contrito?”. E
depois passa, imediatamente, a
lembrar-nos do pressuposto básico
para orar: “A humildade é o
fundamento da oração”[14]. De fato,
aquele olhar de eternidade que a
oração contemplativa gera em nós,
somente pode crescer no terreno
fértil da humildade, em um clima de



abertura às soluções de Deus, em
lugar das receitas que são
unicamente nossas. Às vezes uma
excessiva confiança na nossa
inteligência e nos nossos planos pode
fazer que, na prática, cheguemos a
viver quase como se Deus não
existisse. Precisamos sempre de uma
nova humildade diante da realidade,
diante das pessoas, diante da
história, que seja uma terra fecunda
para as ações de Deus. O Papa
Francisco, durante sua catequese
sobre a oração, reparava na
experiência do Rei Davi: “O mundo
que se apresenta aos seus olhos não é
uma cena silenciosa: o seu olhar
capta, por detrás do desenrolar dos
acontecimentos, um mistério maior.
A oração nasce precisamente dali: da
convicção de que a vida não é algo
que passa por nós, mas um mistério
surpreendente”[15].

Então, a partir desse olhar que nos
oferece a contemplação no meio do



mundo, saciaremos, na medida do
possível, os nossos desejos de
unidade: com Deus, com os outros,
dentro de nós mesmos. Vamos nos
surpreender trabalhando
infatigavelmente pelo bem das
outras pessoas e da Igreja, ao ver que
nossos talentos florescem “como a
árvore plantada na margem das
águas correntes: dá fruto na época
própria” (Sal, 1,3). Saborearemos um
pouco daquela harmonia à que
estamos destinados. Desfrutaremos
daquele sossego que não
encontramos de nenhuma outra
maneira. “Galopar, galopar!... Fazer,
fazer!... Febre, loucura de mexer-se...
(…) É que trabalham com vistas
àquele momento; ‘estão’ sempre ‘em
presente’. – Tu... hás de ver as coisas
com olhos de eternidade, ‘tendo em
presente’ o final e o
passado...Quietude. – Paz. – Vida
intensa dentro de ti”[16].

Andrés Cárdenas Matute



Tradução: Mônica Diez

[1] Santo Inácio de Antioquia, Cartas
aos Romanos, nº 4.

[2] Santo Inácio de Antioquia, Cartas
aos Romanos, nº 7.

[3] Platão, Timeu, 90 a.

[4] Bento XVI, Audiência, 11-5-2011.

[5] São João Paulo II, carta apostólica
Novo Millennio Ineunte, nº 33.

[6] Bento XVI, Audiência, 11-5-2011.

[7] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus, nº 306.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, nº
307.

[9] É a concepção tomista da
contemplação como “simplex



intuitus veritatis ex caritate
procedens”.

[10] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, c.180, a.4.

[11] São Josemaria, anotações de
uma reunião familiar, 4/11/1972.

[12] Cf. São Josemaria, Forja, nº 1005.

[13] Nicolau Cabasilas, A vida em
Cristo.

[14] Catecismo da Igreja Católica, nº
2559.

[15] Francisco, Audiência, 24-6-2020.

[16] São Josemaria, Caminho, nº 837.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/

	Conhecê-lo e conhecer-se (13): Não refletimos, olhamos!

