opusdei.org

Conhecé-lo e
conhecer-se (13):
Nao refletimos,
olhamos!

A oracdo contemplativa
desenvolve uma nova maneira
de olhar tudo o que acontece a
nossa volta. E um dom que
satisfaz nosso desejo natural de
unir-nos a Deus nas mais
variadas circunstancias.

09/02/2021

Se pensarmos qual é hoje, do ponto
de vista politico e econdmico, a



terceira cidade mais importante do
mundo... isso foi Antioquia durante
0s primeiros séculos, quando era a
capital de uma provincia romana.
Sabemos que o termo “cristdos”, para
denominar os seguidores de Jesus, foi
cunhado ali (cf. At 11,26). Seu
terceiro bispo, santo Inacio de
Antioquia, condenado a morte
durante o governo de Trajano, foi
levado por terra para a costa de
Seléucia - hoje zona sul da Turquia -
e depois transferido por mar a Roma.
No caminho, pararam em varios
portos. Em cada lugar, Inacio recebia
cristdos da regido e aproveitava a
oportunidade para enviar cartas as
comunidades de seguidores de Jesus:
“Escrevo a todas as Igrejas e anuncio
a todos que, de boa vontade, morro
por Deus”[1].

Para o bispo santo Indcio, estava
claro que as feras selvagens do
Anfiteatro Flavio — agora Coliseu
Romano - seriam seu fim aqui na



terra, e pediu incessantemente
oracgOes para que tivesse valentia.
Mas, varias vezes, em suas cartas,
testemunhamos também a
profundidade de sua alma, e o0 seu
desejo de unir-se definitivamente a
Deus: “ndo ha mais em mim fogo
para amar a matéria. Dentro de mim,
ha uma agua viva, que murmura e
diz: ‘Vem para o Pai’’[2] .

Uma planta com a raiz no Céu

Aquele murmurio interior de santo
Inacio de Antioquia — Vem para o Pai!
— (ue provavelmente movia a sua
vida de piedade e a sua vida
sacramental é, na realidade, um
amadurecimento sobrenatural do
desejo natural que todos temos de
unir-nos a Deus. Ja os filosofos gregos
da Antiguidade tinham identificado
no mais intimo do nosso ser uma
nostalgia pelo divino, uma saudade
da nossa verdadeira patria, “porque
somos uma planta celeste e ndo



terrena”[3]. Bento XVI, na primeira
audiéncia da sua catequese sobre a
oracao, também quis olhar para tras,
para o Antigo Egito, para a
Mesopotamia, para os filosofos e
dramaturgos gregos ou escritores
romanos. Todas as culturas foram
um testemunho do desejo de Deus:
“O homem digital, como o das
cavernas, procura na experiéncia
religiosa os caminhos para superar a
sua finitude e para assegurar a sua
precaria aventura terrena (...). O
homem tem em si uma sede de
infinito, uma saudade de eternidade,
uma busca de beleza, um desejo de
amor, uma necessidade de luz e de
verdade, que o impelem rumo ao
Absoluto”[4].

Costuma-se dizer que um dos
problemas mais comuns desta
precaria aventura terrena da nossa
época € a fragmentacao interior,
inclusive, as vezes, produzida de
maneira inconsciente:



experimentamos oposi¢oes entre o
que queremos e 0 que fazemos,
vemos aspectos em nos que ndo se
unem em harmonia, nao
construimos a narra¢do da nossa
vida como um elo de continuidade
com nosso passado e nosso futuro,
ndo vemos como podem se encaixar
muitas ideias que fomos adquirindo
ou sentimentos que
experimentamos... Aqui e ali talvez
multipliquemos versdes de nos
mesmos. As vezes, nem sequer
conseguimos dedicar a nossa atencgao
de maneira exclusiva a uma so
tarefa. Em todos estes ambitos
aspiramos a essa unidade que, ao
que parece, ndo podemos fabricar,
como tantas outras coisas.

“Ndao sera porventura um ‘sinal dos
tempos’ que se verifique hoje, ndo
obstante os vastos processos de
secularizacao, uma generalizada
exigéncia de espiritualidade, que, em
grande parte, se exprime



precisamente numa renovada
caréncia de oragdo?’[5], perguntava-
se Sao Jodo Paulo II no inicio de
nosso milénio. Certamente ja vimos
que surgem muitas iniciativas
presenciais e por internet, dirigidas a
valorizar a nossa capacidade de
siléncio exterior e interior, de escuta,
de concentracdo, de harmonia entre
N0sSO COrpo e nosso espirito. Tudo
isso pode, como € 16gico, trazer-nos
certo sossego natural. Mas a oracdo
crista nos oferece uma tranquilidade
que ndo € somente um equilibrio
transitorio, mas é fruto de uma
percepc¢ao unitaria da vida que surge
dessa relacdo intima com Deus. A
oracdo cristd, ao ser um dom,
desenvolve em nds uma visdo nova
da realidade que une tudo n’Ele. “E
uma atitude interior, e ndo s6 uma
série de praticas e formulas, um
modo de ser diante de Deus, e ndo so
0 cumprir gestos de culto ou o
pronunciar palavras”[6]. Como é
l6gico, essa atitude interior, este



modo de ser diante do Senhor, ndo
surge da noite para o dia, nem chega
sem que nos preparemos
adequadamente para que Deus possa
concedé-la a nds: é dom, mas
também tarefa.

Os olhos de uma alma que pensa
na eternidade

Em determinado momento da
homilia Rumo a santidade[7],
pronunciada no fim de 1967, Sao
Josemaria descreve brevemente o
itinerario de uma vida de oracao.
Comeca-se a rezar — diz-nos - “com
oracgdes vocais, simples,
encantadoras, que aprendemos na
infancia”. Depois abrimo-nos a
amizade com Jesus, onde
aprendemos a nos refugiarmos em
sua paixdo, morte, ressurreicio e
queremos fazer nossa a sua doutrina.
Depois “o coracdo necessita
distinguir e adorar cada uma das
Pessoas divinas”, até que isso, pouco



a pouco, preenche o seu dia. E é
entdo que o fundador do Opus Dei
descreve a etapa que corresponde a
vida contemplativa: chega o
momento em que “mergulhamos ao
longo do dia nesse caudal abundante
e cristalino de aguas frescas que
saltam até a vida eterna. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
lingua ndo consegue expressar-se; 0
entendimento se aquieta. Nao
refletimos, olhamos”[8]. Entdo, em
algum ponto desse trajeto, podemos
nos perguntar: que relacao existe
entre a oracdo e a vida eterna? Em
que sentido a oracdo chega a ser um
olhar em vez de estar composta por
palavras?

Com a oracdo esperamos chegar a
ver as coisas, aqui e agora, do modo
como Deus as vé. Desejamos captar o
que acontece a nossa volta com uma
simples intui¢do que procede do
amor[9]. Este é o seu maior fruto e,
por isso, dizemos que nos transforma



e ndo somente nos ajuda a mudar
certas atitudes ou a superar certos
defeitos. A oracdo cristd esta dirigida,
acima de tudo, a unir-nos com Deus,
conformando assim, pouco a pouco,
o0 nosso olhar com o olhar divino,
comecando ja aqui na terra. De certa
forma, procuramos curar nossos
olhos com a sua luz. Esta relagdo de
amor com Deus — que aprendemos e
realizamos em Jesus — nao é
simplesmente algo que fazemos, mas
algo que muda o que somos.

Esta transformacao pessoal tem
consequéncias em nossa maneira de
interagir com a realidade, que
podem inclusive ser muito praticas.
Desenvolver em nds, junto a Deus,
este olhar sobrenatural, leva-nos, por
exemplo, a extrair o bem que existe
por tras de tudo o que foi criado,
inclusive onde pensamos que Ele esta
ausente, porque nada foge do Seu
plano amoroso, que sempre € mais
forte. Leva-nos a valorizar, de uma



maneira nova, a liberdade dos
outros, a desprender-nos da tentacao
de decidir por eles, como se o destino
de tudo dependesse de nossas agoes.
Também compreendemos melhor
que o agir divino tem seus processos
e seus tempos, que também nao
devemos nem podemos controlar. A
oracdo contemplativa nos leva a ndo
nos tornar obsessivos querendo
solucionar problemas de maneira
imediata, mas a estar melhor
dispostos para descobrir a luz em
tudo o que nos rodeia, também nas
feridas e fraquezas do nosso mundo.
Procurar ver com os olhos de Deus
nos liberta de uma relacdo violenta
com a realidade e com as pessoas, ja
que procuramos entrar em sintonia
com Seu amor onipotente, mais do
que ser obstaculo com as nossas
intervencdes desajeitadas. Sdo Tomas
de Aquino afirma que a
“contemplacdo sera perfeita na vida
futura, quando vejamos Deus cara a
cara (1 Cor 13,12), fazendo-nos



perfeitamente felizes”[10]. O poder
da oracdo estd em podermos
participar dessa visdo de Deus ja
aqui na terra, ainda que sempre seja
“como através de um espelho” (1Cor
13,12).

Em 1972, numa reunido em Portugal,
alguém perguntou a Sdo Josemaria
como suportar cristdmente os
problemas da vida diaria. Entre
outras coisas, o fundador do Opus
Dei ressaltou que a vida de oracao
ajuda a olhar as coisas de maneira
diferente de como o fariamos sem
aquela uniao intima com Deus:
“Temos um critério de outro estilo:
vemos as coisas com os olhos de uma
alma que esta pensando na
eternidade e no amor de Deus,
também eterno”[11]. Em outras
circunstancias, também disse que a
maneira de ser felizes no céu tem
muito a ver com a maneira de ser
felizes na terra[12]. Um tedlogo
bizantino do século XIV escreveu



algo parecido: “ja neste mundo
presente é concedido aos santos ndo
somente dispor-se e preparar-se para
a vida eterna, em Cristo, mas desde
agora viver e operar conforme
ela”[13].

Quietude...Paz...Vida intensa

O Catecismo da Igreja Catolica,
quando comeca a tratar da oracao,
surpreende-nos com uma pergunta
que funciona como um permanente
exame de consciéncia: “De onde
falamos nos, ao rezar? Das alturas de
nosso orgulho e vontade propria, ou
das "profundezas” (S1 130,1) de um
coracdo humilde e contrito?”. E
depois passa, imediatamente, a
lembrar-nos do pressuposto basico
para orar: “A humildade é o
fundamento da oracado”[14]. De fato,
aquele olhar de eternidade que a
oracdo contemplativa gera em nos,
somente pode crescer no terreno
fértil da humildade, em um clima de



abertura as solugdes de Deus, em
lugar das receitas que sdo
unicamente nossas. As vezes uma
excessiva confianca na nossa
inteligéncia e nos nossos planos pode
fazer que, na pratica, cheguemos a
viver quase como se Deus ndo
existisse. Precisamos sempre de uma
nova humildade diante da realidade,
diante das pessoas, diante da
historia, que seja uma terra fecunda
para as acdes de Deus. O Papa
Francisco, durante sua catequese
sobre a oragdo, reparava na
experiéncia do Rei Davi: “O mundo
que se apresenta aos seus olhos néo é
uma cena silenciosa: o seu olhar
capta, por detrds do desenrolar dos
acontecimentos, um mistério maior.
A oracdo nasce precisamente dali: da
conviccdo de que a vida nao é algo
que passa por nos, mas um mistério
surpreendente”[15].

Entéo, a partir desse olhar que nos
oferece a contemplacdo no meio do



mundo, saciaremos, na medida do
possivel, os nossos desejos de
unidade: com Deus, com 0s outros,
dentro de nés mesmos. Vamos nos
surpreender trabalhando
infatigavelmente pelo bem das
outras pessoas e da Igreja, ao ver que
nossos talentos florescem “como a
arvore plantada na margem das
aguas correntes: da fruto na época
propria” (Sal, 1,3). Saborearemos um
pouco daquela harmonia a que
estamos destinados. Desfrutaremos
daquele sossego que ndo
encontramos de nenhuma outra
maneira. “Galopar, galopar!... Fazer,
fazer!... Febre, loucura de mexer-se...
(...) E que trabalham com vistas
aquele momento; ‘estdo’ sempre ‘em
presente’. — Tu... has de ver as coisas
com olhos de eternidade, ‘tendo em
presente’ o final e o
passado...Quietude. — Paz. — Vida
intensa dentro de ti”[16].

Andrés Cardenas Matute



Tradugdo: Moénica Diez

[1] Santo In4cio de Antioquia, Cartas
aos Romanos, n° 4.

[2] Santo In&cio de Antioquia, Cartas
aos Romanos, n° 7.

[3] Platdo, Timeu, 90 a.
[4] Bento XVI, Audiéncia, 11-5-2011.

[5] Sdo Jodo Paulo II, carta apostdlica
Novo Millennio Ineunte, n° 33.

[6] Bento XVI, Audiéncia, 11-5-2011.

[7] Cf. Sdo Josemaria, Amigos de
Deus, n° 306.

[8] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n°
307.

[9] E a concepcdo tomista da
contemplacdo como “simplex



intuitus veritatis ex caritate
procedens”.

[10] S&do Tomas de Aquino, Suma
Teoldgica, II-11, ¢.180, a.4.

[11] S&o0 Josemaria, anotacdes de
uma reunido familiar, 4/11/1972.

[12] Cf. S4o Josemaria, Forja, n° 1005.

[13] Nicolau Cabasilas, A vida em
Cristo.

[14] Catecismo da Igreja Catolica, n°
2559.

[15] Francisco, Audiéncia, 24-6-2020.

[16] S&o Josemaria, Caminho, n° 837.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-13-nao-refletimos-olhamos/

	Conhecê-lo e conhecer-se (13): Não refletimos, olhamos!

