
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (12):
Almas de oração
litúrgica

Algumas considerações de São
Josemaria que podem nos
ajudar a ter mais união com
Deus e a Igreja nas diferentes
ações litúrgicas.

12/01/2021

Estamos em abril de 1936 e na
Espanha há muita tensão social. Na
Academia DYA, no entanto, se
procura manter o clima habitual de



estudo e de convivência. Em meio
àquelas estranhas jornadas, um
residente conta a seus pais por carta
que no dia anterior haviam ensaiado
canto litúrgico, ajudados por um
professor, em um ambiente que ele
recordava ser muito alegre[1]. Nesse
contexto particular, além dos bons
momentos que passavam juntos, por
que razão trinta universitários
estavam tendo aulas de canto, num
domingo à noite?

Podemos encontrar a resposta dois
meses antes, quando São Josemaria
incluiu no plano de formação da
Academia precisamente algumas
aulas de canto gregoriano. Embora
saibamos que, como pároco em
Perdiguera, São Josemaria
costumasse celebrar missa cantada,
tal inclusão não correspondia a uma
inclinação pessoal. Também não era
por um interesse erudito,
consequência do conhecimento e
desenvolvimento do Movimento



litúrgico na Espanha. A decisão foi,
antes, fruto da sua experiência
pastoral, movida somente pelo desejo
de ajudar aqueles jovens a se
tornarem almas de oração.

É interessante observar um detalhe
das três publicações que São
Josemaria estava preparando
naqueles anos trinta, destinadas
precisamente a facilitar o diálogo
com Deus: cada uma correspondia a
uma das três grandes formas de
expressão da oração cristã. A
primeira seria centrada na
meditação pessoal, outra fomentaria
a devoção popular e a última
animaria o leitor a mergulhar na
oração litúrgica. O fruto da primeira
iniciativa foi Considerações
espirituais, base de sua conhecida
obra Caminho; o fruto da segunda foi
o breve livrinho Santo Rosário; e
para a terceira iniciativa planejou
uma obra que seria intitulada 
Devoções litúrgicas. Embora a



publicação desta última obra
estivesse anunciada para 1939, por
várias razões nunca foi publicada.
No entanto, ainda se conserva o
prólogo que dom Félix Bilbao, bispo
de Tortosa, havia preparado e que
tem por título “Rezem e rezem
bem!”. Nesse texto inédito os leitores
são animados a penetrar, de mãos
dadas com o autor do livro, na
liturgia da Igreja, para chegar a uma
“oração eficaz, frutuosa, sólida, que
os una intimamente a Deus”[2].

Dar voz à oração da Igreja

Para São Josemaria, a liturgia não era
um conjunto de preceitos destinados
somente a prestar solenidade a
certas cerimônias. Sofria quando o
modo de celebrar os sacramentos e
outras ações litúrgicas não estava
verdadeiramente a serviço do
encontro das pessoas com Deus e
com os outros membros da Igreja.
Certa vez, depois de assistir a uma



celebração litúrgica, escreveu:
“Muito clero: o arcebispo, o cabido de
cônegos, os beneficiados, cantores,
serventes e ajudantes... Magníficos
paramentos: sedas, ouro, prata,
pedras preciosas, rendas e veludos...
Música, vozes, arte... E... sem povo!
Cultos esplêndidos, sem povo”[3].

Este interesse pelo povo na liturgia é
profundamente teológico. Nas ações
litúrgicas, há uma interação da
Trindade com a Igreja inteira e não
apenas com uma das suas partes.
Não é casualidade que a maior parte
das reflexões que São Josemaria
dedicou à liturgia em Caminho se
encontrem no capítulo intitulado A
Igreja. Para o fundador do Opus Dei,
a liturgia era o lugar privilegiado em
que se experimenta a dimensão
eclesial da oração cristã; nela é
palpável o fato de que nos dirigimos
todos juntos a Deus. A oração
litúrgica, sendo sempre pessoal,
abre-se a horizontes que vão além



das circunstâncias individuais. Se na
meditação pessoal somos nós o
sujeito que fala, na liturgia o sujeito é
a Igreja inteira. Se no diálogo a sós
com Deus somos nós que falamos
como membros da Igreja, na oração
litúrgica é a Igreja que fala através
de nós.

Deste modo, aprender a dizer o nós
das orações litúrgicas constitui uma
grande escola para complementar as
diferentes dimensões da nossa
relação com Deus. Nela a pessoa se
descobre como um filho mais nesta
grande família que é a Igreja. Então,
não surpreende a clara exortação de
São Josemaria: “A tua oração deve ser
litúrgica. – Oxalá te afeiçoes a recitar
os salmos e as orações do missal, em
vez de orações privadas ou
particulares”[4].

Aprender a rezar liturgicamente
requer a humildade de receber de
outros as palavras que diremos.



Requer ainda o recolhimento do
coração para identificar e apreciar as
relações que nos unem a todos os
cristãos. Pode servir-nos, neste
sentido, a consideração de que
estamos rezando unidos a quem está
perto de nós nesse momento, e
também aos ausentes; aos cristãos do
próprio país, dos países vizinhos, do
mundo inteiro... Rezamos também
com os que nos precederam e estão
se purificando ou já estão gozando
da glória do céu. A oração litúrgica
não é, de fato, uma fórmula
anônima, mas está cheia de “rostos e
de nomes”[5]; unimo-nos a todas às
pessoas concretas que formam parte
da nossa vida e que, como nós, vivem
”em nome do Pai, e do Filho, e do
Espírito Santo”, participantes da vida
da Trindade.

Dar corpo à oração da Igreja

Sabemos que, para São Josemaria, a
santificação do trabalho não



consistia principalmente em
intercalar orações durante o
trabalho, mas sim em converter em
oração a própria ação que se realiza,
mediante a atenção em realizá-la
pela glória de Deus, empenhando-nos
na perfeição humana, com a
consciência de sermos olhados
amorosamente pelo nosso Pai do céu.
De modo análogo, a oração litúrgica
não consiste principalmente em
dizer orações durante as ações
litúrgicas, e sim em realizar essas
ações rituais digne, attente ac devote,
com a dignidade, atenção e devoção
que merecem, estando com a cabeça
no que se está fazendo. Não se trata
apenas de ocasiões para realizar atos
individuais de fé, esperança e
caridade, mas ações através das quais
a Igreja inteira expressa a sua fé,
esperança e caridade.

São Josemaria dava muita
importância a este saber estar nos
diferentes atos de culto, a esta 



urbanidade da piedade. A dignidade
que a oração litúrgica requer tem
muito a ver com o controle do
próprio corpo, já que, de certa forma,
é nele que se manifesta em primeiro
lugar o que queremos fazer. A
celebração da Santa Missa, o ato de
confessar-se, as bênçãos com o
Santíssimo, etc., envolvem diversos
movimentos da pessoa, pois são
oração em ação. A oração litúrgica,
portanto, implica também rezar com
o corpo. Mais ainda, implica
aprender a dar corpo, aqui e agora, à
oração da Igreja. E ainda que,
logicamente, seja o sacerdote quem
tem a missão de dar voz e mãos a
Cristo Cabeça, é a assembleia que dá
voz e visibilidade a todo o Corpo
Místico de Cristo. Saber que através
de nós se vê e se escuta a oração dos
santos e das almas do purgatório
constitui um bom estímulo para
cuidar essa urbanidade da piedade.



Além de dignidade, a oração litúrgica
deve ser realizada com atenção.
Nesse sentido, se poderia dizer que,
além de concentrar-nos nas palavras
que dizemos, é importante
experimentar do modo mais
profundo possível, o momento que
estamos vivendo: perceber com
quem estamos, por que e para quê.
Esta constatação exige uma formação
prévia, que sempre pode melhorar.
Em palavras de São Josemaria:
“Devagar. – Repara no que dizes,
quem o diz e a quem. – Porque esse
falar às pressas, sem lugar para a
reflexão, é ruído, chacoalhar de latas.
E te direi, com Santa Teresa, que a
isso não chamo oração, por muito
que mexas os lábios”[6].

Encontro com cada Pessoa da
Trindade

Apesar das inevitáveis distrações,
devidas à nossa fragilidade,
participamos da oração litúrgica no



encontro misterioso, mas real, de
toda a Igreja com as três pessoas da
Trindade. É por isso enriquecedor
aprender a distinguir quando nos
dirigimos ao Pai, ao Filho ou ao
Espírito Santo. A liturgia costuma
situar-nos geralmente diante de Deus
Pai, com seus traços próprios,
embora seja frequentemente
invocado com um simples “Deus” ou
“Senhor”. Ele é a fonte e a origem de
todas as bênçãos que a Trindade
derrama sobre este mundo e que
voltam a Ele através de seu Filho, e
de todos os louvores que as criaturas
são capazes de expressar.

Porque o que dizemos ao Pai,
dizemo-lo através de Jesus, o qual
não está tanto diante de nós, mas 
conosco. O Verbo encarnou-se para
levar-nos ao Pai e, por isso, descobrir
a sua presença ao nosso lado, como
um irmão que conhece e não se
envergonha da nossa fraqueza,
enche-nos de consolo e de audácia.



Além disso, a oração litúrgica, como
oração pública da Igreja, nasce da
oração de Jesus. Não é apenas
continuação de sua oração enquanto
estava na terra, mas é expressão,
hoje e agora, da sua intercessão por
nós no céu (cf. Hb 7, 25). Algumas
vezes há também orações que se
dirigem diretamente a Jesus,
levando-nos a olhar para o Filho
como salvador. Por estes motivos, a
oração litúrgica é uma grande via
para sintonizarmos com o coração
sacerdotal de Jesus Cristo.

E a oração que se dirige ao Pai pelo
Filho se realiza no Espírito Santo. Ter
consciência da presença da terceira
Pessoa da Trindade na oração
litúrgica é um grande dom de Deus.
O grande Desconhecido, como o
chamava São Josemaria, passa
despercebido externamente, como a
luz ou o ar que respiramos. Sabemos,
no entanto, que sem luz não
veríamos nada e sem ar nos



asfixiaríamos. O Espírito Santo opera
de modo similar no diálogo litúrgico.
Embora não nos dirijamos
habitualmente a Ele, sabemos que
habita em nós e que, com gemidos
inenarráveis, move-nos a dirigir-nos
ao Pai com as palavras que Jesus nos
ensinou. Sua ação, portanto,
manifesta-se indiretamente. Mais do
que nas palavras que dizemos, ou a
quem as dizemos, o Espírito se
manifesta no como as dizemos: está
presente nos gemidos que se fazem
canto e nos silêncios que permitem
que Deus trabalhe no interior do
nosso ser.

Da mesma forma que a presença do
vento se percebe pelos objetos que se
movem, podemos entrever a
presença do Espírito Santo quando
experimentamos os efeitos da sua
ação. Um primeiro efeito da sua ação
é, por exemplo, ter consciência de
estar rezando como filhos e filhas de
Deus na Igreja. Experimentamo-lo



ainda quando ele se encarrega de
que a Palavra de Deus ressoe em
nosso interior, não como palavra
humana, mas como Palavra do Pai
dirigida a cada um. O Espírito Santo
manifesta-se sobretudo na ternura e
generosidade com o que o Pai e o
Filho se dão a cada um quando na
celebração litúrgica nos perdoam,
nos iluminam, nos fortalecem ou nos
presenteiam com um dom particular.

Finalmente, a ação do Espírito Santo
é tão íntima e necessária que é Ele
que torna possível que a ação
litúrgica seja verdadeira 
contemplação da Trindade, é Ele que
permite ver a Igreja inteira e o
próprio Jesus, quando os sentidos
nos dizem outra coisa. É o Espírito
Santo que nos mostra que a alma da
oração litúrgica não é o
cumprimento formal de uma série de
palavras ou movimentos exteriores,
mas sim o amor com que
sinceramente desejamos servir e



deixar-nos servir. O Espírito Santo
faz-nos participar do seu mistério
pessoal quando aprendemos a
saborear um Deus que se abaixa para
nos servir, para que mais tarde
possamos servir aos outros.

Eu vivi o Evangelho

Não é estranho que um dos termos
mais usados na Escritura e na
Tradição para se referir às ações
litúrgicas seja serviço. Descobrir esta
dimensão de serviço na oração
litúrgica tem muitas consequências
para a vida interior. Não só porque
quem serve por amor não se coloca
no centro, mas também porque ver a
liturgia como serviço é chave para
poder transformá-la em vida.
Embora pareça paradoxal, em
numerosas orações encontramos nos
textos litúrgicos a exortação a imitar
na vida cotidiana o que celebramos.
Este convite não significa que
devamos estender a linguagem



litúrgica a nossas relações familiares
e profissionais. Significa, pelo
contrário, converter num programa
de vida aquilo que o rito nos permitiu
contemplar e viver[7]. Por isso, São
Josemaria, mais de uma vez, ao
contemplar a ação de Deus em sua
jornada, exclamava:
“verdadeiramente, eu vivi o
Evangelho do dia”[8].

Para viver a liturgia do dia e
transformar assim nosso dia em
serviço, em uma Missa de vinte e
quatro horas, é preciso contemplar as
nossas circunstâncias pessoais à luz
do que celebramos. Nesta tarefa, a
meditação pessoal é insubstituível.
São Josemaria costumava anotar as
palavras ou expressões que o
tocavam durante a celebração da
Missa ou na recitação da Liturgia das
Horas, a tal ponto que um dia
escreveu: “Já não anotarei nenhum
salmo, porque teria de anotá-los
todos, uma vez que em todos não há



senão maravilhas, que a alma vê
quando Deus é servido”[9]. É
verdade que a oração litúrgica é
fonte de oração pessoal, mas é
igualmente verdade que sem a
meditação é muito difícil assimilar
pessoalmente a riqueza da oração
litúrgica.

No silêncio do encontro pessoal com
Deus é que, normalmente, as
fórmulas da oração litúrgica
adquirem uma força íntima e
pessoal. Nesse sentido, o exemplo de
Maria é luminoso: ela nos ensina
que, para pôr em prática o fiat - faça-
se - da liturgia, para transformá-lo
em serviço, é necessário dedicar
tempo para conservar pessoalmente
“todas estas coisas no coração” (Lc
2,19).

Juan Rego



[1] Cf. “Um estudante na Residência
DYA. Cartas de Emiliano Amann a
sua família (1935-1936)” em Studia et
Documenta, vol. 2, 2008, p. 343.

[2] Arquivo Geral da Prelazia, 77-5-3.

[3] Notas íntimas, n. 1590, 26/10/1938.
Citado em Caminho. Edição
comentada, Quadrante, São Paulo,
2016, p. 579.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 86.

[5] Francisco, ex. ap. Evangelii
gaudium, n. 274.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 85.

[7] Cf. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 88.

[8] Caderno 4, n. 416, 26/11/1931.
Citado em Citado em Caminho.
Edição comentada, p. 239.



[9] Caderno 5, n. 681, 3/04/1932.
Citado em Caminho. Edição
comentada, p. 238.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-12-oracao-liturgica/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-12-oracao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-12-oracao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-12-oracao-liturgica/

	Conhecê-lo e conhecer-se (12): Almas de oração litúrgica

