
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (11):
Vocês são uma carta
de Cristo

O relacionamento com Deus em
nossa oração está intimamente
unido a todas as nossas ações
na vida diária. Jesus disse-nos
isso em sua pregação e São
Josemaria procurava recordar-
nos sempre.

31/12/2020

No final do ano 57, São Paulo escreve
uma carta aos cristãos de Corinto. O



apóstolo tem consciência de que
naquela comunidade alguns não o
conhecem, outros tinham-se deixado
levar por falatórios que o
desacreditavam, de modo que dedica
grande parte do texto a expor as
características que deve ter quem é
portador do Evangelho de Jesus.
Sabemos também que por aquela
mesma razão, ele havia prometido
visitá-los de novo em breve, mas até
aquele momento não tinha podido
fazê-lo. É neste contexto que
encontramos uma das frases mais
bonitas dos seus escritos. Paulo
pergunta-se, de modo retórico, se
precisa enviar alguma carta de
recomendação para que a
comunidade o conheça melhor, para
conquistar novamente a sua estima.
E responde, cheio de fé na ação
divina nas pessoas, que a sua
verdadeira carta de recomendação é
o coração de cada um dos cristãos de
Corinto; afirma que é o próprio
Espírito Santo quem a escreve em



suas almas, valendo-se do que São
Paulo lhes tinha transmitido: “Não há
dúvida de que vós sois uma carta de
Cristo” (2 Cor 3, 3).

Como nos transformamos nessa
“carta de Cristo”? Como Deus faz
para nos transformar pouco a pouco?
“Mas todos nós temos o rosto
descoberto, refletimos como num
espelho a glória do Senhor, e nos
vemos transformados nessa mesma
imagem, sempre mais
resplandecentes, pela ação do
Espírito do Senhor” (2 Cor 3, 18).
Estas palavras de São Paulo revelam
o método do Espírito Santo em nós.
Trata-se de tornar-nos gloriosamente
semelhantes a Cristo de modo
progressivo, contando com o tempo:
é esta a dinâmica própria da vida
espiritual.

Querer o mesmo que Jesus

Compreende-se muito bem que uma
das maiores preocupações de Jesus



fosse que a oração, sendo um meio
privilegiado para cultivar o nosso
relacionamento com Deus, não
ficasse como um elemento isolado no
meio das outras tarefas, com pouca
força para transformar a vida. Por
isso, Cristo para insistir nesta
necessidade de unir oração com
transformação da própria vida, disse
no Sermão da Montanha: “Nem todo
aquele que me diz: ‘Senhor, Senhor’,
entrará no Reino dos céus, mas sim
aquele que faz a vontade de meu Pai,
que está nos céus. Muitos me dirão
naquele dia: ’Senhor, Senhor, não
pregamos nós em vosso nome, e não
foi em vosso nome que expulsamos
os demônios e fizemos muitos
milagres?’ E, no entanto, eu lhes
direi: ‘Nunca vos conheci (...)’”. (Mt 7,
21-23). São palavras fortes. Não basta
tê-lo seguido, nem sequer ter feito
coisas grandes em nome de Jesus.
Trata-se de algo mais profundo:
saber conformar-se com a vontade
de Deus.



Não nos é difícil entender essas
palavras de nosso Senhor. Se a
oração é caminho e expressão de um
relacionamento de amizade, deve
então seguir as características
próprias de um amor desse tipo.
Chega-se, entre os amigos, como
recordam os clássicos, aoidem velle,
idem, nolle, a querer o mesmo, a
rejeitar o mesmo. A oração muda a
nossa vida porque nos leva a
sintonizar com os desejos do coração
de Cristo, a vibrar com seu anseio de
almas, a buscar com entusiasmo
agradar ao nosso Pai celestial. Se não
fosse assim, se a oração não nos
levasse a essa gloriosa semelhança de
que falava São Paulo, sem perceber,
nossa oração poderia transformar-se
em algo semelhante a uma terapia de
autoajuda, com a finalidade de
manter em paz o nosso espírito ou de
garantir um espaço de solidão. Nesse
caso, embora se trate de objetivos
que podem ser positivos, a oração
não cumpriria sua função principal:



abrir caminho para uma autêntica
relação de amizade com Cristo,
destinada a transformar a vida.

Este importante ensinamento de
Jesus oferece uma pista para rever a 
situação da nossa oração. O critério
já não será o sentimento ou o gosto
espiritual que encontro nos meus
tempos de oração; tampouco o
número de propósitos que sou capaz
de fazer; nem sequer o grau de
concentração que eu alcancei. A
oração, pelo contrário, poderá ser
considerada à luz do grau de
transformação que traz para minha
vida, à luz da progressiva superação
das incoerências que surgem entre as
verdades em que acreditamos e
aquilo que, em último termo,
conseguimos viver.

Uma identificação que se realiza
no tempo

O próprio São Paulo, que recebeu a
graça de encontrar Jesus ressuscitado



no caminho de Damasco, manifesta
em outros textos como os primeiros
cristãos tinham consciência de que a
meta da oração era a identificação
com Cristo. Assim, exortava os
cristãos de Filipos a ter “os mesmos
sentimentos que teve Cristo Jesus” (Fl
2, 5) e afirmava com simplicidade aos
de Corinto “que temos o pensamento
de Cristo” (1 Cor 2,16). Pois bem, ter
os mesmos sentimentos e o mesmo 
pensamento do Filho de Deus é algo
que não se pode conseguir somente
como fruto do esforço pessoal ou da
aplicação de técnicas de
aprendizagem. Trata-se de algo que é
consequência, sem dúvida, da
própria luta para fazer o bem como
Jesus o faria, mas dentro de uma
experiência de comunhão, própria
do amor de amizade; assim,
mediante a graça, abrimo-nos a uma
assimilação do que é próprio de
Cristo.



Na medida em que é o efeito próprio
de uma relação de amizade, a
identificação com Cristo, fruto da
oração, é progressiva, requer tempo.
São Josemaria recordava, por isso,
que Deus leva as almas como por um
plano inclinado, trabalhando pouco a
pouco em seu interior e suscitando
desejos e dando forças para
corresponder cada vez melhor ao seu
amor: “Neste torneio de amor, não
nos devem entristecer as nossas
quedas, nem mesmo as quedas
graves, se recorremos a Deus com
dor e bom propósito, mediante o
sacramento da Penitência. O cristão
não é nenhum maníaco colecionador
de uma folha de serviços imaculada.
Jesus Cristo Nosso Senhor, tanto se
comove com a inocência e a
fidelidade de João como se enternece
com o arrependimento de Pedro
depois da queda. Jesus compreende a
nossa debilidade a atrai-nos a si
como por um plano inclinado,
desejando que saibamos insistir no



esforço de subir um pouco, dia após
dia”[1]. Saber que as próprias
misérias – inclusive aquelas que mais
nos humilham – não constituem
obstáculo insuperável no amor a
Deus e em nosso caminho de
identificação completa com ele,
enche-nos de esperança. E enche-nos
também de admiração: como é
possível que seja verdade esse grito –
mais uma vez de São Paulo – que
garante que nada ”poderá separar-
nos do amor de Deus, que está em
Cristo Jesus, nosso Senhor” (Rm 8,
39)?

A resposta, que só a oração permite
perceber de modo completo, está na
primazia da iniciativa divina: é Deus
quem nos procura e nos atrai. O
apóstolo João, já nos últimos anos de
sua vida, recordava-o com emoção:
“Nisto consiste o amor: não em que
nós tenhamos amado a Deus, mas
sim em que Ele nos amou primeiro e
enviou seu Filho como vítima de



propiciação por nossos pecados” (1 Jo
4, 10). Fazer oração é, pois, tornar-
nos consciente de estarmos em boas
mãos e que o nosso amor – sempre
imperfeito – é apenas
correspondência ao amor de Deus
que nos precede, nos acompanha e
nos segue. A contemplação desse
amor é o maior estímulo para
percorrer o plano inclinado da
identificação completa com Jesus
Cristo.

Para crescer sempre no amor

Na vida cristã, a passagem do tempo
está, normalmente, unida ao
crescimento pessoal. A
correspondência ao amor de Deus,
pelo qual ansiamos na oração,
costuma por isso manifestar-se em
desejos de melhora, em vontade
firme de afastar de nós o que nos
afastar de Cristo. Daí que, talvez com
relativa frequência, tenham nos
ensinado a fazer oração de exame,



pedindo luz para detectar o que não
é próprio da nossa condição de filhos
de Deus; aprendemos a formular
propósitos concretos para – contando
sempre com a ajuda da graça –
aspirar a agradar ao Senhor,
superando aspectos da nossa vida
que nos afastam dele, ainda que
pouco.

Sabemos muito bem que esse exame
e esses propósitos não são um modo
de querer conquistar as coisas por
nossa conta, mas sim o modo
verdadeiramente humano de amar:
quem deseja agradar em tudo à
pessoa amada esforça-se para
alcançar a melhor versão de si
mesmo. Sabendo que Deus nos ama
como somos, desejamos amá-lo como
ele merece. Por isso procuramos,
com uma saudável tensão, lutar cada
dia um pouco. Não queremos cair na
tentação – tão fácil! – de justificar as
nossas debilidades, esquecendo de
que com sua morte e ressurreição



Cristo nos obteve a graça suficiente
para vencer nossos pecados[2].

Quando São Josemaria era um jovem
sacerdote, muitos bispos lhe pediam
que pregasse em retiros espirituais.
Alguns o acusaram então de pregar
“exercícios de vida e não de
morte”[3]. Estavam habituados a
que, em tais dias, se refletisse
sobretudo no destino eterno de cada
um e se surpreendiam que São
Josemaria falasse também muito
amplamente sobre como viver
coerentemente a própria vocação.
Isto deixa claro uma importante
característica da missão do Opus Dei:
ensinar amaterializar a vida
espiritual, evitando que a oração se
converta numa dimensão
independente e isolada da vida das
pessoas; ou, como diz São Josemaria,
afastar-nos, “assim, da tentação, tão
frequente nessa época e agora, de
levar uma vida dupla: a vida interior,
a vida de relação com Deus, por um



lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas”[4].

Embora em nossos tempos de oração
nem sempre experimentemos
sensivelmente o amor de Deus –
algumas vezes sim – na realidade ele
está ali sempre presente e operante.
Se unirmos esse amor à luta no que o
Senhor nos for indicando, a nossa
vida – os nossos pensamentos, os
nossos desejos, as nossas intenções,
as nossas obras – transformar-se-á
progressivamente. Chegaremos a ser
para os outros,Cristo que passa, ipse
Christus.

Amá-lo no próximo

Certa vez, um escriba perguntou a
Jesus: “Mestre, qual é o principal
mandamento da lei?” Sabemos muito
bem sua resposta: “Amarás o Senhor
teu Deus com todo o teu coração e
com toda a tua alma e com toda a tua



mente. Este é o maior e primeiro
mandamento. O segundo é
semelhante a este: amarás a teu
próximo como a ti mesmo. Destes
dois mandamentos dependem toda a
Lei e os Profetas” (Mt 22, 36-38).
Assim, com poucas palavras, Jesus
explicou para sempre a união do
amor a Deus com o amor ao
próximo. E trata-se de um
ensinamento sobre o qual o Senhor
quis continuar insistindo até os
últimos instantes antes de subir
definitivamente ao céu. Inclusive,
quando tendo já ressuscitado,
encontra-se com Pedro às margens
do mar da Galileia, Jesus responde às
promessas de amor de quem seria o
primeiro Papa com um invariável:
“Apascenta as minhas ovelhas” (cfr.
Jo 21, 15-17).

O motivo último da união entre
ambos os mandamentos e, portanto,
da necessidade de aprender a amar a
Cristo nos outros, é explicado pelo



próprio Jesus com grande força na
descrição que faz do juízo final.
Deixa ali bem claro que a razão está
na união profunda que Ele
estabeleceu com cada homem: “Tive
fome e me destes de comer, tive sede
e me destes de beber” (Mt 25, 35).
Com efeito, como ensina o Concílio
Vaticano II, “o Filho de Deus com sua
encarnação uniu-se, de certa forma,
com todo homem”[5]. É impossível
amá-lo sem amar também o
próximo, sem aprender a amá-lo
também no próximo.

A oração, quando é autêntica, leva a
preocupar-nos com os outros; com os
que estão mais perto e com os que
mais sofrem. Leva-nos a saber
conviver com todos e a dar espaço
em nosso coração também aos que
não pensam como nós, procurando
sempre o seu bem, com frequentes
detalhes de serviço. É na oração que
encontramos forças para perdoar e
luzes para amar cada vez melhor e



de modo mais concreto a todos,
deixando o nosso egoísmo e
comodidade, sem medo de complicar
santamente a vida. Como nos
recorda o Papa Francisco, “o melhor
modo de discernir se nosso caminho
de oração é autêntico será ver em
que medida a nossa vida vai se
transformando à luz da
misericórdia”[6]. Adquirir um
coração compassivo e
misericordioso, como o de Jesus –
imagem perfeita do coração do Pai –
é o fruto último de nossa vida de
oração, sinal certo da nossa
identificação com Cristo.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 75.

[2] cfr. São João Paulo II, Enc. 
Veritatis splendor, nn. 102-103.



[3] Andrés Vázquez de Prada, O
fundador do Opus Dei, vol. 2, pp.
605-615.

[4] São Josemaria, Entrevistas, n.114.

[5] Concílio Vaticano II, Const.
Pastoral Gaudium et spes, n. 22.

[6] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 105.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/

	Conhecê-lo e conhecer-se (11): Vocês são uma carta de Cristo

