opusdei.org

Conhecé-lo e
conhecer-se (11):
Vocés sao uma carta
de Cristo

O relacionamento com Deus em
nossa oracao esta intimamente
unido a todas as nossas acoes
na vida diaria. Jesus disse-nos
1SS0 em sua pregacao e Sao
Josemaria procurava recordar-
nos sempre.

31/12/2020

No final do ano 57, Sdo Paulo escreve
uma carta aos cristaos de Corinto. O



apostolo tem consciéncia de que
naquela comunidade alguns nédo o
conhecem, outros tinham-se deixado
levar por falatdrios que o
desacreditavam, de modo que dedica
grande parte do texto a expor as
caracteristicas que deve ter quem é
portador do Evangelho de Jesus.
Sabemos também que por aquela
mesma razdo, ele havia prometido
visita-los de novo em breve, mas até
aquele momento ndo tinha podido
fazé-lo. E neste contexto que
encontramos uma das frases mais
bonitas dos seus escritos. Paulo
pergunta-se, de modo retorico, se
precisa enviar alguma carta de
recomendacdo para que a
comunidade o conheca melhor, para
conquistar novamente a sua estima.
E responde, cheio de fé na acgao
divina nas pessoas, que a sua
verdadeira carta de recomendacao é
0 coracdo de cada um dos cristdos de
Corinto; afirma que € o proprio
Espirito Santo quem a escreve em



suas almas, valendo-se do que Sao
Paulo lhes tinha transmitido: “N&o ha
duvida de que vos sois uma carta de
Cristo” (2 Cor 3, 3).

Como nos transformamos nessa
“carta de Cristo”? Como Deus faz
para nos transformar pouco a pouco?
“Mas todos nds temos o rosto
descoberto, refletimos como num
espelho a gloria do Senhor, e nos
vemos transformados nessa mesma
imagem, sempre mais
resplandecentes, pela acdo do
Espirito do Senhor” (2 Cor 3, 18).
Estas palavras de Sdo Paulo revelam
0 método do Espirito Santo em nos.
Trata-se de tornar-nos gloriosamente
semelhantes a Cristo de modo
progressivo, contando com o tempo:
€ esta a dinamica propria da vida
espiritual.

Querer o mesmo que Jesus

Compreende-se muito bem que uma
das maiores preocupacdes de Jesus



fosse que a oracdo, sendo um meio
privilegiado para cultivar o nosso
relacionamento com Deus, ndo
ficasse como um elemento isolado no
meio das outras tarefas, com pouca
forca para transformar a vida. Por
isso, Cristo para insistir nesta
necessidade de unir oracdo com
transformacdo da propria vida, disse
no Sermdo da Montanha: “Nem todo
aquele que me diz: ‘Senhor, Senhor’,
entrara no Reino dos céus, mas sim
aquele que faz a vontade de meu Pai,
que esta nos céus. Muitos me dirdo
naquele dia: ’Senhor, Senhor, ndo
pregamos nos em vosso nome, e ndo
foi em vosso nome que expulsamos
os demonios e fizemos muitos
milagres?’ E, no entanto, eu lhes
direi: ‘Nunca vos conheci (...)"””. (Mt 7,
21-23). Sdo palavras fortes. Nao basta
té-lo seguido, nem sequer ter feito
coisas grandes em nome de Jesus.
Trata-se de algo mais profundo:
saber conformar-se com a vontade
de Deus.



Ndao nos é dificil entender essas
palavras de nosso Senhor. Se a
oracao é caminho e expressdo de um
relacionamento de amizade, deve
entdo seguir as caracteristicas
proprias de um amor desse tipo.
Chega-se, entre 0os amigos, como
recordam os classicos, aoidem velle,
idem, nolle, a querer 0 mesmo, a
rejeitar o mesmo. A oracdo muda a
nossa vida porque nos leva a
sintonizar com os desejos do coracao
de Cristo, a vibrar com seu anseio de
almas, a buscar com entusiasmo
agradar ao nosso Pai celestial. Se ndo
fosse assim, se a ora¢ao ndo nos
levasse a essa gloriosa semelhanca de
que falava Sado Paulo, sem perceber,
nossa orac¢ao poderia transformar-se
em algo semelhante a uma terapia de
autoajuda, com a finalidade de
manter em paz o nosso espirito ou de
garantir um espaco de soliddo. Nesse
caso, embora se trate de objetivos
que podem ser positivos, a oracao
ndo cumpriria sua funcdo principal:



abrir caminho para uma auténtica
relacdo de amizade com Cristo,
destinada a transformar a vida.

Este importante ensinamento de
Jesus oferece uma pista para rever a
situagdo da nossa oracdo. O critério
jd ndo sera o sentimento ou o gosto
espiritual que encontro nos meus
tempos de oracdo; tampouco o
numero de propositos que sou capaz
de fazer; nem sequer o grau de
concentracdo que eu alcancei. A
oracao, pelo contrario, podera ser
considerada a luz do grau de
transformacdo que traz para minha
vida, a luz da progressiva superacao
das incoeréncias que surgem entre as
verdades em que acreditamos e
aquilo que, em ultimo termo,
conseguimos viver.

Uma identificacao que se realiza
no tempo

O proprio Sdo Paulo, que recebeu a
graca de encontrar Jesus ressuscitado



no caminho de Damasco, manifesta
em outros textos como 0s primeiros
cristaos tinham consciéncia de que a
meta da oracdo era a identificacdo
com Cristo. Assim, exortava 0s
cristaos de Filipos a ter “os mesmos
sentimentos que teve Cristo Jesus” (F1
2, 5) e afirmava com simplicidade aos
de Corinto “que temos o pensamento
de Cristo” (1 Cor 2,16). Pois bem, ter
0S mesmos sentimentos e 0 mesmo
pensamento do Filho de Deus € algo
que ndo se pode conseguir somente
como fruto do esforgo pessoal ou da
aplicacao de técnicas de
aprendizagem. Trata-se de algo que é
consequéncia, sem duvida, da
propria luta para fazer o bem como
Jesus o faria, mas dentro de uma
experiéncia de comunhdo, propria
do amor de amizade; assim,
mediante a gracga, abrimo-nos a uma
assimilacdo do que é proprio de
Cristo.



Na medida em que € o efeito proprio
de uma relacdo de amizade, a
identificacdo com Cristo, fruto da
oracdo, é progressiva, requer tempo.
Sao Josemaria recordava, por isso,
que Deus leva as almas como por um
plano inclinado, trabalhando pouco a
pouco em seu interior e suscitando
desejos e dando forcas para
corresponder cada vez melhor ao seu
amor: “Neste torneio de amor, ndo
nos devem entristecer as nossas
quedas, nem mesmo as quedas
graves, se recorremos a Deus com
dor e bom propdsito, mediante o
sacramento da Peniténcia. O cristdo
ndo é nenhum maniaco colecionador
de uma folha de servicos imaculada.
Jesus Cristo Nosso Senhor, tanto se
comove com a inocéncia e a
fidelidade de Jodo como se enternece
com o arrependimento de Pedro
depois da queda. Jesus compreende a
nossa debilidade a atrai-nos a si
como por um plano inclinado,
desejando que saibamos insistir no



esforco de subir um pouco, dia apos
dia”[1]. Saber que as proprias
misérias — inclusive aquelas que mais
nos humilham - ndo constituem
obstaculo insuperavel no amor a
Deus e em nosso caminho de
identificacdo completa com ele,
enche-nos de esperanca. E enche-nos
também de admiracgdo: como é
possivel que seja verdade esse grito —
mais uma vez de Sdo Paulo - que
garante que nada "podera separar-
nos do amor de Deus, que estd em
Cristo Jesus, nosso Senhor” (Rm 8,
39)?

A resposta, que so a oracdo permite
perceber de modo completo, esta na
primazia da iniciativa divina: é Deus
quem nos procura e nos atrai. O
apostolo Jodo, ja nos ultimos anos de
sua vida, recordava-o com emocao:
“Nisto consiste 0 amor: ndo em que
nos tenhamos amado a Deus, mas
sim em que Ele nos amou primeiro e
enviou seu Filho como vitima de



propiciacao por nossos pecados” (1 Jo
4, 10). Fazer oracao é, pois, tornar-
nos consciente de estarmos em boas
maos e que 0 N0SSO amor — sempre
imperfeito — é apenas
correspondéncia ao amor de Deus
que nos precede, nos acompanha e
nos segue. A contemplacéo desse
amor é o maior estimulo para
percorrer o plano inclinado da
identificacdo completa com Jesus
Cristo.

Para crescer sempre no amor

Na vida cristd, a passagem do tempo
esta, normalmente, unida ao
crescimento pessoal. A
correspondéncia ao amor de Deus,
pelo qual ansiamos na oracao,
costuma por isso manifestar-se em
desejos de melhora, em vontade
firme de afastar de nos o que nos
afastar de Cristo. Dai que, talvez com
relativa frequéncia, tenham nos
ensinado a fazer oragdo de exame,



pedindo luz para detectar o que nao
é proprio da nossa condicgdo de filhos
de Deus; aprendemos a formular
propadsitos concretos para — contando
sempre com a ajuda da graca —
aspirar a agradar ao Senhor,
superando aspectos da nossa vida
que nos afastam dele, ainda que
pouco.

Sabemos muito bem que esse exame
e esses propositos nao sao um modo
de querer conquistar as coisas por
nossa conta, mas sim o modo
verdadeiramente humano de amar:
quem deseja agradar em tudo a
pessoa amada esforcga-se para
alcancar a melhor versdo de si
mesmo. Sabendo que Deus nos ama
como somos, desejamos ama-lo como
ele merece. Por isso procuramos,
com uma saudavel tensao, lutar cada
dia um pouco. Ndo queremos cair na
tentacdo — tdo facil! — de justificar as
nossas debilidades, esquecendo de
que com sua morte e ressurreicao



Cristo nos obteve a graca suficiente
para vencer nossos pecados[2].

Quando Sdo Josemaria era um jovem
sacerdote, muitos bispos lhe pediam
que pregasse em retiros espirituais.
Alguns o acusaram entdo de pregar
“exercicios de vida e ndo de
morte”[3]. Estavam habituados a
que, em tais dias, se refletisse
sobretudo no destino eterno de cada
um e se surpreendiam que Sao
Josemaria falasse também muito
amplamente sobre como viver
coerentemente a propria vocacao.
Isto deixa claro uma importante
caracteristica da missdo do Opus Dei:
ensinar amaterializar a vida
espiritual, evitando que a oracao se
converta numa dimensao
independente e isolada da vida das
pessoas; ou, como diz Sdo Josemaria,
afastar-nos, “assim, da tentacao, tao
frequente nessa época e agora, de
levar uma vida dupla: a vida interior,
a vida de relacdo com Deus, por um



lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas”[4].

Embora em nossos tempos de oracao
nem sempre experimentemos
sensivelmente o amor de Deus -
algumas vezes sim — na realidade ele
estd ali sempre presente e operante.
Se unirmos esse amor a luta no que o
Senhor nos for indicando, a nossa
vida — 0S nossos pensamentos, 0
nossos desejos, as nossas intencoes,
as nossas obras — transformar-se-a
progressivamente. Chegaremos a ser
para os outros,Cristo que passa, ipse
Christus.

Ama-lo no proximo

Certa vez, um escriba perguntou a
Jesus: “Mestre, qual é o principal
mandamento da lei?” Sabemos muito
bem sua resposta: “Amaras o Senhor
teu Deus com todo o teu coracdo e
com toda a tua alma e com toda a tua



mente. Este é o maior e primeiro
mandamento. O segundo é
semelhante a este: amaras a teu
proximo como a ti mesmo. Destes
dois mandamentos dependem toda a
Lei e os Profetas” (Mt 22, 36-38).
Assim, com poucas palavras, Jesus
explicou para sempre a unido do
amor a Deus com o0 amor ao
proximo. E trata-se de um
ensinamento sobre o qual o Senhor
quis continuar insistindo até os
ultimos instantes antes de subir
definitivamente ao céu. Inclusive,
quando tendo ja ressuscitado,
encontra-se com Pedro as margens
do mar da Galileia, Jesus responde as
promessas de amor de quem seria o
primeiro Papa com um invariavel:
“Apascenta as minhas ovelhas” (cfr.
Jo 21, 15-17).

O motivo ultimo da unido entre
ambos 0os mandamentos e, portanto,
da necessidade de aprender a amar a
Cristo nos outros, € explicado pelo



proprio Jesus com grande forca na
descri¢do que faz do juizo final.
Deixa ali bem claro que a razao esta
na unido profunda que Ele
estabeleceu com cada homem: “Tive
fome e me destes de comer, tive sede
e me destes de beber” (Mt 25, 35).
Com efeito, como ensina o Concilio
Vaticano II, “o Filho de Deus com sua
encarnacao uniu-se, de certa forma,
com todo homem?”[5]. E impossivel
ama-lo sem amar também o
proximo, sem aprender a ama-lo
também no proximo.

A oracdo, quando é auténtica, leva a
preocupar-nos com 0s outros; com o0s
que estdo mais perto e com 0s que
mais sofrem. Leva-nos a saber
conviver com todos e a dar espaco
em nosso coracdo também aos que
ndo pensam como nos, procurando
sempre o seu bem, com frequentes
detalhes de servico. E na oracdo que
encontramos forgas para perdoar e
luzes para amar cada vez melhor e



de modo mais concreto a todos,
deixando o nosso egoismo e
comodidade, sem medo de complicar
santamente a vida. Como nos
recorda o Papa Francisco, “o melhor
modo de discernir se nosso caminho
de oracdo € auténtico sera ver em
que medida a nossa vida vai se
transformando a luz da
misericordia”[6]. Adquirir um
coracao compassivo e
misericordioso, como o de Jesus —
imagem perfeita do coracdo do Pai -
¢ o fruto ultimo de nossa vida de
oracdo, sinal certo da nossa
identificagdo com Cristo.

Nicolds Alvarez de las Asturias

[1] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 75.

[2] cfr. Sdo0 Jodo Paulo II, Enc.
Veritatis splendor, nn. 102-103.



[3] Andrés Vazquez de Prada, O
fundador do Opus Dei, vol. 2, pp.
605-615.

[4] Sdo Josemaria, Entrevistas, n.114.

[5] Concilio Vaticano II, Const.
Pastoral Gaudium et spes, n. 22.

[6] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 105.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-11-voces-sao-uma-carta-de/

	Conhecê-lo e conhecer-se (11): Vocês são uma carta de Cristo

