
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (10):
Jesus está muito
perto

São Josemaria falava de um
“quid divinum” (algo divino)
que podemos descobrir ao
nosso redor e nas coisas que
fazemos. Ao fazer esta
descoberta, encontramos uma
nova dimensão, onde
compartilhamos tudo com
Deus.

01/11/2020



“Cada dia vejo mais claro quão perto
de mim Jesus está, em todos os
momentos, poderia contar detalhes
pequenos, mas constantes, que já
nem me surpreendem, mas os
agradeço e os espero
constantemente”[1]. A carta da bem-
aventurada Guadalupe – que contém
o fragmento anterior – deve ter dado
uma grande alegria ao seu
destinatário, São Josemaria Escrivá.
Guadalupe estava no Opus Dei há
apenas dois anos, mas essas linhas
são um testemunho de como a vida
de piedade que ela tinha
empreendido tinha como objetivo
precisamente facilitar uma contínua
presença de Deus, para “fazer de
nossa vida cotidiana uma contínua
oração”[2].

A doutrina é evangélica. Jesus falou a
seus discípulos de diferentes
maneiras sobre “necessidade de orar
sempre e de não desfalecer” (Lc
18,1). Em muitas ocasiões o vemos se



dirigir ao seu Pai durante o dia, como
diante do túmulo de Lázaro (cf. Jo
11,41-42) ou quando os apóstolos
voltaram da sua primeira missão
cheios de alegria (cf. Mt 11,25-26). Já
ressuscitado, o Senhor se aproxima
dos seus discípulos em
circunstâncias muito variadas:
quando partem cheios de tristeza, a
caminho de Emaús; quando estão
cheios de medo, no Cenáculo; quando
voltam ao trabalho, no Mar da
Galiléia... E mesmo nos momentos
que antecedem o retorno a seu Pai,
Jesus lhes assegurou: “Eu estou
convosco todos os dias, até o fim dos
tempos” (Mt 28,20).

Os primeiros cristãos eram bem
conscientes desta proximidade. Eles
aprenderam a fazer tudo para a
glória de Deus, como São Paulo
escrevia aos romanos: “Se vivemos,
vivemos para o Senhor; e se
morremos, morremos para o Senhor;
quer vivamos ou morramos, somos



do Senhor” (Rom 14,8-10; cf. 1 Cor
10,31). E quanto a nós? Num mundo
tão acelerado como o nosso, tão cheio
de coisas para fazer, de prazos, de
trânsito e de ruído, é possível manter
constantemente a nossa
“conversação nos céus”[3]?

Pelo motivo adequado

Há conversas silenciosas, tais como a
dos amigos que caminham juntos, ou
a dos apaixonados que se olham nos
olhos. Não precisam de palavras para
compartilhar o que está em seus
corações. Entretanto, não há
conversa sem atenção à pessoa que
está diante de nós. Os telefones
celulares introduziram em nossas
vidas o estranho fenômeno de falar
com alguém, e ainda assim, pensar
que talvez esta pessoa esteja
prestando mais atenção a outras
conversas...

O diálogo com Deus para o qual
somos chamados tem a ver



precisamente com essa atenção. Uma
atenção que não é exclusiva, na
medida em que podemos descobrir
Deus em muitas circunstâncias e
atividades que, aparentemente, têm
pouco a ver com Ele. Algo
semelhante acontecia com aqueles
pedreiros que viam, atrás das pedras
que estavam quebrando, coisas tão
diferentes como a servidão do
trabalho manual, o sustento da sua
família ou o esplendor de uma
catedral. Por isso São Josemaria
falava da necessidade de “exercer as
virtudes teologais e cardeais no
mundo, e assim se tornar almas
contemplativas”[4]. Não se trata
apenas de agir de forma correta, mas
também de agir pelo motivo
adequado, que neste caso é procurar,
amar e servir a Deus. É precisamente
isto que a presença do Espírito Santo
em nossa alma, vivificando-a com as
virtudes teologais torna possível.
Assim, nas mil e uma escolhas de
cada dia, podemos permanecer



atentos a Deus e manter viva a nossa
conversa com Ele.

Quando vamos trabalhar de manhã
ou ao acordarmos para ir às aulas,
quando levamos os filhos à escola ou
quando atendemos um cliente
podemos nos perguntar: O que estou
fazendo? O que me motiva a fazer isso
bem? A resposta que logo surgirá
será mais ou menos profunda, mas,
em todo caso, pode ser uma boa
ocasião para acrescentar: Obrigado,
Senhor, por contar comigo. Gostaria
de servi-lo com esta atividade, e
tornar presentes neste mundo a sua
luz e a sua alegria. Então,
verdadeiramente, o nosso trabalho
nascerá do amor, manifestará o amor
e se orientará ao amor [5].

Olhar com os olhos de Deus

“Há tantos problemas que podem ser
elencados, que devem ser resolvidos,
mas nunca serão resolvidos se Deus
não for colocado no centro, se Deus



não se tornar de novo visível no
mundo, se não se tornar
determinante na nossa vida e se não
entrar também através de nós de
maneira determinante no
mundo”[6]. Ser contemplativos no
meio do mundo significa fazer com
que Deus ocupe o centro da nossa
existência, em torno do qual tudo
gira. Em outras palavras, que ele seja
o tesouro em que nosso coração
sempre se fixa, porque qualquer
outra coisa fora disso só nos
interessa se nos unir a Ele (cf. Mt
6,21).

Desta forma, o nosso trabalho será
oração, pois saberemos ver nele a
tarefa que Deus nos confiou para
cuidar e embelezar a sua criação, e
para servir aos outros. A nossa vida
familiar será oração, porque
veremos em nosso cônjuge e em
nossos filhos (ou em nossos pais) um
dom que o próprio Deus nos
concedeu para nos entregarmos a



eles, lembrando-lhes sempre do seu
valor infinito e ajudando-os a
crescer. Afinal de contas, era isso
mesmo que Jesus faria em Nazaré.
Com que olhos ele veria o seu
trabalho diário na oficina de José?
Que significado esse trabalho diário
teria para Ele? E as mil pequenas
ocupações da vida doméstica? E tudo
o que faria junto com seus vizinhos?

Olhar as coisas com os olhos da fé,
descobrir o amor de Deus na nossa
vida, não significa que as
contrariedades não vão mais nos
afetar: cansaço, contratempos, uma
dor de cabeça, decepções com outras
pessoas... Não é que tudo isso vai
desaparecer. O que acontece é que,
se vivemos centrados em Deus,
saberemos unir todas essas
realidades à Cruz de Cristo, e assim
adquirem sentido a serviço da
redenção. Uma humilhação pode se
tornar oração se servir para nos unir



a Jesus e assim ser uma ocasião de
purificação.

Podemos dizer a mesma coisa sobre
uma doença ou fracasso profissional.
Em tudo podemos encontrar Deus,
que é o Senhor da História, e em tudo
podemos ter a certeza de que Deus
sempre abre possibilidades para o
futuro, porque “todas as coisas
cooperam para o bem daqueles que
amam a Deus” (Rom 8,28). Até um
pequeno contratempo como um
engarrafamento no caminho de casa
pode ser oração, se fizermos dele
uma ocasião para colocar o nosso
tempo nas mãos de Deus... e para
interceder diante dele por aqueles
que compartilham a nossa sorte.

Para atingir a contemplação na vida
cotidiana, não devemos esperar o
extraordinário. “Muitas vezes somos
tentados a pensar que a santidade
esteja reservada apenas àqueles que
têm possibilidade de se afastar das



ocupações comuns, para dedicar
muito tempo à oração. Não é assim.
Todos somos chamados a ser santos,
vivendo com amor e oferecendo o
próprio testemunho nas ocupações
de cada dia, onde cada um se
encontra”[7]. O olhar de fé torna
possível e converte, através da
caridade, toda a nossa vida em uma
conversa contínua com Deus. É um
olhar que nos permite viver com
profundo realismo, pois nos revela
aquela quarta dimensão que é a do 
quid divinum (o algo divino) que
existe em tudo o que é real.

A caldeira e a conexão

“Quando o homem está totalmente
absorvido pelo seu mundo, pelas
coisas materiais, com aquilo que
pode fazer, com tudo o que é
realizável e que lhe confere sucesso,
com tudo o que pode produzir ou
compreender por si, a sua
capacidade de percepção em relação



a Deus enfraquece-se, os sentidos
dirigidos a Deus debilitam-se,
tornam-se incapazes de
compreender e sentir. Ele já não
percebe o Divino, porque os sentidos
correspondentes nele tornaram-se
áridos, não se desenvolveram
mais”[8]. O contrário também é
verdade: podemos cultivar a
capacidade de olhar a realidade com
os olhos da fé. Fazemos isso, em
primeiro lugar, quando pedimos essa
luz, como os apóstolos: “Aumenta-nos
a fé!” (Lc 17,5). E também quando
fazemos algumas paradas, ao longo
do dia, para colocar a nossa vida
diante do Senhor. Portanto, ainda
que deva ocupar o dia inteiro, “a vida
de oração deve apoiar-se, além disso,
em alguns minutos diários dedicados
exclusivamente ao relacionamento
com Deus”[9]. Em síntese, para ter a
nossa atenção habitualmente fixa em
Deus, necessitamos dedicar uns
momentos de atenção exclusiva a
Ele.



Em uma ocasião, São Josemaria
explicou esta necessidade com o
exemplo do aquecimento central de
una casa: “Se temos um aquecedor,
significa que teremos aquecimento.
Mas o ambiente somente se aquecerá
se a caldeira estiver acesa. Dessa
forma, necessitamos do aquecedor
em cada momento e, além disso, a
caldeira bem acesa. De acordo? A
caldeira são os momentos de oração
bem feitos. E, além disso, o
aquecedor em cada instante, em cada
cômodo, em cada lugar, em cada
trabalho é a presença de Deus”[10].
Tão importante é a caldeira como os
aquecedores. Para que o calor de
Deus preencha todo o nosso dia,
precisamos dedicar uns tempos a
acender e alimentar o fogo do seu
amor em nosso coração.

Outro exemplo bem gráfico é o a da
conexão à internet. Frequentemente
contemplamos os esforços que muita
gente faz para achar um sinal



quando viaja, passando um fim de
semana no campo ou fazendo um
passeio. Da mesma forma nos
preocupamos de ativar o wi-fi no
celular, com a esperança de que logo
se conecte a uma rede conhecida.
Bem, o fato de o telefone estar aberto
para receber o sinal, não quer dizer
que se conecte necessariamente a
uma rede, ou que receba as
mensagens. O sinal chega ao longo
do dia, quando nos aproximamos
desta ou daquela rede, e as
mensagens entram quando alguém
as envia. Nós fazemos a nossa parte,
ativando nosso telefone e depois
esperamos as mensagens chegarem.

De maneira parecida, nos momentos
de oração ativamos o wi-fi da nossa
alma. Dizemos a Deus: “Fala, Senhor,
que teu servo te escuta” (1 Sam 3,9).
Às vezes nos falará nesses
momentos. Outras vezes
reconheceremos a sua voz em mil
detalhes do nosso dia. De qualquer



forma, esses tempos de oração são
uma boa ocasião para colocar em
suas mãos tudo o que fizemos e o que
vamos fazer, apesar de que talvez, na
hora de atuar não tenhamos
levantado os olhos a Deus. Além
disso, ter dedicado um tempo
exclusivo a Deus é a melhor
manifestação de que, de fato, temos o
desejo de ouvi-lo.

Agora, diversamente do que acontece
com o telefone, abrir o coração não é
algo que possamos dar por feito, que
fazemos uma vez e fica assim para
sempre: é preciso dispor-se
diariamente a ouvir a Deus, porque
“é no presente que nós O
encontramos; não ontem nem
amanhã, mas hoje: – ‘Quem dera
ouvísseis hoje a sua voz; não
endureçais os vossos corações’ (Sal
95, 7-8)”[11]. Se mantivermos este
empenho cotidiano, Deus pode nos
conceder uma maravilhosa
facilidade para viver o nosso dia a



dia em sua presença. Outras vezes
será mais difícil. Mas, de qualquer
forma, tiraremos força e esperança
abundantes daqueles momentos para
prosseguir com alegria em nossa luta
cotidiana, no esforço diário de
acender a caldeira e abrir a conexão.

Em tudo o que nos acontece

São conhecidas as palavras de São
Josemaria na homilia do campus:
“Meus filhos: aí onde estão nossos
irmãos os homens, aí onde estão as
nossas aspirações, nosso trabalho,
nossos amores — aí está o lugar do
nosso encontro cotidiano com Cristo.
Em meio das coisas mais materiais
da terra é que nós devemos
santificar-nos, servindo a Deus e a
todos os homens”[12]. E
acrescentava: “Deus nos espera cada
dia: no laboratório, na sala de
operações de um hospital, no quartel,
na cátedra universitária, na fábrica,
na oficina, no campo, no seio do lar e

https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/


em todo o imenso panorama do
trabalho”[13]. Nas mil atividades que
preenchem a nossa jornada, Deus
nos espera para manter conosco uma
conversa encantadora e para realizar
a sua missão no mundo. Mas, como
podemos entender isso? Como viver
dessa forma?

Deus nos espera todos os dias para
conversar tranquilamente sobre o
que ocupa a nossa vida, como um pai
e uma mãe que escutam as longas
histórias do filho pequeno. Uma
criança conta o que aconteceu no
colégio praticamente em tempo real.
Parece que deseja explorar
completamente a maravilhosa
capacidade de lembrar e expressar o
que viveu, contando os menores
acontecimentos com todos os
detalhes. E seus pais o escutam, e
perguntam como aconteceu isso ou
aquilo, o que seu amiguinho disse...



De modo parecido, Deus se interessa
por tudo o que nos acontece, com a
peculiaridade de que, ao contrário
dos pais da terra, nunca se cansa de
nos ouvir, nunca se acostuma a que
falemos com Ele. Somos nós os que
às vezes nos cansamos de dirigir-nos
a Ele, de procurar a sua presença. No
entanto, se mantivermos vivo esse
desejo, “tudo – pessoas, coisas,
tarefas – nos oferece a ocasião e o
tema para uma conversa contínua
com o Senhor”[14]. Tudo pode se
converter em tema de conversa com
Deus. Podemos compartilhar tudo,
absolutamente tudo, com Ele.

Além disso, Deus nos espera em
nosso trabalho para continuar
realizando no mundo a obra da
redenção, isto é, para continuar
atraindo o mundo para Ele. Não se
trata de sobrepor atividades piedosas
aos nossos afazeres diários, mas de
procurar conduzir a Deus todos os
ambientes do nosso mundo: família,



política, cultura, esporte... tudo. Para
fazer isso, precisamos, em primeiro
lugar, descobrir a sua presença em
todos estes lugares. Trata-se, em
suma, de ver o nosso trabalho como
um dom de Deus, como uma maneira
concreta de colocar em ação esse seu
mandato de cuidar, de cultivar o
mundo e de anunciar a boa nova de
que Deus nos ama e nos oferece o seu
amor. A partir desta descoberta,
procuraremos que todas as nossas
ações se convertam em um serviço
aos outros, em um amor como o que
Jesus nos mostra e nos entrega todos
os dias na Santa Missa. Ao viver
desta forma, unindo todas as nossas
ações ao sacrifício de Cristo,
realizamos plenamente a missão que
o Senhor quis nos comunicar antes
de retornar ao Pai (cfr. Jo 20,21).

***

Numa entrevista, pouco antes da
beatificação de Guadalupe Ortiz de



Landázuri, perguntaram ao Prelado
do Opus Dei – o Padre – qual era a 
fórmula de santidade daquela
mulher. Resumiu a sua resposta em
poucas palavras: “Santificar-se não é
chegar ao fim da vida sendo
perfeitos, como anjos, mas atingir a
plenitude do amor. Como dizia São
Josemaria, é a luta para transformar
o trabalho, a vida cotidiana, em um
encontro com Jesus Cristo e em um
serviço aos outros”[15]. A fórmula da
santidade se condensa, pois, em que
tudo responda à mesma motivação,
em que tudo tenha uma mesma
meta: viver com Cristo no meio do
mundo levando, com Ele, o mundo
ao Pai. E isso é possível porque Jesus
está muito perto.

Lucas Buch // Tradução: Mônica Diez

Foto: Gaelle Marcel – Unsplash



[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Carta a São Josemaria, 1/04/1946 – em
Cartas para um santo.

[2] São Josemaria, Carta 24/03/1930

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
300.

[4] São Josemaria, Carta 8/12/1949, n.
26.

[5] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 48.

[6] Bento XVI, Homilia, 7/11/2006.

[7] Francisco, ex. ap. Gaudete et
Exsultate, n. 14.

[8] Bento XVI, Homilia, 7/11/2006.
Nesta homilia, o Papa retoma um
texto de São Gregório Magno.

[9] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 119.

https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/
https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/


[10] São Josemaria, Anotações de sua
pregação, 28/09/1973.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2659.

[12] São Josemaria, Entrevistas, n.
113.

[13] Ibid., n. 114.

[14] São Josemaria, Carta 11/03/1940,
n. 15.

[15] Mons. Fernando Ocáriz, 
Entrevista 13/05/2019.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-10-jesus-esta-muito-perto/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/video/entrevista-com-o-prelado-sobre-guadalupe-ortiz-de/
https://opusdei.org/pt-br/video/entrevista-com-o-prelado-sobre-guadalupe-ortiz-de/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-10-jesus-esta-muito-perto/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-10-jesus-esta-muito-perto/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-10-jesus-esta-muito-perto/

	Conhecê-lo e conhecer-se (10): Jesus está muito perto

