
opusdei.org

Conferência,
Zaragoza, 27 de
março de 2025

Conferência de Mons. Fernando
Ocáriz, Prelado do Opus Dei,
sobre a centralidade da
Eucaristia na vida do sacerdote,
no ato acadêmico pelo
centenário da ordenação
sacerdotal de São Josemaria
(Saragoça, 27 de março de
2025).

04/04/2025

EUCARISTIA E SACERDÓCIO



Nesta celebração do centenário da
ordenação sacerdotal de São
Josemaria, vou me concentrar
principalmente em alguns de seus
textos, em alguns aspectos da relação
entre o sacerdócio e a Eucaristia. São
textos que, além do conteúdo
doutrinal, expressam também a
experiência viva da sua alma
sacerdotal.

Primeiro, vou me concentrar no
sacerdócio enquanto ordenado para
a Eucaristia, depois na importância
da Eucaristia na santificação do
sacerdote e, finalmente, em seu papel
na missão pastoral que o presbítero é
chamado a desempenhar.

Sacerdócio para a Eucaristia



A Eucaristia, especificamente o
sacrifício eucarístico, é central para a
vida cristã. São Josemaria resumiu-o
na expressão “centro e raiz”; por
exemplo, no seguinte texto de uma
de suas cartas: “Sempre vos ensinei,
queridíssimos filhas e filhos, que a
raiz e o centro de vossa vida
espiritual é o Santo Sacrifício do
Altar, no qual Cristo Sacerdote
renova seu Sacrifício do Calvário, em
adoração, honra, louvor e ação de
graças à Santíssima Trindade”[1].

Essa ideia estava tão profundamente
enraizada em sua alma e em seu
coração que ele a repetiu com
frequência, tanto verbalmente
quanto por escrito[2]. Ao mesmo
tempo, acrescentava que se o
Sacrifício eucarístico é “o centro e a
raiz da vida do cristão, deve sê-lo
especialmente para a vida do
sacerdote”[3].



Deve ter sido motivo de profunda
alegria para São Josemaria que, anos
depois, um texto do Concílio Vaticano
II tão significativo como o Decreto
Presbyterorum Ordinis, ao falar da
relação entre o sacerdócio e a
Eucaristia, usasse a mesma
expressão para afirmar que o
Sacrifício Eucarístico é “o centro e a
raiz de toda a vida do presbítero”[4].

a) Centro e raiz da vida do
presbítero

De fato, é lógico insistir neste ponto
no caso do sacerdote. Como escreveu
Bento XVI, “A relação intrínseca
entre a Eucaristia e o Sacramento da
Ordem Sagrada éevidente nas
próprias palavras de Jesus no
Cenáculo: ‘Fazei isto em memória de
mim’ (Lc 22,19). De fato, na véspera
de sua morte, Jesus instituiu a
Eucaristia e, ao mesmo tempo,
fundou o sacerdócio da Nova
Aliança. (…) Ninguém pode dizer



‘este é o meu corpo’ e ‘este é o cálice
do meu sangue’, exceto em nome e
na pessoa de Cristo, o único Sumo
Sacerdote da nova e eterna Aliança
(cf. Heb 8-9)”[5].

O Papa Francisco enfatizou como
essa identificação com Cristo
sacerdote se estende a toda a vida do
presbítero. Este “não pode dizer:
‘Tomai e comei todos vós porque este
é o meu Corpo, que será entregue por
vós’, e não viver o mesmo desejo de
oferecer o seu próprio corpo, a sua
própria vida pelo povo que lhe foi
confiado”[6].

Esta profunda transformação do
presbítero está intimamente ligada à
Eucaristia. São Josemaria comentou
sobre isso em uma homilia: “Pelo
sacramento da Ordem, o sacerdote
torna-se efetivamente apto para
emprestar a Nosso Senhor a voz, as
mãos, todo o seu ser: é Jesus Cristo
quem, na Santa Missa, com as



palavras da consagração, transforma
a substância do pão e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparável dignidade do
sacerdote”[7].

b) Dignidade e fraqueza

A partir destas considerações sobre a
relação entre o sacerdócio e a
Eucaristia, compreende-se que esta
última é, ao mesmo tempo, o centro
para o qual tudo converge e,
inseparavelmente, a raiz desta
convergência. Ela é centro, pois, se
Deus é aquele que atrai tudo e todos
a si em Cristo, a Eucaristia é o lugar
onde se realiza a oferta do mundo ao
Pai, por meio de Cristo, com Ele e
n’Ele. Ao mesmo tempo, “o próprio
Cristo põe-se nas mãos dos
sacerdotes, que, se fazem assim
dispensadores dos mistérios – das
maravilhas – do Senhor (1 Cor 4,1)”[8].



É possível uma ação mais elevada na
Terra? A ação mais própria de Cristo,
Sumo Sacerdote misericordioso e fiel,
mediador da nova aliança (cf. Heb
2,17 e 9,15), é deixada nas mãos da
sua criatura. Por meio dele se eleva o
culto de adoração ao Pai, e por ele os
dons divinos chegam aos fiéis.

Assim o expressa o Concílio Vaticano
II: os sacerdotes “exercem o seu
múnus sagrado sobretudo no culto
eucarístico, no qual, representando a
pessoa de Cristo e anunciando o seu
mistério, unem as orações dos fiéis
ao sacrifício da sua Cabeça, Cristo
(…), que se oferece ao Pai como
hóstia imaculada (cf. Heb 9, 11-28)”[9].

Entende-se que o centro da vida do
sacerdote não pode ser outro. Além
disso, pode-se dizer que a Santa
Missa constitui o fim principal da
ordenação, o ato no qual “todo o
ministério sacerdotal encontra sua



plenitude, seu significado, seu centro
e sua eficácia”[10].

Certamente, a dignidade do
sacerdócio se encontra com
consciência que cada sacerdote tem
da própria indignidade, e isso mesmo
constitui a primeira razão para se
esforçar por viver intimamente
unido ao Senhor[11].Na mesma
celebração da Eucaristia, as orações
que o sacerdote reza em segredo e
naquelas em que se dirige ao Senhor
em seu próprio nome o ajudam,
como nos recorda o Missal, a tomar
consciência de sua missão e, assim, a
poder desempenhá-la com maior
atenção e piedade. Essas orações são
frequentemente de caráter
penitencial e são encontradas em
momentos-chave da celebração
eucarística: antes de proclamar o
Evangelho, no final do Ofertório e na
preparação para entrar na grande
Oração Eucarística, ao dispor-se para
receber o Corpo e o Sangue de Cristo.



O sacerdote é consciente de que, pela
graça que recebe na ordenação e
pela ação do Espírito Santo na Igreja,
quando se aproxima do altar, não é
ele quem se prepara para celebrar o
culto ao Pai, mas é o próprio Cristo
que, nele, “renova no Altar o seu
divino Sacrifício do Calvário”[12]. O
gesto externo de vestir as vestes
sacerdotais lembra ao celebrante
esta verdade.

De fato, ao vestir-se com os
paramentos, revela-se o
acontecimento interior e a tarefa que
dele deriva: revestir-se de Cristo,
entregar-se a Ele como Ele se
entregou por nós. Os paramentos não
são sinais de poder ou superioridade:
são símbolos que lembram a todos –
e antes de tudo aos próprios
sacerdotes – que eles não estão mais
agindo como indivíduos privados,
mas in persona Christi e in persona
ecclesiae. Dessa forma, as vestes
sagradas também nos lembram que



os celebrantes não são donos nem da
celebração nem da comunidade, mas
sim servidores[13].

c) Eucaristia e outras funções
sacerdotais

A centralidade da Eucaristia na vida
de um sacerdote não é obstáculo
para afirmar, como faz o Decreto 
Presbyterorum Ordinis, que os
sacerdotes “têm como obrigação
primária anunciar o Evangelho de
Cristo a todos”[14]. E isto não só
porque a pregação do Evangelho
precede cronologicamente a
celebração da Eucaristia, mas
também e sobretudo porque a
pregação conduz à Eucaristia, e dela
— de Cristo que se doa à Igreja —
retira a força para ser palavra de
vida eterna (cf. Jo 6, 68)[15]. De fato,
como considerarei mais tarde, toda a
atividade do sacerdote brota da
Eucaristia como sua fonte mais
íntima. A celebração da Eucaristia



não é a única função sacerdotal.
Contudo, entende-se que esta é a sua
principal e mais constitutiva missão,
até porque nela estão resumidos
todos os mistérios da fé cristã.

Eucaristia e santificação do
sacerdote

Considerando o que é a Eucaristia, é
fácil entender por que São Josemaria
escreveu: “O sacerdócio exige —
pelas funções sagradas que lhe são
atribuídas — algo mais que uma vida
honesta: exige uma vida santa de
quem o exerce, constituídos — como
são — em mediador entre Deus e os
homens”[16].

a) A Eucaristia e a conformação a
Cristo

Na configuração com Cristo Cabeça,
própria do ministério ordenado, o
Decreto Presbyterorum Ordinis
afirma que os sacerdotes “são
ordenados à perfeição da vida pelas



mesmas ações sagradas que realizam
cada dia, como por todo o seu
ministério, que desempenham em
união com o Bispo e os
presbíteros”[17].

O Sacrifício Eucarístico, no qual ele
cumpre sua missão ou função
primária, é ao mesmo tempo para o
sacerdote — como para todo cristão
— o principal meio de santificação,
de identificação com Cristo. Nas
palavras de Bento XVI: “Se a Santa
Missa for vivida com atenção e fé, ela
é formativa no sentido mais
profundo da palavra, pois promove a
configuração a Cristo e fortalece o
sacerdote em sua vocação”[18].

Este profundo aspecto formativo da
própria celebração é lógico se
tivermos em mente que “as palavras
e os ritos litúrgicos são uma
expressão fiel, amadurecida ao longo
dos séculos, dos sentimentos de
Cristo e nos ensinam a compartilhar



seus sentimentos; conformando
nossas mentes às suas palavras,
elevamos nossos corações ao
Senhor”[19]. A Santa Missa converte-
se, assim, em uma escola de vida.

Por outro lado, a identificação com
Cristo na mesma celebração leva, às
vezes, a que “o Senhor ajude cada
um de nós a descobrir o que deve
melhorar, quais vícios devemos
erradicar e como deve ser nosso
relacionamento fraterno com todas
as pessoas”[20].

Assim, na celebração e por variados
caminhos, a existência do sacerdote
torna-se uma existência eucarística.
Não só porque se nutre da Eucaristia
e faz da sua celebração o ato central
da sua vida, mas também porque, em
tudo, o sacerdote vive na mesma
atitude com que Cristo se faz
alimento dos seus irmãos.

b) A partir da Trindade para levar o
mundo à Trindade



Olhando um pouco mais
amplamente, entendemos que, no
encontro com Cristo na Eucaristia,
recebemos “a própria doação da
Trindade à Igreja”[21]. De fato, a Santa
Missa é a ação na qual, de forma
máxima, se manifesta o amor da
Trindade. “A oração ao Pai -explica
São Josemaria-, é constante. O
sacerdote é um representante do
Sacerdote eterno, Jesus Cristo, que é
ao mesmo tempo a Vítima. E a ação
do Espírito Santo não é menos
inefável nem menos certa. Pela
virtude do Espírito Santo, escreve São
João Damasceno, dá-se a conversão
do pão no Corpo de Cristo”[22]. Na
Eucaristia, a pessoa humana se
diviniza, e da Eucaristia brota a
alegria, o fruto do Espírito Santo, que
é característico da existência cristã.

A Eucaristia é, portanto, a realidade
em torno da qual se articula a vida
espiritual do presbítero: é sua raiz e
seu centro, sua fonte e a antecipação



sacramental de sua meta definitiva.
Essa centralidade e radicalidade
conferem ao cristão, e
especificamente ao sacerdote, a
capacidade de converter toda
atividade cotidiana em culto a Deus.
Este é um ensinamento em que São
Josemaria insistia, especialmente
quando se dirigia aos fiéis comuns,
que trabalham no meio do mundo,
pois compete a todos os que
participam no sacerdócio de Cristo,
quer no sacerdócio comum, quer no
sacerdócio ministerial.

O sacerdote tem consciência de ter
sido escolhido entre suas irmãs e
irmãos para apresentar ao Pai a
oferenda da Igreja, que o próprio
Cristo assume e faz própria. Nesse
sentido, São Josemaria esforçava-se
por fazer do dia uma Missa,
procurando que esse ato de culto
transbordasse, como ele próprio
ensinava, em jaculatórias, em visitas
ao Santíssimo Sacramento, na oferta



do trabalho e das relações
cotidianas[23].

c) Dom e tarefa

O fato de a Eucaristia ser de fato o
centro e a raiz da vida do sacerdote
constitui não apenas um dom, mas
também uma tarefa pessoal de
correspondência àquilo que foi
recebido de Deus. São Bento II
escreveu em uma de suas Cartas de
Quinta-feira Santa aos sacerdotes:
“Celebremos sempre a Santa
Eucaristia com fervor. Prostremo-nos
frequentemente diante de Cristo
Eucarístico. Entremos, de alguma
forma, na 'escola' da Eucaristia”[24].

Os detalhes em que o desejo de
cuidar a Santa Missa pode se
manifestar são inumeráveis, tão
criativos quanto a capacidade que
temos de amar uma pessoa. O
importante é não perder de vista o
fato de que, como pregava São
Josemaria, “a vida litúrgica é uma



vida de amor; amor de Deus Pai, por
Jesus Cristo no Espírito Santo, com
toda a Igreja”[25]. Esse amor não é
uma realidade abstrata, mas muito
concreta: encarnada. O fundador do
Opus Dei gostava de repetir que
“temos de ser muito humanos; caso
contrário, também não poderemos
ser divinos”[26]. E explicava isso de
uma forma muito eloquente:
“Reparem que Deus não nos diz: em
lugar do coração, eu lhes darei uma
vontade de puro espírito. Não: Ele
nos dá um coração, e um coração de
carne, como o de Cristo. Não tenho
um coração para amar a Deus e
outro para amar as pessoas da Terra.
Com o mesmo coração com que amo
meus pais e amo meus amigos, com o
mesmo coração amo Cristo, o Pai, o
Espírito Santo e Santa Maria”[27]. O
amor do sacerdote pela Santa Missa,
o esforço para lhe dar a centralidade
que objetivamente lhe corresponde,
pode ser expresso de mil maneiras
diferentes. Por exemplo, S. Josemaria



costumava dividir o dia em duas
partes: a primeira metade para dar
graças pela Comunhão e a outra
metade para se preparar para o dia
seguinte.

Outro aspecto que gostaria de
enfatizar é seu recorrente convite
para celebrar a Eucaristia com
calma. É uma sugestão muito
oportuna neste mundo marcado pela
distração e pela pressa. Em um tom
muito pessoal, confidenciava a um
grupo de sacerdotes algo que havia
vivenciado recentemente durante
uma cerimônia universitária:
“Enquanto não era minha vez de
falar, eu estava pensando muito
sobre o amor dos sacerdotes por
Nosso Senhor, e como não sabemos
como demonstrá-lo porque estamos
quase sempre com pressa. Muita! Os
amantes não têm pressa. Vejam como
se acompanham um ao outro, uma e
outra vez... Eles não querem se
separar nunca”. E então os



encorajava: “Celebrem a Santa Missa
com calma, deixem-nos esperar!
Então faremos um trabalho
esplêndido, se soubermos não ter
pressa, porque verdadeiramente, in
persona Christi, estamos realizando
uma profunda tarefa sacerdotal”[28].

d) Acompanhar o Senhor no sacrário

Juntamente com a celebração da
Santa Missa, na qual a relação
pessoal do sacerdote com a
Eucaristia se realiza de maneira
especial, a presença constante de
Cristo no sacrário é um lembrete
constante para dar a toda a
existência uma orientação
eucarística precisa.

Para o sacerdote, a Eucaristia é uma
presença viva que consola e dá
firmeza. Como escreveu São João
Paulo II: “Ao longo dos séculos,
muitos sacerdotes encontraram nela
o consolo prometido por Jesus na
noite da Última Ceia, o segredo para



superar a solidão, o apoio para
suportar os sofrimentos, o alimento
para retomar o caminho depois de
cada desânimo, a energia interior
para confirmar a escolha de
fidelidade”[29].

Na biografia de São Josemaria, em
sua adolescência em Logronho, os
longos momentos que passava em
oração, à noite, junto ao tabernáculo
de La Redonda, já são importantes.
Agora que estamos em Saragoça, é
impossível não recordar as noites
que passou em oração em uma das
tribunas que davam para o
presbitério da igreja do Seminário de
São Carlos. Manteve essa devoção ao
longo dos anos, e é bem conhecido
como promoveu a adoração
eucarística em uma época em que,
em muitos lugares, a fé da Igreja
estava sendo questionada.

Em uma de suas viagens à América,
ele recomendava aos sacerdotes que



fizessem companhia ao Santíssimo
Sacramento. Queria aumentar a
piedade eucarística em todos, e lhes
disse que “não façam isso porque as
pessoas de sua igreja, os paroquianos
de sua paróquia, os veem, não se
importem em ser vistos. Se vocês
estiverem atentos ao Senhor e as
pessoas conhecerem seu amor, elas
perguntarão por quê; e então vocês
poderão falar desse amor que deve
preencher toda a sua vida”[30].

Como se pode ver por essas simples
palavras, a correspondência do
sacerdote ao dom da Eucaristia,
como centro de sua vida espiritual,
transborda em ações guiadas pela
caridade pastoral.

Eucaristia e caridade pastoral

A caridade pastoral leva o sacerdote
a ser o servo de todos. Em uma de
suas cartas, São Josemaria escreveu
que os sacerdotes, “seguindo o
exemplo de Nosso Senhor, que não



veio para ser servido, mas para
servir: non veni ministrari, sed
ministrare (Mt 20,28), devemos saber
colocar nossos corações no chão,
para que os outros possam pisar com
suavidade”[31]. Essa atitude não nasce
de uma mera decisão ética, mas tem
sua fonte na relação pessoal com
Deus, com aquele Deus que se
rebaixa e se doa a ponto de se tornar
alimento para sua criatura na
Eucaristia.

a) Uma existência eucarística

A força espiritual para viver a
própria vida como uma entrega aos
outros surge eminentemente da
união com o próprio Jesus Cristo no
sacrifício eucarístico[32]. Nele, o
sacrifício da Cruz se torna
sacramentalmente presente, o dom
total de Cristo à sua Igreja, como o
testemunho supremo de que ele é
Cabeça e Pastor, Servo e Esposo.
Dessa forma, a Eucaristia também é a



raiz e o centro da dimensão pastoral
da vida do sacerdote. Nas palavras
de São João Paulo II: “A caridade
pastoral do sacerdote não só flui da
Eucaristia, mas encontra sua mais
alta realização em sua celebração,
assim como ele recebe dela a graça e
a responsabilidade de permear toda
a sua existência de forma 
sacrificial”[33].

Em outras palavras, o sacerdote é
chamado a viver uma existência
eucarística, ou seja, uma vida à
imagem do sacrifício de Cristo que
ele celebra na Santa Missa. O Papa
Francisco explicou isso no Jubileu
dos Sacerdotes de 2016: “Na
celebração da Eucaristia,
encontramos nossa identidade de
pastores todos os dias. Toda vez que
podemos realmente fazer nossas as
palavras de Jesus: ‘Este é o meu
corpo que é entregue por vós’. Esse é
o sentido de nossa vida, essas são as
palavras com as quais, de certa



forma, podemos renovar
diariamente as promessas de nossa
ordenação”[34].

Em última análise, a caridade
pastoral, que é conferida ao
sacerdote no sacramento da Ordem,
é um dom que se atualiza em cada
Eucaristia e que deve ser traduzido
em uma conduta correspondente na
vida cotidiana.

b) Corresponder ao dom recebido,
conformar-se com esse dom

Ao celebrar a Eucaristia, é necessário
procurar identificar-se com a doação
de Cristo, encarnando-a na própria
vida. São Josemaria explicou-o
graficamente numa das suas
homilias: “quem não lavra o terreno
de Deus, quem não é fiel à missão
divina de se entregar aos outros,
ajudando-os a conhecer Cristo,
dificilmente conseguirá entender o
que é o Pão eucarístico. Ninguém



gosta daquilo que não lhe custou
esforço”[35].

Em seguida, desenvolvia essa ideia
utilizando uma imagem das
Escrituras e enfatizando a
identificação com Jesus Cristo: “Para
apreciar e amar a Sagrada Eucaristia,
é preciso percorrer o caminho de
Jesus; sermos trigo, morrermos para
nós próprios, ressuscitarmos cheios
de vida e darmos fruto abundante:
cem por um! Esse caminho resume-
se numa única palavra: amar. Amar
é ter o coração grande, sentir as
preocupações dos que estão à nossa
volta, saber perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas”[36].

E São Josemaria concluía: “Para amar
desta maneira, é preciso que cada
um expulse da sua vida tudo o que
estorva a Vida de Cristo em nós: o
apego à nossa comodidade, a
tentação do egoísmo, a tendência à



exaltação pessoal. Só reproduzindo
em nós a Vida de Cristo, poderemos
transmiti-la aos outros; só
experimentando a morte do grão de
trigo, poderemos trabalhar nas
entranhas da terra, transformá-la
por dentro, torná-la fecunda”[37].

Se a Eucaristia é para o sacerdote o
lugar “central e radical” de sua
identificação com Cristo e com seu
dom salvífico, a caridade pastoral o
levará necessariamente a conduzir
os fiéis a essa mesma fonte de vida,
na qual se encontra também o
principal exercício do sacerdócio
comum dos fiéis. O sacerdote pode
fazer isso não apenas com sua
pregação, mas também “vivendo” a
missa com essa fé: ele celebra a
Eucaristia pela Igreja e na presença
da Igreja - mesmo que o povo não
participe - e, por isso, sua vida
também é chamada a imitar o
sacrifício de Cristo, que “amou a
Igreja e se entregou por ela” (Ef 5,25).



Em última análise, o ministro não
pode limitar-se a ser um canal inerte
através do qual passam a palavra e
os sacramentos da Igreja: deve
adaptar a sua vida ao caráter
sacramental que recebeu, que o
conforma a Cristo, orientando toda a
sua existência para aquela doação
plena que encontra o seu centro e a
sua raiz na celebração da Eucaristia
em benefício de toda a Igreja. “Um
sacerdote - explica São Josemaria -
que viva assim a Santa Missa -
adorando, expiando, impetrando,
agradecendo, identificando-se com
Cristo - e que ensine os outros a fazer
do Sacrifício do Altar o centro e a
raiz da vida do cristão, demonstrará
verdadeiramente a grandeza
incomparável da sua vocação, esse
caráter com que está selado, que não
perderá por toda a eternidade”[38].

Quanto mais se compreende a lógica
da Cruz presente na Santa Missa,
mais se vive o ministério como um



dom total de si. Referindo-se à graça
própria da plenitude do sacerdócio, o
Catecismo da Igreja Católica afirma:
“Essa graça o impele a anunciar o
Evangelho a todos, a ser modelo para
seu rebanho, a precedê-lo no
caminho da santificação,
identificando-se na Eucaristia com
Cristo Sacerdote e Vítima, sem medo
de dar a vida por suas ovelhas”[39].

c) Viver para os irmãos, viver para a
Igreja

Os sacerdotes - imitando aquilo de
que se ocupam: a entrega total de
Cristo - extraem da Eucaristia a força
espiritual necessária para se
sacrificarem com alegria a serviço
dos irmãos, especialmente daqueles
que mais precisam, daqueles que são
“descartados” pelo mundo.

De fato, a existência eucarística do
sacerdote se expressa em mil
detalhes de atenção e cuidado. Ela se
manifesta especialmente na



misericórdia com que ele acolhe
aqueles que vêm à Igreja em busca
de reconciliação e no amor com que
ele vai em busca daqueles que não
conhecem Cristo ou que se afastaram
dele. Em todos os aspectos de seu
ministério, ele prepara e orienta
todas as pessoas para encontrar Jesus
na Eucaristia, ciente da necessidade
que todos nós temos de um encontro
pessoal com Jesus Cristo.

Por fim, vale a pena considerar que a
centralidade e a radicalidade da
Eucaristia no ministério do
sacerdote, como dom e como tarefa,
têm uma dimensão eclesial evidente
e essencial, pois “a Eucaristia, na
qual o Senhor nos dá o seu Corpo e
nos transforma em um só Corpo, é o
lugar onde a Igreja se expressa
permanentemente em sua forma
mais essencial: presente em todos os
lugares e, no entanto, uma só, assim
como um só é Cristo”[40].



A dupla dimensão universal e
particular da Igreja também é
projetada no ministério sacerdotal, e
é principalmente na Eucaristia onde
o sacerdote pode e deve sentir
solicitude por toda a Igreja e, com a
Igreja e na Igreja, solicitude pelo
mundo inteiro. Nesse sentido, o
sacerdote no altar, como Cristo no
Gólgota, carrega o fardo das
necessidades, dificuldades e
sofrimentos de toda a
humanidade[41]. O Papa Francisco se
referiu exatamente a essa ideia: “O
sacerdote celebra carregando em
seus ombros as pessoas confiadas aos
seus cuidados e trazendo seus nomes
gravados em seu coração. Ao
revestir-nos nossa humilde casula,
pode nos fazer bem sentir em nossos
ombros e em nossos corações o peso
e o rosto de nosso povo fiel, de
nossos santos e de nossos mártires,
que são tantos nestes tempos”[42]. O
Sacrifício eucarístico não é apenas
um grande bem para o sacerdote,



mas constitui seu principal
ministério para o bem de todos[43].

Conclusão

O Sumo Sacerdote é somente Cristo,
que, pelo Sacrifício da Cruz, dá vida à
comunidade dos fiéis e assegura sua
presença vivificante a toda a Igreja
na celebração da Eucaristia. Na
Eucaristia, o Senhor reúne
visivelmente seu povo sacerdotal,
destinado a louvar a Deus pelo
exercício do sacerdócio batismal.

Cristo, como Cabeça da Igreja, faz-se
presente nela por meio de seus
ministros, daqueles que, em virtude
do sacramento da Ordem, são
constituídos seus instrumentos para
o bem de todo o povo de Deus. A
Igreja, uma vez gerada pela ação do
Espírito Santo, por meio da pregação,
do Batismo e da celebração do Santo
Sacrifício, continua a viver, a se
expandir e a se difundir graças à
força da Eucaristia, que é o ato



supremo de culto e a principal fonte
de salvação, da entrega de Deus a
nós.

“Compreende-se assim - diz São
Josemaria - que a Missa seja o Centro
e a raiz da vida espiritual do cristão.
É o fim de todos os sacramentos. Na
Santa Missa, a vida da graça
encaminha-se para a sua plenitude,
que foi depositada em nós pelo
Batismo, e que cresce, fortalecida
pela Confirmação”[44].

Não gostaria de concluir estas
considerações sem uma referência a
Nossa Senhora. No artigo que São
Josemaria escreveu em 1974 sobre
Nossa Senhora do Pilar, lemos: “Para
mim, a primeira devoção mariana -
gosto de ver assim - é a Santa Missa”.

E explicava como via a presença de
Maria no Santo Sacrifício: “Todos os
dias, quando Cristo desce às mãos do
sacerdote, a sua presença real entre
nós é renovada com o seu Corpo, o



seu Sangue, a sua Alma e a sua
Divindade: o mesmo Corpo e o
mesmo Sangue que fez sair do seio
de Maria. No Sacrifício do Altar, a
participação de Nossa Senhora evoca
para nós o silencioso recolhimento
com o que ela acompanhou a vida de
seu Filho, quando ele caminhava
pela terra da Palestina (...) Nesse
mistério insondável, percebe-se,
como coberto por véus, o rosto
puríssimo de Maria, Filha de Deus
Pai, Mãe de Deus Filho, Esposa de
Deus Espírito Santo”[45].

Por isso, concluía: “O encontro com
Jesus no Sacrifício do Altar traz
necessariamente consigo um
encontro com Maria, sua Mãe. Quem
se encontra com Jesus, também se
encontra com a Virgem
Imaculada”[46].

Fernando Ocáriz



[1] Carta número 10, n. 11. Os textos
em que o autor não é citado são de
São Josemaria

[2] Cf., por ejemplo, Carta número 25,
n. 5.

[3] Sacerdote para a eternidade, em
Amar a Igreja https://escriva.org/pt-
pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-
eternidade/

[4] Conc. Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[5] Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, n. 23.

[6] Francisco, Carta apost. Desiderio
desideravi, n. 60.

[7] Sacerdote para a eternidade, n.
16-17.

[8]Ibidem, n.1.

https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/


[9] Conc. Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n. 28. Cfr. Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[10] Carta número 26, n. 18.

[11] Cf.Sacerdote para a eternidade, nn.
16 e 17.

[12] Sacerdote para a eternidade, n. 28.

[13] O celebrante deve, com efeito,
combinar o eu e o nós. Há uma dupla
perspectiva do ministério sacerdotal:
ele representa sacramentalmente
Cristo, “único mediador entre Deus e
os homens” (1 Tim 2,5), que reúne e
guia o seu povo, e representa
também a Igreja, a cujo serviço
realiza a sua ação.

[14] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[15] Cf.ibidem, n. 5.

[16] Carta 2-II-1945, n. 4.



[17] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 12.

[18] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
caritatis, n. 80.

[19] Congregação para o Culto Divino,
Instr. Redemptionis sacramentum, n.
5.

[20] É Cristo que passa, n. 88. Neste
texto, São Josemaria continuava sua
homilia, mostrando, com sua
catequese mistagógica, que a Santa
Missa é formativa no sentido mais
profundo da palavra.

[21] É Cristo que passa, n. 87.

[22] É Cristo que passa, n. 85

[23] Cf.Forja, n.69

[24] São João Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa de
2000, n. 14.



[25] Citado em E. Burkhart–J.
López,Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madri 2013, vol. III, p. 472.

[26] É Cristo que passa, n. 166.

[27] Ibidem.

[28] Dos meses de Catequesis, vol. II,
pp.755-757.

[29] São João Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa do ano
2000, n. 14.

[30] Citado em J. Echevarría, 
Recordações sobre Mons. Escrivá,
Quadrante, São Paulo.

[31] Carta número 10, n. 20.

[32] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[33] São João Paulo II, Ex. ap. Pastores
dabo vobis, n. 23.



[34] Francisco, Homilia, 3-VI-2016.

[35] É Cristo que passa, n. 158

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Sacerdote para a eternidade, n. 44.

[39] Catecismo da Igreja Católica, n.
1586

[40] Congr. para a Doutrina da Fé,
Carta Communionis notio, n. 5.

[41] Cf. J. Echevarría, Para servir a la
Iglesia. Homilías sobre el sacerdocio,
Rialp, Madrid 2001, p. 58.

[42] Francisco,Homilia na Santa Missa
Crismal, 28-III-2013

[43] Cf. Conc. Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[44] É Cristo que passa, n, 87



[45] La Virgen del Pilar, n. 18; em
“Escritos varios” pp. 289-290

[46] Ibid., n. 19

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conferencia-
zaragoza-27-de-marco-de-2025/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/

	Conferência, Zaragoza, 27 de março de 2025

