opusdei.org

Conferéncia do
Prelado do Opus Dei
em Valéncia

Com o titulo "Identidade
sacerdotal, piedade sacerdotal”,
D. Javier Echevarria
pronunciou a sua conferéncia
nos Didlogos de Teologia
Almudi, convidado por D.
Carlos Osoro, Arcebispo de
Valéncia.

11/03/2010

Foi com alegria e com desejo de
aprender de todos que aceitei o



convite de D. Carlos Osoro para
dirigir umas palavras aos sacerdotes
desta Arquidiocese, neste Ano
Sacerdotal. Se é sempre com alegria
que me reuno com os meus irmaos
no sacerdodcio, neste caso acresce o
fato de me encontrar em Valéncia,
terra que Sao Josemaria Escriva de
Balaguer tinha muito no coracao.

Ha muitos motivos que estdo na base
desse especial afeto de Sdo Josemaria
por Valéncia. Com efeito, foi aqui que
ocorreu a primeira expansao do
Opus Dei fora de Madrid, onde tinha
nascido em 2 de outubro de 1928. O
Fundador da Obra viajou com
frequéncia para esta cidade, antes e
depois do conflito que flagelou o
pais, para colocar as bases do
trabalho apostolico; daqui, sairam
algumas das primeiras pessoas —
homens e mulheres — chamados por
Deus ao Opus Dei; aqui pregou varios
retiros espirituais — também a
seminaristas e a sacerdotes —ja desde



1939 e manteve uma amizade
fraterna com sacerdotes exemplares.

Sem pretender fazer uma
enumeracao exaustiva, gostaria de
recordar alguns desses grandes
servidores da Igreja. Em primeiro
lugar, o Arcebispo D. Prudencio Melo
y Alcalde, que o instava com
frequéncia a comecar o trabalho
estavel da Obra nesta Arquidiocese; o
padre Antonio Rodilla, Vigario Geral
e depois Reitor do Semindrio, que lhe
pediu que dirigisse retiros para
sacerdotes, seminaristas e
universitarios; ao Servo de Deus, Pe.
Eladio Espafia, sacerdote com grande
fama de confessor, que enviava a Sao
Josemaria os jovens desejosos de
receber uma formacao mais
profunda na fé e na vida crista.
Também o padre Joaquin Mestre,
secretario do Arcebispo, D. Marcelino
Olaechea, testemunha da fama de
santidade que o Fundador da Obra
teve em vida. No processo candnico



para a beatificacdo do Fundador do
Opus Dei, o Pe. Joaquin Mestre
testemunhou o que lhe repetia D.
Marcelino no final da sua vida: "Se
eu morrer antes do padre Josemaria,
diga-lhe que sempre o considerei um
sacerdote santo". Conviveu também
com o Pe. José Maria Garcia
Lahiguera e com o queridissimo
padre Miguel Roca. Guardou sempre
uma gratidao particular ao Pe. José
Maria por ter o acolhido
fraternalmente quando era alvo da
incompreensdo dos bons; o padre
Miguel tratou-o com carinho paterno
e orientou-o para o sacerdocio.

Estas breves recordagdes situam-nos
no ambito no qual desejam mover-se
as presentes consideragoes: mostrar
que a piedade sacerdotal, que
dimana de nos sabermos alter
Christus, ipse Christus, é condicdo
necessaria para a eficacia do nosso
ministério ao servigo das almas. Bem
podemos fazer nossas as palavras



que Sao Josemaria escreveu num dos
seus livros: «Meu Deus, vejo que ndo
te aceitarei como meu Salvador, se
ndo te reconhecer ao mesmo tempo
como Modelo»[1].

1. O sacerdocio de Cristo, tinico
sacerdocio da Nova Alianca

Desde as suas primeiras linhas, o
decreto Presbyterorum Ordinis do
Concilio Vaticano II, salienta que «o
Senhor Jesus, "a Quem o Pai
santificou e enviou ao mundo" (Jo 10,
36), faz participante todo o Seu Corpo
mistico da uncdo do Espirito com que
Ele foi ungido (cfr. Mt 3, 16; Lc 4, 18;
Act 4, 27; 10, 38)»[2]. Essa verdade
fundamenta um ensinamento basilar
sobre a natureza da Igreja: a
participacdo de todos os cristdos na
uncao e na obra salvifica de Cristo,
ou seja, no Seu Sumo Sacerdacio.
Com efeito, glosando palavras da
primeira Epistola de Sdo Pedro, o
Concilio prossegue: «Em Cristo todos



os fiéis sdo tornados sacerdocio santo
e real, oferecem sacrificios
espirituais agradaveis a Deus, por
Jesus Cristo para que anuncieis o
poder dAquele que das trevas vos
chamou a luz admiravel (cfr. 1 Ped 2,
5.9). Nao ha, pois, membro algum
que ndo tenha o seu encargo na
missdo de todo o Corpo, mas que
cada um deve glorificar Jesus no seu
coracao (cfr. 1 Ped 3, 15) e dar
testemunho d’Ele com espirito de
profecia (cfr. AIP 19, 10)»[3].

Conservo muito viva a lembranca da
alegria com que Sdo Josemaria
acolheu esse ensinamento conciliar,
j& que, com o seu ministério
sacerdotal, estava a difundir esta
espléndida realidade ha mais de sete
lustros. Por isso, concordo
plenamente com aqueles que
consideram esse santo sacerdote
como precursor do Concilio nesta
doutrina, tdo central para a
espiritualidade laical na Igreja e



noutros aspectos da doutrina crista,
contidos nos documentos dessa
Assembléia ecuménica, como a
chamada universal a santidade [4].

O decreto Presbyterorum Ordinis
acrescenta imediatamente que o
proprio Senhor «constituiu entre eles
[entre os batizados] alguns ministros
que, na sociedade dos fiéis, tiveram a
sagrada potestade da Ordem, para
oferecer o sacrificio e perdoar os
pecados (cfr. Conc. Trident. sess. 23,
cap.1ecan. 1: Denz. 1764 e 1771) e
desempenharam publicamente, o
oficio sacerdotal em nome de Cristo,
em favor dos homens»[5]. Sobre essa
base, gostaria de destacar algumas
consequéncias para a nossa vida e a
para a nossa missdo sacerdotal.

Comecemos por recordar que todo o
sacerddcio na Igreja é participacao
do unico sacerddcio de Jesus Cristo,
como demonstra admiravelmente a
carta aos Hebreus. Deus, chegada «a



plenitude dos tempos», quis suscitar
um novo sacerdadcio que substituisse
0 sacerdocio levitico. Este ultimo era
bom e conveniente para o tempo em
que tinha sido estabelecido, mas
estava destinado a desaparecer
quando tivesse cumprido o seu
objetivo de preparacdo do sacerddcio
eterno e imutavel de Cristo,
sacerdocio novo «segundo a ordem
de Melquisedec» (cfr. Heb 5, 6.10; 6,
20; 7, 1-3.11-17).

O autor da carta expde 0s motivos
pelos quais, ja na antiga Lei, o
sacerddcio de Melquisedec
demonstrou ser superior ao
sacerdocio levitico; e também as
razdes intrinsecas da superioridade
do sacerdocio de Cristo — perfeito,
indefectivel e eterno — selado por
Deus mediante juramento. Conclui
sublinhando que so Cristo podia
encarnar tal sacerdocio: «Convinha
que tivéssemos um tal Sumo
Sacerdote, santo, inocente,



imaculado, separado dos pecadores e
elevado acima dos céus, que nao tem
necessidade, como os outros
sacerdotes, de oferecer todos os dias
sacrificios, primeiramente pelos seus
pecados, depois pelos do povo; fez
isto, uma so vez por todas
oferecendo-Se a Si mesmo» (Heb 7,
26-27).

A Cristo convinha o Sumo Sacerddcio
porque era — e 0 é in ceternum — como
Filho de Deus, santo e imaculado. Se
a carta acrescenta a expressao
«separado dos pecadores», ndo é
porque se tivesse afastado de nds, os
homens, seus irméaos - pois veio
buscar o que se tinha perdido (cfr. Lc
15, 1ss) — mas porque estava isento
de toda a mancha de pecado (cfr. Heb
4, 15). O autor da epistola aos
Hebreus assinala, por outro lado, que
Cristo «com um s6 sacrificio, tornou
perfeitos para sempre os que foram
santificados» (Heb 10, 14) aludindo
com esta frase ao unico sacrificio



verdadeiramente redentor, o da
Cruz[6].

A expressdo «tornou perfeitos»
define uma férmula de profundo
conteudo teoldgico, pois encerra a
ideia de «perfeicdo», «plenitude»,
«consagracao», «santificagdo». A
expressdo hebraica correspondente
utilizava-se para a unc¢ao dos
sacerdotes da Antiga Alianca e para a
consagracao do Templo. Além disso -
convém assinala-lo — é a "ultima
palavra" que Jesus pronunciou na
Cruz: «Tudo esta consumado» (Jo 19,
30).

Definitivamente, o autor da carta aos
Hebreus quer dizer-nos que Cristo
realizou um sacrificio de tal eficacia
— infinita — que aqueles que dele
participam com sinceridade de
coracao quando se faz presente no
altar podem alcancar a perfeicdo, a
santidade de vida, o perddo dos
pecados, a pureza de consciéncia, o



acesso a vida intima de Deus. Em
virtude da oferenda feita por Cristo,
Sumo e Eterno Sacerdote, cabe
repetir — com palavras de Sdo
Josemaria pronunciadas numa
homilia de Sexta-feira Santa — que «o
abismo de malicia, que o que o
pecado encerra, foi vencido por uma
Caridade infinita. Deus nédo
abandona os homens (...). Podemos
imaginar — para nos aproximarmos
de algum modo deste mistério
insondavel — que a Trindade
Santissima se reune em conselho na
sua continua relacdo intima de amor
imenso e, como resultado de uma
decisdo eterna, o Filho Unigénito de
Deus-Pai assume a nossa condicao
humana, carrega sobre Si as nossas
misérias e as nossas dores, para
acabar pregado com cravos num
madeiro»[7]. Mas vence com a Sua
ressurreicdo e, assim inspiram
imensa esperanca as palavras do
final da homilia: «S6 assim nos
chamaremos vencedores! Porque



Cristo ressuscitado vencera em nos e
a morte transformar-se-a em
vida»[8].

2. Coordenadas do ministério
sacerdotal

A condigdo dos presbiteros é
caracterizada por uma dimensao
profundamente cristoldgica, razao
pela qual toda a vida sacerdotal ha
de ser um reflexo da santidade,
autoridade e doagdo sem limites de
Cristo. Junta-se a isto, de modo
inseparavel, a dimensao
eclesioldgica, pela qual todos os
afazeres sacerdotais se devem
orientar para o servico do povo de
Deus, para a santificacdo dos
homens. Por isso, sem deixar lugar a
duvidas, com uma fé profunda, Sao
Josemaria comentava, fazendo esta
pergunta: qual é a identidade do
sacerdote? A de Cristo, que quer
perpetuar o Seu sacerdocio — 0 unico



sacerddcio — por meio dos Seus
ministros[9].

a) Perspectiva cristologica do
ministério sacerdotal

Ja que o sacerdocio dos presbiteros
deriva diretamente do sacerddcio de
Cristo, o0 seu ministério na Igreja
deve estar em intima e imediata
relacdo com esse sacerdocio: «Somos
embaixadores de Cristo, exortando-
vos Deus por meio de nos», escreve
Sao Paulo aos Corintios (2 Cor 5, 20).
O decreto conciliar sublinha-o com
estas palavras: «Os presbiteros, em
virtude da sagrada ordenacdo e da
missdo que recebem das méaos dos
Bispos, sdo promovidos ao servico de
Cristo mestre, sacerdote e rei, de cujo
ministério participam»[10]. O Senhor
serve-se dos sacerdotes para manter
a Sua presenca vital na Igreja, de
acordo com a Sua promessa: «Sabei
que Eu estou convosco todos os dias
até ao fim do mundo» (Mt 28, 20).



Nesse sentido, é muito significativo
que, no seu primeiro encontro com o
clero de Roma, em 13 de Maio de
2005, Bento XVI assinalasse como
ponto determinante: «E
indispensavel voltar sempre de novo
a raiz do nosso sacerdocio. Como
bem sabemos, essa raiz é uma so:
Jesus Cristo nosso Senhor». E
acrescentava o Romano Pontifice:
«Mas este Jesus ndo tem nada que
Lhe pertenca; é totalmente do Pai e
para o Pai». Dai tirava o Papa a
consequéncia para cada um de nos:
«Esta é também a verdadeira
natureza do nosso sacerddcio. Na
realidade, tudo o que constitui o
nosso ministério ndo pode ser
produto da nossa capacidade
pessoal». O Santo Padre descia a
resolucgdes concretas: «Ndo fomos
enviados a anunciar-nos a nos
mesmos ou as nossas opinides
pessoais, mas o mistério de Cristo
(...). Anossa missdo nao consiste em
dizer muitas palavras, mas em nos



fazermos eco e sermos porta-vozes
de uma so6 "Palavra", que é o Verbo
de Deus feito carne pela nossa
salvacao»[11].

Por isso, realizar-se como sacerdote
significa estar plenamente unido a
Cristo, identificar-se com Ele no
ministério sacerdotal e em toda a
conduta. Trata-se de ser
transparentes, para que os fiéis
vejam o Mestre, Redentor, sem que
se sintam atraidos a fixar o seu olhar
na pessoa do sacerdote. A esse
propdasito, parece-me altamente
significativo um fato que aconteceu
nesta terra valenciana. Narra-o uma
das primeiras mulheres do Opus Dei,
Encarnacion Ortega, cujo processo de
beatificacdo esta em curso, que
assistiu a um retiro para
universitarias pregado por Sao
Josemaria em Alacuas, onde as
“Operarias Doctrineras” tinham uma
casa de retiros.



Encarnita, entdo uma jovem de vinte
e um anos, tinha ido aqueles dias de
retiro movida pelo desejo — ou, quica,
pela curiosidade — de conhecer o
autor de Caminho, um livro que lhe
tinha causado um profundo impacto.
Apo0s o falecimento de Sdo Josemaria,
redigiu um testemunho em que
mostra como a figura desse sacerdote
a impressionou, inclusive antes de o
ouvir a pregar. Escreve: «O seu
recolhimento, cheio de naturalidade,
a sua genuflexdo diante do Sacrario e
0 modo de nos introduzir na oracao
preparatoria da meditacgao,
animando-nos a ter consciéncia de
que o Senhor estava ali, nos via e nos
ouvia, fez-me esquecer
imediatamente os meus desejos de
ouvir um grande orador e
orientaram-me para a necessidade
de ouvir Deus e de ser generosa com
Ele»[12].

Plenamente convergente com esse
comportamento € o seguinte



conselho de Sao Josemaria: «Parece-
me que aos sacerdotes se nos pede a
humildade de aprender a ndo estar na
moda, de ser realmente servos dos
servos de Deus — recordando-nos
aquele grito do Batista: illum oportet
crescere, me autem minui (Jo 3, 30);
convém que Cristo cresca e que eu
diminua - para que 0s cristaos
correntes, os leigos, tornem presente
Cristo, em todos os ambientes da
sociedade»[13].

b) Perspectiva eclesiologica

Voltemos a carta aos Hebreus, ao
capitulo 5. Em primeiro lugar, detém-
se no sacerddcio levitico, mas alguns
dos tracos que ai expde sdo perenes:
«Todo o sumo-sacerdote, tomado
dentre os homens, é constituido a
favor dos homens naquelas coisas
que se referem a Deus, para que
ofereca dons e sacrificios pelos
pecados; é capaz de compadecer-se
daqueles que ignoram e erram,



porque também esta cercado de
fraqueza; por isso deve oferecer
sacrificios pelos seus préprios
pecados, como pelos do povo. E
ninguém se arroga esta honra, sendo
0 que é chamado por Deus, como
Aardao. Por isso mesmo, Cristo ndo se
deu a Si mesmo a gloria de ser Sumo
Sacerdote, mas recebeu-a dAquele
que lhe disse: "Tu és Meu Filho, Eu
hoje Te gerei". Como também diz
noutro lugar: "Tu és sacerdote
eternamente, segundo a ordem de
Melquisedec"» (Heb 5, 1-6).

Estas palavras tracam e descrevem a
missdo que corresponde ao sacerdote
na Igreja, em harmonia com o seu
ser e o seu viver em Cristo. O
ministério sacerdotal caracteriza-se
por ser profundamente eclesial. O
presbitero, «escolhido dentre os
homens» por uma vocacao divina,
que se atualiza na recepcao do
sacramento da Ordem, fica
«constituido a favor dos homens»:



ordenado ao bem de toda a
humanidade. Ndo a um bem terreno,
embora nao se desinteresse da
felicidade temporal; s6 que ndo € isso
0 que define a sua missdo, mas antes
«0 que se refere a Deus». Como
qualificara Sdo Paulo a Timoteo, o
sacerdote é um «homem de Deus» (1
Tim 6, 11). E, como repetia Sao
Josemaria ao longo da sua vida,
parafraseando o Apostolo: temos que
pregar Cristo, Cristo crucificado, que
é Amor do Céu por cada criatura.

No citado encontro com o clero
romano, Bento XVI p0s em destaque
que, «ao ter a sua raiz em Cristo, 0
sacerdocio €, pela sua propria
natureza, na Igreja e para a Igreja
(...). Tem uma relacdo constitutiva
com o corpo de Cristo, na sua dupla e
inseparavel dimensdo de Eucaristia e
Igreja, de corpo eucaristico e corpo
eclesial. Por isso, 0 nosso ministério é
amoris officium (Santo Agostinho, In
Ioann. ev. tract. 123, 5), é o oficio do



bom pastor, que da a sua vida pelas
ovelhas (cfr. Jo 10, 14-15)»[14]; e
cumpre-o0 gozosamente, consciente
dessa maravilhosa realidade, pois
cada um é sacerdos in ceternum: hoje,
agora e para sempre.

Sobre este dever de ser "bom pastor"
a semelhanca do Bom Pastor, Cristo,
insiste o Papa na homilia de uma
Missa de ordenacdes de sacerdotes,
onde manifestava «as trés
afirmacdes fundamentais de Jesus
sobre o bom pastor». A primeira é
que o pastor da a sua vida pelas
ovelhas. «Devemos entrega-la dia a
dia, explicava o Santo Padre. Devo
aprender, dia apds dia, que ndo
possuo a vida para mim mesmo. Dia
apos dia, devo aprender a
desprender-me de mim mesmo e
estar a disposicao do Senhor para o
que necessite de mim em cada
momento, ainda que outras coisas
me parecam mais atrativas e mais
importantes».



A segunda afirmacdo € que o bom
Pastor conhece as suas ovelhas e as
suas ovelhas conhecem-no a Ele (cfr.
Jo 10, 14-15). «Isto implica antes de
mais agir numa profunda relacdo
com Cristo e, por meio dEle, com o
Pai, como condic¢do imprescindivel
para compreender verdadeiramente
os homens e poder acompanha-los
nas suas necessidades e
interrogacoes (...). Ha de ser um
conhecimento com o coragdo de
Jesus, um conhecimento orientado
para Ele, um conhecimento que néo
vincula a pessoa a mim, mas que a
guia para Jesus, fazendo-o assim livre
e aberto».

A terceira caracteristica é: «Tenho
outras ovelhas que ndo sao deste
redil; importa que Eu as traga; elas
ouvirdo a Minha voz e havera um s6
rebanho e um so pastor» (Jo 10, 16). E
o Papa conclui: «Obviamente, um
sacerdote, um pastor de almas, deve
preocupar-se, antes de mais, com 0s



que creem e vivem com a Igreja (...).
No entanto, como diz o Senhor,
também devemos sair sempre de
novo "aos caminhos e ao longo dos
cercados" (Lc 14, 23) para levar o
convite de Deus para o Seu banquete
também aos homens que até agora
nunca ouviram falar dEle, ou ndo
foram tocados interiormente por
Ele»[15].

Neste contexto parecem-me muito
significativas outras palavras de Sdo
Josemaria, com que vinha ao
encontro do equivoco dos «que
pensam que os cristdos desejam ver
no sacerdote um homem mais, néo é
verdade. No sacerdote querem
admirar as virtudes proprias de
qualquer cristao e de qualquer
homem honrado: a compreenséio, a
justica, a vida de trabalho - trabalho
sacerdotal neste caso — a caridade, a
educacao, a delicadeza no trato. Mas,
juntamente com isto, os fiéis



pretendem que se destaque
claramente o carater [16].

Exemplificava depois o que se acha
implicito nessas afirmacdes:
«Esperam que o sacerdote reze, que
nao se negue a administrar os
Sacramentos, que esteja disposto a
acolher a todos sem se constituir
chefe ou militante de partidarismos
humanos, sejam de que tipo forem;
que ponha amor e devo¢ao na
celebracdo da Santa Missa, que se
sente no confessiondrio, que conforte
os doentes e os atormentados, que
ensine catequese as criangas e aos
adultos, que pregue a Palavra de
Deus e ndo qualquer tipo de ciéncia
humana, que - mesmo que a
conhecesse perfeitamente — ndo seria
a ciéncia que salva e leva a vida
eterna; que saiba aconselhar e ter
caridade com os necessitados»[17]



Essas consideracdes permitem
introduzir-nos na terceira parte da
nossa exposicao.

3. Algumas constantes proprias da
vida sacerdotal

Ao falar do ministério dos
presbiteros, o decreto Presbyterorum
Ordinis recorda como funcdes
primordiais em relagdo com os tria
munera Christi: o ministério da
palavra, o dos sacramentos e o de
reger o povo de Deus.

a) Ministério da palavra

A comunidade cristd, explica o
decreto conciliar, «reuine-se antes de
mais pela palavra de Deus vivo, que é
justissimo esperar receber da boca
dos sacerdotes. Com efeito, como
ninguém se pode salvar se antes nao
tiver acreditado, os presbiteros,

como cooperadores dos Bispos, tém,
como primeiro dever, anunciar a
todos o Evangelho de Deus»[18].



Existe, pois, um dever iniludivel de
transmitir a "palavra de Deus", para
que a fé alcance todos os homens de
qualquer raga e condicdo. O seu
fundamento esta no mandato de
Jesus aos Apostolos e aqueles que
haveriam de continuar a sua missao
no tempo: anunciar o "evangelho", a
"boa nova" do Reino que tinha ficado
instaurado com a Sua vinda. Com
claras luzes o entendeu o Apostolo
das gentes, quando afirmava: «Se eu
evangelizar, ndo tenho que me
gloriar, pois é antes uma necessidade
que se me impoe. Ai de mim se eu
ndo evangelizar!» (1 Cor 9, 16).

Ndao é este 0 momento de nos
determos no modo de levar a cabo o
ministério da palavra, tarefa que —
segundo as circunstancias de
pessoas, lugares e tempos — pode
apresentar formas muito variadas,
entre as quais ocupa um lugar
principal a homilia. Mas julgo de
enorme interesse aludir a que o



sacerdote, enquanto enviado por
Jesus Cristo a anunciar a mensagem
evangélica, deve fomentar vivamente
a «santa inquietacdo [19] de levar a
todas as almas a fé e o amor de Deus,
incluindo tudo o que da sentido e
orientacdo a vida humana, com vista
a felicidade eterna, sempre com
abundéancia de verdade e com
linguagem eficaz e atrativa.

Referia-me anteriormente a fama de
bom pregador que tinha Sao
Josemaria ja pelos anos quarenta,
como se comprova pelo fato de que
muitos bispos o chamavam para
pregar retiros para os sacerdotes das
suas dioceses[20]. A este proposito, D.
Alvaro del Portillo recordava um
comentdrio de D. Manuel Castro, que
viria depois a ser Arcebispo de
Burgos. Quando era bispo de Segovia,
assistiu a um retiro para o clero e, no
final, sentiu-se obrigado a
pronunciar umas palavras de
agradecimento ao pregador. Entre



outras coisas disse: «O padre
Josemaria sempre fere; umas vezes
com espada toledana; outras, com
granada de mao».

Parece-me que este comentario
ilustra muito bem a «santa
inquietacdo» que todo o sacerdote
deveria suscitar nas almas dos fiéis
com a sua pregacao. Nao é fruto da
eloquéncia nem da sabedoria
humana - embora haja que procurar
cultiva-las — mas que é obra do
Espirito Santo. O Paraclito serve-se
da vida interior e da preparacdo dos
presbiteros para produzir essas
reacoes saudaveis nas almas.

Permitam-me que regresse a esse
retiro em Alacuds, a que me referi
anteriormente. A protagonista do
relato narra que, ao ouvir as
palavras do Fundador do Opus Dei,
experimentou uma profunda
inquietacdo sobrenatural. Deu-se
conta de que o Senhor a convidava a



dar-Lhe a sua vida inteira no meio do
mundo; mas a sua primeira reacao
foi de autodefesa, de querer afogar a
VOZ (ue ressoava no seu interior por
meio das palavras do sacerdote. Até
que um dia, pregando sobre a Paixao
do Senhor, Sdo Josemaria convidou
as assistentes a considerar essas
cenas como atuais, de modo pessoal:
«Tudo isso sofri por ti. Tu, ao menos,
ja que ndo queres fazer o que Ele te
esta a pedir, tem a valentia de olhar
para o Sacrario e dizer-lhe: isso que
me estds a pedir ndo me da na
telha!»[21].

O desenlace dessa luta interior foi
claro. Aquela mulher quis também
fazer a Obra e, juntamente com
outras jovens, constituiu o primeiro
nucleo estavel de mulheres do Opus
Dei que nessa altura se estava a
consolidar; precisamente no proximo
dia 14 de Fevereiro faz oitenta anos
em que o Senhor p6s na alma de Sao
Josemaria esse afa e, por isso, atrevo-



me a pedir ora¢0es para que esse
fermento de santidade continue a ser
muito eficaz na vida dos cristaos.

Podemos extrair um ensinamento
desses episodios. Para que a voz de
Cristo, que fala na Sua Igreja, ressoe
fielmente em si mesmo e nos outros,
o sacerdote deve esforcar-se por
crescer constantemente em
intimidade com Deus. Por esta razao,
deve dedicar o tempo necessario a
meditacdo da palavra de Deus e
preparar com esmero a pregacao nas
suas diversas formas. A transmissao
da palavra de Deus exige, como
assinalava Sao Josemaria, «vida
interior: temos que falar aos outros
de coisas santas, ex abundantia enim
cordis, os loquitur (Mt 12, 34); a boca
fala da abundancia do coracdo. E
juntamente com a vida interior,
estudo (...). Estudo, doutrina que
incorporamos a propria vida e que so
assim saberemos dar aos outros do
modo mais conveniente,



acomodando-nos as suas
necessidades e circunstancias com
dom de linguas»[22].

b) Ministério dos sacramentos

Recordavamos que o Concilio
Vaticano II apresenta a instituicdo do
sacerddcio ministerial dizendo que o
Senhor constituiu «alguns ministros
que, na sociedade dos fiéis, tiveram a
potestade sagrada da Ordem, para
oferecer o sacrifico e perdoar os
pecados»[23].

Com efeito, a missao santificadora
dos presbiteros manifesta-se
principalmente na celebracgdo de dois
sacramentos: a Eucaristia e a
Peniténcia. Faz-se presente no altar o
Santo Sacrificio do Calvario, fonte da
vida da Igreja e na Confissao
sacramental, auricular e secreta, tem
lugar esse encontro grandioso de
Cristo com cada alma, para lhe
perdoar os pecados. A celebracao
destes dois sacramentos, explicava



Sdo Josemaria, «é tdo capital na
missdo do sacerdote, que todo o resto
deve girar a sua volta. Outras tarefas
sacerdotais — a pregacdo e a
instrucdo na fé — careceriam de base,
se ndo fossem dirigidas a ensinar e a
conviver com Cristo, a encontrar-se
com Ele no tribunal amoroso da
Peniténcia e na renovacao incruenta
do Sacrificio do Calvario, na Santa
Missa»[24].

Por isso, 0s muitos sacerdotes santos
da Igreja — também agora os ha —
tornaram presente diariamente o
Santo Sacrificio e procuraram
dedicar todas as horas possiveis do
seu dia a celebracdo do sacramento
da Peniténcia, como € patente no
caso do Cura d’Ars. Nao se pode
esquecer que este santo padroeiro
dos confessores, apesar da borrasca
revolucionaria do seu tempo que
tinha procurado eliminar qualquer
vestigio de pratica religiosa, «tentou
por todos 0s meios, na pregacao e



com conselhos persuasivos, que 0s
seus paroquianos redescobrissem o
significado e a beleza da Peniténcia
sacramental, mostrando-a como uma
intima exigéncia da presenca
eucaristica»[25].

Pelo que se refere ao Sacrificio
eucaristico, parece-me muito
oportuno, neste contexto, reler estas
outras palavras de Bento XVI: «No
mistério eucaristico, Cristo entrega-
Se sempre de novo e precisamente
na Eucaristia aprendemos o amor de
Cristo e, por conseguinte, 0 amor a
Igreja. Assim, repito convosco,
queridos irmdos no sacerdocio, as
inolvidaveis palavras de Jodo Paulo
II: "A Santa Missa €, de modo
absoluto, o centro da minha vida e de
todo o meu dia". E cada um de nos
pode repetir estas palavras como se
fossem suas: "A Santa Missa é, de
modo absoluto, o centro da minha
vida e de todo o meu dia“»[26].



Sim, a Santa Missa serd para todos
nos «centro e raiz da vida interior»,
como repetia Sao Josemaria a todos
os fiéis[27]. Mas é preciso realizar
um intenso trabalho de catequese, de
formacdo e orientacdo no que se
refere a vida sacramental, com o
exemplo e com a palavra.
Juntamente a isto — acrescentaria —
temos de cuidar com esmero a casa
de Deus e a arte liturgica que a
enriquece, para que tudo decorra
com a maxima dignidade e se realize
um culto digno do Senhor: «A Sua
casa», adverte-nos a Escritura, ha-de
ser «casa de oracgdo para todas as
gentes» (Mc 11, 17).

Os sacerdotes temos de nos esmerar
também no culto eucaristico fora da
Missa, no trato com Jesus Cristo no
Sacrario. Vem-me a memoria outro
episddio da vida do Fundador do
Opus Dei, que traz muita luz sobre
este ponto. Sucedeu em 1974, ja no
final da sua existéncia nesta terra,



durante uma longa viagem pastoral
por varios paises da América do Sul.
Um dia mostraram a Sdo Josemaria
alguns slides do Peru; entre eles,
havia um em que se viam os efeitos
de um desprendimento enorme de
rochas da cordilheira dos Andes, um
desmoronamento de terras tipico dos
paises andinos, que tinha sepultado
uma aldeia. SO se via a parte superior
do campanario da igreja. Quando lhe
disseram que naquela igrejinha
estava reservada a Eucaristia, pois
ndo tinha sido possivel retira-La
antes que se verificasse o
desmoronamento, Sdo Josemaria
ficou fortemente impressionado. A
lembranca desse tabernaculo
sepultado por baixo de varios metros
de lama, em que o Senhor se
encontrava so, fez com que nao
pudesse dormir naquela noite;
passou-a em claro, acompanhando o
Santissimo Sacramento em desejo,
fazendo muitos atos de amor e
comunhdes espirituais.



¢) Reger o povo de Deus

Os presbiteros tém também
encomendado o ministério de reger o
povo de Deus, participando da
autoridade de Cristo Cabeca e Pastor.
Trata-se de uma potestade espiritual,
conferida para a edificacdo das
almas (cfr. 2 Cor 10, 8; 13, 10). Nessa
tarefa — recorda o Concilio Vaticano
II - «<hdo de tratar todos com eximia
humanidade, a exemplo do Senhor.
Devem comportar-se, ndo de acordo
com o gosto dos homens (cfr. Gal 1,
10), mas conforme as exigéncias da
doutrina e da vida cristd, ensinando-
os e admoestando-os como a filhos
carissimos (cfr. 1 Cor 4, 14),
conforme as palavras do Apostolo:
"Insiste oportuna e
inoportunamente, repreende,
corrige, exorta com toda a paciéncia
e doutrina” (2 Tim 4, 2)»[28].

Sdo multiplos os aspectos em que se
manifesta esse comportamento cheio



de caridade, que deve acompanhar a
vida dos sacerdotes. Recordo s6
alguns: ndo olhar pelos interesses
proprios, mas pelos de Jesus Cristo
(cfr. Fil 2, 21); imitar Cristo, que «ndo
veio para ser servido, mas para
servir e dar a Sua vida para resgate
de todos» (Mt 20, 28); reconhecer e
promover sinceramente o papel que
cabe a cada cristdo na missdo da
Igreja; respeitar ao maximo a justa
liberdade que todos tém na
sociedade humana; secundar as
nobres aspiracdes que surgem na
comunidade crista; examinar, com a
ajuda da gracga, os diversos carismas,
reconhecendo-os com alegria quando
sdo de Deus e fomentando-os com
diligéncia, especialmente aqueles
que levam a uma vida espiritual
mais elevada. Ou seja, digo-o com
palavras da Presbyterorum Ordinis:
«Pensem os presbiteros que estdo
postos no meio dos leigos para os
conduzir a todos a unidade da
caridade: "amai-vos reciprocamente



com caridade fraternal, adiantando-
vos em honrar uns aos outros" (Rm
12, 10) (...).Sao-lhes confiados com
peculiar solicitude os que se
afastaram da pratica dos
sacramentos e sobretudo da fé, dos
quais, como bons pastores, ndo
deixardo de se aproximar»[29].

4. O primado da graca na vida
sacerdotal

Entrando na ultima parte desta
exposicao, gostaria de ler umas
palavras do Papa noutro encontro
com sacerdotes, desta vez na Diocese
de Albano.

«0 tempo que dedicamos a oracao
ndo é um tempo subtraido a nossa
responsabilidade pastoral, mas é
precisamente "trabalho" pastoral, é
orar também pelos outros. No
"Comum de pastores", 1é-se que uma
das caracteristicas do bom pastor é
que "multum oravit pro fratribus". E
proprio do pastor ser homem de



oracao, estar diante do Senhor
orando pelos outros, substituindo
também os outros, que talvez ndo
saibam orar, ndo querem orar ou
ndo encontram tempo para orar.
Assim, pOe-se em evidéncia que o
dialogo com Deus é uma atividade
pastoral»[30].

E referindo-se a celebracdo do
Sacrificio do Altar e a oracdo da
Liturgia das Horas, acrescentava: «A
Igreja da-nos, quase nos impdoe —
embora sempre como Mae boa — que
dediquemos tempo a Deus, com as
duas praticas que fazem parte dos
nossos deveres: celebrar a Santa
Missa e rezar o Breviario. Mas mais
do que recitar, fazé-lo como escuta
da Palavra que o Senhor nos oferece
na Liturgia das Horas. E preciso
interiorizar esta Palavra, estar
atentos ao que o Senhor nos diz com
esta Palavra, escutar depois os
comentarios dos Padres da Igreja ou
também do Concilio, na segunda



leitura do Oficio de leitura e orar
com esta grande invocacao que sdo
os Salmos, por meio dos quais nos
enxertamos na oracdo de todos os
tempos (...). Este tempo dedicado a
Liturgia das Horas é tempo
precioso»[31].

A piedade sacerdotal consiste num
solido e profundo convivio com Deus
Pai, por meio de Jesus Cristo em
unido ao Espirito Santo, alimentado
nas fontes da Palavra de Deus e da
Santissima Eucaristia e animado de
uma terna devocdo a Virgem, Mde do
Sumo Sacerdote e Rainha dos
apostolos. Bem o entendia Sdo Paulo
quando, em carta a Timoteo,
escrevia: «Exercita-te na piedade.
Porque o exercicio corporal para
pouco serve, mas a piedade é util
para tudo, porque contém a
promessa da vida presente e da
futura. Palavra segura é esta e digna
de toda a aceitacdo: se padecemos
trabalhos e combatemos é porque



esperamos no Deus vivo, que é
Salvador de todos os homens,
principalmente dos fiéis» (1 Tim 4,
7-10).

Certamente, para que essa piedade
floresca necessita-se de paz interior,
«porque Deus ndo é um Deus de
discordia, mas de paz» (1 Cor 14, 33).
Essa paz que oferece
admiravelmente a graca do
sacramento da Peniténcia e que
procede, por um lado, da luta santa
por evitar o que o Apostolo chama
«as obras da carne» (Gal 5, 19); e por
outra, do esmero por cultivar os
frutos que, segundo o proprio Sao
Paulo, o Espirito Santo faz germinar
em nos: «Caridade, gozo, paz,
longanimidade, benignidade,
bondade, fé, mansidao,
temperanca» (Gal 5, 22-23).

Para viver a piedade sacerdotal,
definitivamente, ha que fortalecer a
fé, a esperanca e o amor, pondo toda



a confianca em Deus, com verdadeira
devocdo filial, pois realmente somos
Seus filhos em Jesus Cristo, verdade
gozosa que nos ha-de guiar
continuamente. Temos que pensar
que qualquer acontecimento sucede
pela bondade de Deus; e mesmo
aquele que é humanamente penoso —
ainda que o ndo entendamos —
sabemos que Deus o permite por
bondade, para tirar maiores bens.

O Concilio Vaticano II pediu-nos que
vivéssemos 0 n0ssoO ministério
«santamente e com entusiasmo, com
humildade e fortaleza, de acordo
com a imagem do Sumo e Eterno
Sacerdote, pastor e bispo das nossas
almas»[32]. Para isso, necessitamos
de uma forte unidade de vida,
expressdo tipica de Sdo Josemaria.
Gostava de repetir, de uma forma ou
de outra, que «ha uma unica vida,
feita de carne e espirito e essa é a
que tem que ser —na alma e no corpo
—santa e cheia de Deus»[33].



Aplicando estas palavras a nossa
existéncia sacerdotal, diria que se
trata de procurar o crescimento no
amor de Deus e do proximo através
do exercicio quotidiano do nosso
ministério, por vezes em tarefas
humildes e escondidas, que sempre
ficardo transformadas pela graca em
caminho gozoso de santidade e de
Servico aos outros.

Concluo com outras palavras do
Fundador do Opus Dei, que tdo
lealmente encarnou a figura do
Sumo e Eterno Sacerdote. Dizia: «O
sacerdote, se tem verdadeiro espirito
sacerdotal, se € homem de vida
interior, nunca se podera sentir so.
Ninguém como ele podera ter um
coracdo tdo apaixonado! E o homem
do Amor, o representante entre os
homens do Amor feito homem. Vive
por Jesus Cristo, para Jesus Cristo,
com Jesus Cristo e em Jesus Cristo. E
uma realidade divina que me
comove até as entranhas, quando



todos os dias, elevando e tendo nas
mados o Calice e a Sagrada Hostia,
repito devagar, saboreando-as, estas
palavras do canon: Per Ipsum, et cum
Ipso et in Ipso... Por Ele, com Ele e
nEle, para Ele e para as almas vivo
eu. Do Seu Amor e para o Seu Amor
Vivo eu, apesar das minhas misérias
pessoais. E apesar dessas misérias,
quicd, apesar delas, o meu Amor é
um amor que cada dia se
renova»[34].

Pecamos a Santa Maria, Mae do
Amor Formoso, Mae dos sacerdotes,
que nos obtenha da Trindade esses
sentimentos.

[1] Sdo Josemaria, Forja, n. 46.

[2] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[3] Ibid. Cfr. Const. dogm. Lumen
gentium, n. 35.



[4] Dentre outros testemunhos, é-me
particularmente grato recolher umas
palavras que o Servo de Deus Jodo
Paulo II pronunciou durante uma
homilia, nos primeiros meses depois
da sua eleicdo para a Catedra de
Pedro. Dizia o Santo Padre a um
grupo de fiéis do Opus Dei: «A vossa
instituicdo tem como finalidade a
santificacdo da vida permanecendo
no mundo, no proprio lugar de
trabalho e de profissdo: viver o
Evangelho no mundo, imersos no
mundo, para o transformar e redimir
com o amor a Cristo. F
verdadeiramente grande 0 V0SS0
ideal, que desde os comecos
antecipou aquela teologia do laicato
que caracterizou depois a Igreja do
Concilio e do pos-Concilio» (Jodo
Paulo II, Homilia, 19-08-1979, em
"Insegnamenti di Giovanni Paolo II",
II/2 [1979] 142-147). Na mesma linha
Se expressaram muitos outros
homens de Igreja como o Cardeal S.
Baggio ("Avvenire", Mildo,



26-07-1975), o Cardeal J. Frings (Fur
die Menschen bestellt, Erinnerungen
des Alterzbischofs von Koln, Colonia,
1973, pp. 149-150); o Cardeal F. Konig
("Corriere della Sera", Milao
9-11-1975); o Cardeal M. Gonzdlez
Martin ("Los Domingos de ABC",
Madri, 14-08-1975); o Cardeal N.
Jubany ("ABC", Madri, 8-IV-1979); o
Cardeal J. Hoffner ("Mundo
Cristiano", n. 201 (Outubro de 1979),
etc. Veja-se A. de Fuenmayor, V.
Gomez-Iglesias, J.L. Illanes, El
itinerario juridico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 367-368.

[5] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2b.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1545.

[7] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 95.

[8] Ibid., n. 101.



[9] Cfr. Sdo Josemaria, Homilia
Sacerdote para a eternidade,
13-04-1973.

[10] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
1.

[11] Bento XVI, Discurso ao clero de
Roma, 13-V-2005.

[12] Cit. em A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp 2002,
vol. II, p. 555. Este episodio foi citado
pelo Cardeal Joseph Ratzinger num
discurso no 30° aniversario do
Decreto Presbyterorum Ordinis, para
assinalar como a piedade pessoal do
sacerdote € muito importante para
aproximar as almas de Deus (cfr. J.
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, 27-10-1995 ("Studi
Cattolici” 423 (mayo, 1996), pp.
324-332)

[13] S&o Josemaria, Questoes Atuais
do Cristianismo, n. 59.



[14] Bento XVI, “Discurso ao clero de
Roma”, 13-05-2005.

[15] Bento XVI, “Homilia numa
ordenacdo” sacerdotal, 7-05-2006.

[16] S&o Josemaria, Homilia
Sacerdote para a eternidade,
13-04-1973.

[17] Ibid.

[18] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
4a.

[19] Card. J. Ratzinger, Homilia
durante a Missa pro eligendo
Pontifice, 18-04-2005.

[20] Os seus biografos assinalam que
houve anos em que passaram pelas
suas maos mais de mil sacerdotes,
em diversos retiro espirituais. Cfr. a
relacdo parcial da atividade de
pregacdo de Sdo Josemaria entre
1938 e 1946, data da sua ida para



Roma, em A. Vazquez de Prada, cit.,
pp. 723-729.

[21] Cfr. A. Vazquez de Prada, cit., p.
556.

[22] S&o0 Josemaria, Carta 8-08-1956,
n. 25.

[23] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
2b.

[24] S&o0 Josemaria, Homilia
Sacerdote para a eternidade,
13-04-1973.

[25] Bento XVI, Carta para a
convocacdo de um Ano sacerdotal,
por ocasido do 150° aniversario do
dies natalis do Santo Cura d’Ars,
16-06-2009.

[26] Bento XVI, Discurso ao clero de
Roma, 13-V-2005. Cfr. Jodo Paulo IJ,
Discurso no trigésimo aniversario do
decreto Presbyterorum Ordinis,
27-10-1995.



[27] Cfr., dentre outros, E Cristo que
passa, nn. 87 e 102; Forja, n. 69;
Homilia Sacerdote para a eternidade,
13-04-1973.

[28] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
6.

[29] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
9.

[30] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da Diocese de Albano,
31-08-2006.

[31] Ibid.

[32] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 41.

[33] S&o Josemaria, Questdes atuais
do Cristianismo, n. 114.

[34] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 10-04-1969 (AGP,
P01, 1969, p. 502). Cit. em J.
Echevarria, "Para servir a la Iglesia.



Homilias sobre el sacerdocio”, Rialp
2001, p. 243.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/conferencia-
do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/

	Conferência do Prelado do Opus Dei em Valência

