
opusdei.org

Conferência do
Prelado do Opus Dei
aos sacerdotes

Tendo como pano de fundo o
Ano sacerdotal, D. Juan José
Asenjo convidou o Prelado do
Opus Dei para um encontro
com os sacerdotes da diocese.
Na sua intervenção, “Santos
para santificar”, referiu os
ensinamentos que recebeu de
São Josemaria sobre o
sacerdócio.

20/11/2009



SANTOS PARA SANTIFICAR

Conferência dirigida ao clero de
Córdoba no Ano sacerdotal, 20-
XI-2009

Estamos a percorrer o Ano sacerdotal
convocado por Bento XVI para toda a
Igreja. Na carta que escreveu por
este motivo, o Santo Padre manifesta
o seu propósito de «contribuir para
promover o compromisso de
renovação interior de todos os
sacerdotes, para que o seu
testemunho evangélico no mundo de
hoje seja mais intenso e incisivo» (1).

O desejo de colaborar nesta iniciativa
do Pontífice Romano, moveu o meu
caro irmão no episcopado, D. Juan
José Asenjo, atual Arcebispo de
Sevilha e Administrador Apostólico
de Córdoba, a convidar-me para falar
deste tema perante um grupo de
sacerdotes.



Agradeço-o deveras, embora, ao
mesmo tempo, me pareça ter vindo
“vender mel ao dono do colmeal”.
Era uma expressão que utilizava São
Josemaria Escrivá quando o
convidavam para dirigir a palavra
aos seus irmãos no sacerdócio.
Queria frisar que qualquer deles
poderia fazê-lo muito bem, abrindo o
coração e manifestando o amor às
almas que levava dentro. Se assim se
exprimia um sacerdote tão santo,
que recebeu o encargo divino de
abrir caminhos de santidade no
cumprimento dos deveres próprios
do estado de cada um, e que a Igreja
propôs, junto com outros sacerdotes,
como modelo de santidade para
presbíteros e leigos, pensai o que eu
deveria aqui dizer.

Recorro à sua intercessão diante do
Senhor para que estas minhas
palavras consigam transmitir pelo
menos um pouco da riqueza da sua
doutrina sobre o sacerdócio, de



modo que as suas palavras e o
exemplo da sua vida nos incitem - a
mim também - a realizar essa
conversão interior que a Igreja
espera de cada um, neste Ano
sacerdotal.

Identificação com Cristo,
fundamento do nosso sacerdócio

Na primeira Missa que celebrou,
depois de receber o ministério
petrino, Bento XVI dirigia-se assim
aos sacerdotes que com ele
concelebravam na Basílica de São
Pedro:

«O mistério do sacerdócio da Igreja
radica no fato de que nós, seres
humanos miseráveis, em virtude do
Sacramento podemos falar com o seu
“eu”: in persona Christi, Jesus Cristo
quer exercer o seu sacerdócio por
meio de nós» (2).

Um só é o sacerdote do Novo
Testamento, Jesus Cristo Nosso



Senhor, como refere a epístola aos
Hebreus (cf. Hb 7, 11-28). Nós somos
seus instrumentos em virtude do
sacramento da Ordem, que nos
identifica com Ele.

É o que se manifesta claramente nos
gestos e palavras do Bispo, durante o
rito da ordenação. Quando, em
silêncio, impõe as mãos sobre a
cabeça do candidato, invocando
depois o Espírito Santo com a oração
consacratória, é o próprio Jesus,
Sumo e eterno Sacerdote, quem toma
posse de cada um. A ordenação
sacerdotal produz uma mudança real
em quem a recebe, visível só aos
olhos da fé.

Reafirmava-o São Josemaria, quando,
ao falar da identidade do sacerdote –
que, nos primeiros anos do post-
concílio, era discutida por alguns -
não duvidava em afirmar
decididamente: «Qual é a identidade
do sacerdote? A de Cristo. Todos os



cristãos podem e devem ser não já 
alter Christus, mas ipse Christus:
outros Cristos, o mesmo Cristo! Mas
no sacerdote isto dá-se
imediatamente, de forma
sacerdotal» (3).

Não se trata de uma consideração
apenas teórica, mas que existe de
modo concreto nas mais diversas
situações, também fora dos atos
próprios do sacrum ministerium.

Um acontecimento da vida deste
sacerdote manifesta-o
eloquentemente. Decorria o ano
letivo de 1942-43. O proprietário de
um edifício madrileno da rua de
Jenner, onde era a sede da primeira
residência universitária promovida
pelo Opus Dei no final da guerra
civil, comunicou que necessitava da
casa porque um seu filho ia casar.
Colocava-se um problema de solução
difícil: que fazer com as dezenas de



estudantes que ali viviam, numa
época já adiantada do ano escolar?

Não se podiam deixar assim sem
mais nem menos, na rua. Contudo,
nenhuma das razões apresentadas
pelos diretores daquele trabalho
apostólico conseguiam convencer o
dono a desistir da sua intimação. Até
que o Fundador da Obra foi visitá-lo
pessoalmente, acompanhado por
Amadeo de Fuenmayor, na altura
diretor da Residência, que foi quem
relatou este acontecimento.

A conversa, cortês mas fria, mostrava
que aquela pessoa não estava
disposta a fazer concessões. De
repente, São Josemaria mudou o tom
da entrevista: «Sabe o senhor com
quem está a falar?», perguntou com
tom firme ao seu interlocutor. E, ante
o gesto surpreendido deste,
acrescentou: «Sou um sacerdote de
Jesus Cristo… E não posso consentir
que tenham que abandonar a



Residência em pleno ano escolar
cinquenta estudantes cuja alma me
foi confiada».

O professor A. Fuenmayor, que
assistiu à conversa sem pronunciar
palavra, anota que a partir desse
momento mudou completamente o
decurso da entrevista. O dono
consentiu em prolongar o prazo do
aluguer da casa até ao final do ano
lectivo4.

Este episódio evidencia com força a
consciência viva da identificação
com Jesus Cristo sacerdote, que o
Fundador do Opus Dei tinha em todo
o momento. Revelava, deste modo,
que o caráter da Ordem afeta a toda
a existência daquele que tinha sido
confirmado com este sacramento.
Algo de semelhante acontece com o
fiel corrente, ungido pelo caráter
batismal: toda a sua vida fica
conformada com Cristo. Não se é
cristão, filho de Deus e participante



do sacerdócio de Jesus Cristo só por
instantes, quando se reza ou se
participa numa cerimônia litúrgica.

O ser cristão impregna - deve
impregnar – as vinte e quatro horas
do dia, e a isso têm de aspirar todos
os batizados. O mesmo deve suceder
com quem recebeu o sacramento da
Ordem: temos de ser - como gostava
de insistir São Josemaria -
«sacerdotes-sacerdotes, sacerdotes
cem por cento» (5), em todos os
momentos e circunstâncias.

«Ser sacerdote - recordarei com
palavras de Bento XVI - significa
converter-se em amigo de Jesus
Cristo, e isto cada vez mais com toda
a nossa existência. O mundo tem
necessidade de Deus, não de um deus
qualquer, mas do Deus de Jesus
Cristo, do Deus que se fez carne e
sangue, que nos amou até morrer
por nós, que ressuscitou e criou em si
mesmo um espaço para o homem.



Este Deus deve viver em nós e nós
n’Ele. Esta é a nossa vocação
sacerdotal: só assim o nosso
ministério pode dar fruto» (6).

Estamos convencidos de que as
palavras do Papa correspondem à
mais pura realidade. Mas também
sabemos - como escreveu São Paulo -
que levamos um tesouro divino em
vasos de barro (cf. 2 Cor 4, 7).

Talvez tenhamos revivido em algum
momento da nossa vida a
experiência de São Pedro depois da
pesca milagrosa. A desproporção
entre a grandeza da tarefa
encomendada – tornar presente
Cristo entre os homens - e as nossas
limitações pessoais revelam-se-nos às
vezes em toda a sua amplitude.
Contudo, a toda a hora, a recordação
de que Jesus nos chamou amigos (cf.
Jo 15, 15) e nos sustenta com a sua
graça, nos fortalecerá e ajudará a
superar esses momentos, se alguma



vez se apresentarem. «A fé em Jesus,
Filho de Deus vivo, é o meio pelo
qual voltamos a apoiar-nos sempre
na mão de Jesus e mediante o qual
ele agarra a nossa mão e nos
guia» (7).

Identificação com Cristo nos atos
do ministério

Se toda a nossa existência está
marcada pelo caráter sacerdotal,
com maior razão isso sucede quando
exercitamos os atos próprios do
nosso ministério; e é aí onde
especialmente temos de procurar a
nossa própria santificação.

O Servo de Deus D. Álvaro del
Portillo soube expor com acuidade;
por alguma razão foi um dos
especialistas que mais trabalharam
para que no Concílio Vaticano II se
desse o devido realce ao
chamamento dos presbíteros à
santidade precisamente no exercício
do seu ministério. Permiti que leia



umas palavras suas, que são como
que o resumo do que eu quereria
transmitir nestes momentos de
conversa fraterna.

«Impõe-se conseguir que os
sacerdotes adquiram nos seus anos
de preparação, e na sucessiva
formação permanente, uma clara
consciência da identidade que existe
entre a realização da sua vocação
pessoal – ser sacerdote na Igreja -, e
no exercício do ministério in persona
Christi Capitis. O seu serviço à Igreja
consiste, essencialmente (outros
modos de um sacerdote servir podem
ser legítimos; mas secundários), em
personificar ativa e humildemente
entre os seus irmãos Cristo Sacerdote
que dá a vida e purifica a Igreja,
Cristo Bom Pastor, que a conduz na
unidade ao Pai, e Cristo Mestre que a
conforta e a estimula com a sua
Palavra, e com o exemplo da sua
Vida.



Esta formação do sacerdote é algo
que dura toda a vida, porque nos
seus diversos aspectos, tende - deve
tender - a configurar nele Cristo (cf.
Gal. 4, 19), realizando essa
identificação como tarefa, na
resposta ao que essa identificação
encerra como dom sacramental já
recebido.

Uma tarefa, que postula além de uma
incessante atividade pastoral e, como
condição da eficácia desta, uma
intensa vida de oração e de
penitência, uma sincera direção
espiritual da própria alma, um
recurso ao sacramento da Penitência
vivido com periodicidade e com
extrema delicadeza, e toda esta
existência enraizada, centrada e
unificada no Sacrifício
Eucarístico» (8).

Deter-me-ei brevemente em alguns
destes momentos, especialmente na
celebração do Santo Sacrifício e na



administração da Penitência, porque
nesses instantes o nosso ser ipse
Christus, o próprio Cristo, como
Cristo, como sacerdote, atinge a sua
maior densidade ontológica.

Santa Missa: “in persona Christi”

O Papa instou a refletir
especialmente na figura do Santo
Cura de Ars neste ano sacerdotal, em
que comemoramos o 150º
aniversário do seu dies natalis, do
seu nascimento para o Céu.

Estava convencido – escreveu Bento
XVI - de que todo o fervor na vida de
um sacerdote dependia da Missa: “A
causa da relaxação do sacerdote é
que descuida a Missa. Meu Deus, que
pena o sacerdote que celebra como
se estivesse a fazer algo de vulgar!”.
Sempre que celebrava, tinha o
costume de oferecer também a
própria vida como sacrifício: “Como
aproveita a um sacerdote oferecer-se



a Deus em sacrifício todas as
manhãs”” (9).

O Concílio Vaticano II afirma no
decreto Presbyterorum Ordinis que a
celebração da Missa é o momento
mais importante do dia de um
sacerdote, pois constitui o «centro e
raiz de toda a vida do
presbítero» (10).

Por isso, é lógico que procuremos
celebrá-la cada dia do melhor modo
possível. Penso que a todos nos
impressionou o testemunho do Servo
de Deus João Paulo II, quando – a
ponto de celebrar as suas bodas de
ouro sacerdotais – comentava com
simplicidade:

«No arco de quase cinquenta anos de
sacerdócio, a celebração da
Eucaristia continua a ser para mim o
momento mais importante e mais
sagrado. Tenho plena consciência de
celebrar no altar in persona Christi.
Jamais no decorrer destes anos,



deixei a celebração do Santíssimo
Sacrifício. Se isto aconteceu alguma
vez, foi apenas por motivos alheios à
minha vontade. A Santa Missa é de
modo absoluto o centro da minha
vida e de todo o meu dia» (11).

A Trindade concede ao sacerdote um
dom que não se pode exprimir: ser
instrumento para que a paixão,
morte e ressurreição de Nosso
Senhor, acontecida historicamente
há dois mil anos, se faça
sacramentalmente presente, na sua
autêntica realidade e com a sua
plena eficácia santificadora. Como
afirma João Paulo II, graças à
Eucaristia produz-se no nosso mundo
«uma misteriosa
“contemporaneidade” entre aquele 
Triduum e o decorrer de todos os
séculos. Este pensamento leva-nos a
sentimentos de grande assombro e
gratidão (…). Este assombro tem de
inundar sempre a Igreja, reunida na
celebração eucarística» (12).



O sacerdote não deve acostumar-se a
este prodígio de amor que realiza
cada dia sobre o altar e que perdura
no tabernáculo depois da Missa. Com
a ajuda de Deus, tem de observar
com olhar sempre novo o que
conhece com os olhos da fé, sem se
cansar de considerar uma vez e outra
esta maravilha.

Como as crianças, de quem é o Reino
dos Céus (cf. Mt. 18,3-4), gozam de
uma capacidade de assombro
praticamente ilimitada, assim o
sacerdote necessita desse sentido de
se maravilhar ante o mistério, fruto
da fé e do amor, para celebrar a
Eucaristia e no decorrer da própria
celebração.

Todos os cristãos têm de cultivar esse
assombro, mas de modo especial os
sacerdotes, a quem foi concedida a
faculdade de realizar este tão grande
milagre. A identidade do sacerdote –
reitero-o uma vez mais com palavras



de São Josemaria - consiste em ser
«instrumento imediato e diário dessa
graça salvífica que Cristo nos
ganhou. Se se compreender isto, se se
meditar no silêncio ativa da oração,
como considerar o sacerdócio como
uma renúncia? É um ganho que não
é possível calcular. A Nossa Mãe
Santa Maria, a mais santa das
criaturas – mais do que Ela só Deus -
trouxe uma vez ao mundo Jesus; os
sacerdotes trazem-no à nossa terra,
ao nosso corpo e à nossa alma, todos
os dias: vem Cristo para nos
alimentar, para nos vivificar, para
ser, já desde agora, penhor da vida
futura» (13).

É inesgotável a riqueza desta
realidade assombrosa: no altar o
sacerdote é ipse Christus, o mesmo
Cristo, de modo sacramental!
Empresta a Jesus Cristo a voz, as
mãos, todo o seu ser, para que se faça
presente o Santo Sacrifício do



Calvário em todo o espaço do mundo,
até ao fim dos tempos.

É um dever - dever de amor, mas
dever - que o presbítero seja exigente
consigo próprio, para subir ao altar
com a menor indignidade possível da
sua parte. Para estimular esta
consciência, talvez possa servir um
conselho prático: dividir o dia em
duas partes: de manhã, fazer ações
de graças à Trindade por ter
celebrado a Santa Missa; de tarde,
preparar já a do dia seguinte.

Assim dizia um sacerdote santo:
«Procuro que o último pensamento
[de cada dia] seja de agradecimento
por ter celebrado a Santa Missa nesse
dia. E digo também: Senhor, dou-te
graças porque pela tua misericórdia
espero celebrar também amanhã a
Santa Missa, renovando o Divino
Sacrifício in persona Christi e
consagrando o teu Corpo e o teu



Sangue. Assim vou adormecendo e
vou-me preparando» (14).

Uma manifestação de sentido
sacerdotal, que Bento XVI recordou, é
a de subir ao altar com os
paramentos adequados. O Santo
Padre convida a examinar o
significado dessas vestes - o amito, a
alva, a estola, a casula -, tão
claramente expresso nas orações que
a Igreja aconselha para o momento
de se paramentar antes da
celebração.

«O fato de nos aproximarmos do
altar paramentados com as vestes
litúrgicas, explica Bento XVI, deve
tornar claramente visível aos
presentes, e a nós próprios, que
estamos ali “na pessoa de Outro”. Os
paramentos sacerdotais, tal como se
desenvolveram ao longo do tempo,
são uma profunda expressão
simbólica do que significa o
sacerdócio (…). Para nós,



paramentar-nos deve ser algo mais
do que um até externo; implica
renovar o “sim” da nossa missão, o
“já não sou eu” do Batismo, que a
ordenação sacerdotal de modo novo
nos dá e ao mesmo tempo nos
pede» (15).

Ministros da misericórdia de Deus

Junto com a celebração litúrgica, a
administração do sacramento da
Reconciliação é outro momento em
que a identificação do presbítero
com o Sumo e Eterno Sacerdote
atinge a sua máxima intensidade.
Falou-se muito de que estamos a
atravessar uma crise da Confissão,
mas realmente – e assim o têm
afirmado várias vezes os Romanos
Pontífices nestes últimos anos – trata-
se antes de uma crise de confessores.
Prova-o o fato de quando numa
igreja há sacerdotes disponíveis para
confessar, com horários claros, com
sinais inequívocos da sua presença,



em pouco tempo muitos fiéis afluem
para receber este sacramento.

As coisas não estão mais difíceis
agora do que nas épocas passadas,
mas é certo que faz falta uma
catequese sobre a necessidade do
sacramento da misericórdia divina,
aproveitando homílias, aulas de
preparação para a Confirmação ou
para o Matrimonio, etc., e que os
sacerdotes se mostrem disponíveis
para confessar.

Bento XVI escreve que «em França,
em tempos do Santo Cura de Ars, a
confissão não era nem mais fácil
nem mais frequente do que nos
nossos dias (…). Mas ele tentou por
todos os meios, na pregação e com
conselhos persuasivos, que os seus
paroquianos redescobrissem o
significado e a beleza da Penitência
sacramental, mostrando-a como uma
íntima exigência da presença
eucarística. Soube iniciar assim um



“círculo virtuoso”. Com seu
prolongado estar diante do Sacrário
na Igreja, conseguiu que os fiéis
começassem a imitá-lo, indo visitar
Jesus, com a certeza de que ali
encontrariam também o seu pároco,
disponível para os escutar e os
perdoar. No final, uma multidão,
proveniente de toda a França,
retinha-o no confessionário até às
dezesseis horas ao dia» (16).

Certamente não se nos pede o mesmo
que ao Santo Cura de Ars, mas talvez
o tempo disponível para a
administração deste sacramento
dependerá de muitos fatores, dos
encargos que tenhamos recebido, etc.
Mas, certamente, se nos
examinarmos com sinceridade,
descobriremos que poderíamos fazer
algo mais; que retirando um pouco
do tempo que dedicamos a outros
trabalhos, poderíamos reservar
algumas horas semanais para
estarmos disponíveis no



confessionário. Talvez em nenhum
outro momento, como atualmente, se
manifesta com tanta clareza que –
como afirmava São João Maria
Vianney - “o sacerdócio é o amor do
Coração de Jesus” (17).

Também neste ponto São Josemaria
oferece o testemunho da sua própria
experiência, corroborado pela de
muitos presbíteros. «Um conselho de
irmão», dizia a quem lhe perguntava
sobre a dedicação ao Sacramento da
Penitência: «Sentai-vos no
confessionário todos os dias, ou pelo
menos duas ou três vezes por
semana, esperando ali as almas como
o pescador espera os peixes. Ao
princípio, talvez não venha ninguém.
Levai o breviário, um livro de leitura
espiritual ou algo para meditar. Nos
primeiros dias podereis, depois virá
uma velhinha e dir-lhe-eis que não
basta que ela seja boa, que deve
trazer os seus netos pequeninos.
Quatro ou cinco dias depois virão



duas meninas, e depois um rapazito,
e a seguir um homem, um pouco às
escondidas… Ao cabo de dois meses
não vos deixarão viver, nem podereis
rezar nada no confessionário, porque
as vossas mãos ungidas estarão,
como as de Cristo – confundidas com
elas, porque sois Cristo - dizendo: eu
te absolvo». E concluía: «Amai o
confessionário. Amai-o, amai-o! Esse
é o caminho para desagravar o
Senhor por tantos irmãos nossos que
agora não se querem sentar no
confessionário, nem ouvir as almas,
nem administrar o perdão de
Deus» (18).

Intimidade de amizade com o
Senhor

O significado mais profundo do
sacerdócio resume-se em serem
ministros e amigos de Jesus.
Ministros que dizem, como São
Paulo: somos, pois, embaixadores ao
serviço de Cristo, já que é Deus quem



exorta por nosso intermédio. Nos vo-
lo pedimos por Cristo: reconciliai-vos
com Deus! (2 Cor 5, 20). E amigos
íntimos que - como refere o
Evangelho - sabem perseverar a seu
lado nos momentos de dificuldade
(cf. Lc 22, 28).

Intimidade significa comunhão de
pensamento e de vontade, de
sentimentos e de aspirações,
conforme o conselho do Apóstolo das
gentes: tende entre vós os mesmos
sentimentos que havia em Cristo Jesus
(Flp 2, 5).

A união com Jesus não é algo de
caráter meramente interior, mas que
se tem de manifestar em obras. «Isso
significa – explica o Santo Padre - que
devemos conhecer Jesus de um modo
cada vez mais pessoal, escutando-O,
vivendo com Ele, estando com Ele.
Devemos escutá-lo na lectio divina,
quer dizer, lendo a Sagrada Escritura
não de um modo acadêmico, mas



espiritual. Assim, aprendemos a
encontrar-nos com o Jesus presente
que nos fala. Devemos raciocinar e
refletir, diante dele e com Ele, nas
suas palavras e na sua maneira de
atuar. A leitura da Sagrada Escritura
é oração, deve ser oração» (19).

O exemplo do Senhor é muito claro.
Os evangelistas mostram-no em
constante colóquio com Deus Pai, e
ao mesmo tempo manifestam que,
com muita frequência, se retirava ao
monte para rezar só; quer dizer,
dedicava momentos específicos à
oração, afastado da multidão e
inclusivamente dos mesmos
Apóstolos. O sacerdote, ipse Christus
tem de imitar o exemplo do Mestre.
Só assim crescerá na intimidade com
Ele e será bom instrumento para
comunicar a outros essa amizade.

Sabemos bem que a eficácia dos
sacramentos não depende da
santidade pessoal de quem os



administra, porque atuam ex opere
operato, pela sua própria virtude;
quer dizer, são primeiro de tudo
ações de Cristo, único e perfeito
Sacerdote, fonte da vida
sobrenatural. Mas, pela Comunhão
dos Santos, chegarão mais graças às
almas, se o sacerdote está bem unido
a Jesus Cristo; e esta boa disposição
assegura-se mediante a intimidade
assídua com o Senhor no Pão e na
Palavra, na Eucaristia e na oração.
«Só assim podemos falar
verdadeiramente in persona Christi,
embora a nossa separação interior de
Cristo não possa pôr em perigo a
validez do sacramento. Ser amigo de
Jesus, ser sacerdote, significa,
portanto, ser homem de oração» (20).

O Magistério da Igreja, os
ensinamentos dos santos, e a própria
experiência revelam a necessidade
de os clérigos cultivarem uma vida
interior forte, com a celebração
diária da Eucaristia, com o recurso



frequente à confissão sacramental,
com a recitação do Ofício Divino e
tempos dedicados à oração pessoal,
com uma devoção filial à Santíssima
Virgem. Essa será a garantia de uma
ação pastoral realmente eficaz.

O tempo que dedicamos à oração –
dizia Bento XVI a um grupo de
sacerdotes - não é tempo subtraído à
nossa responsabilidade pastoral, mas
é precisamente “trabalho” pastoral, é
orar pelos demais. No “Comum dos
Pastores” lê-se que uma das
características do bom pastor é que
“multum oravit pro fratribus”. É
próprio do pastor ser homem de
oração, estar ante o Senhor a orar
pelos demais, substituindo também
os demais, que talvez não saibam
orar, não queiram orar ou não
encontrem tempo para orar. Assim
se torna evidente que este diálogo
com Deus é uma atividade
pastoral» (21).



Neste contexto adquire especial
importância a fidelidade à Liturgia
das Horas. Seria um grande erro
considerar que esses momentos de
oração vocal e mental são uma perda
de tempo, perante as urgências das
tarefas pastorais e que não acontece
nada se os omitimos. Precisamente
essa oração pública da Igreja é um
dos encargos confiados com a
ordenação sacerdotal. Não se limita a
uma obrigação imposta a partir de
fora; apresenta-se como uma
necessidade do coração sacerdotal
para quem se sabe ministro no Corpo
místico de Cristo.

Dizia o Papa numa ocasião que,
interiorizando a prece litúrgica,
reservando os momentos mais
apropriados para esta oração,
prolongamos essa grande cadeia
suplicante que os homens justos do
Antigo Testamento iniciaram.
Oramos com o Senhor, ou melhor, o
Senhor ora em nós, como explica



Santo Agostinho: orat pro nobis ut
sacerdos noster; orat in nobis ut caput
nostrum; oratur a nobis ut Deus
noster (23). Oramos com a Igreja de
todos os tempos. Assim se
compreende que o encargo recebido
é uma responsabilidade valiosa que
se confia ao sacerdote, para manter
aceso no mundo, até ao fim dos
tempos, o insubstituível archote da
oração.

Há uma consideração de São
Josemaria sobre a necessidade de se
esforçar na oração quando o rezar
custa, especialmente válida no
contexto da Liturgia das Horas:
«Podeis-vos unir à oração de todos os
cristãos de qualquer época: os que
nos precederam, os que vivem agora,
os que virão nos séculos futuros.
Assim, sentindo esta maravilha da
Comunhão dos Santos, que é um
canto interminável de louvor a Deus,
embora não vos apeteça ou ainda
que vos sintais com dificuldades –



secos! -, rezareis com esforço, mas
com mais confiança» (24).

Preocupação pelos sacerdotes

Nestes rápidos comentários não é
possível expor tantos outros aspectos
que o Ano sacerdotal sugere. Limitei-
me a recordar alguns pontos que me
parecem especialmente importantes,
porque fazem parte do ministério
que nos foi confiado e incidem
profundamente na procura da
santidade. Mas não quereria
terminar sem me referir a outro
ponto capital para os sacerdotes: a
preocupação de uns pelos outros,
pelo bem espiritual e material dos
nossos irmãos no sacerdócio e, em
última instância, pela sua santidade.

O irmão ajudado pelo seu irmão é
como uma cidade amuralhada (Prv
18, 19, Vulgata). O Senhor colocou os
seus ministros na Igreja para
proporcionarem aos fiéis a força
salvífica do Evangelho – a Palavra de



Deus e os sacramentos - e guiá-los
assim pelo caminho da santificação.
E temos de procurar ir à frente: ser
luz que brilha para iluminar a todos,
sal que condimente a vida cristã (cf.
Mt 5, 13-14). Mas cada sacerdote sabe
que ele mesmo está cheio de
debilidades (cf. Hb 5, 2) e precisa da
ajuda dos outros. «Daí que seja de
grande importância que todos os
sacerdotes diocesanos ou religiosos,
se ajudem mutuamente, a fim de
serem sempre cooperadores da
verdade» (25). O convívio fraterno
entre os sacerdotes é um meio para
progredir no caminho, superando os
momentos de fraqueza ou de
cansaço, que se apresentarem.

São Josemaria, durante muitos anos,
dedicou as suas melhores energias
aos seus irmãos no sacerdócio, como
os seus biógrafos o manifestaram. O
seu amor à Igreja levava-o também a
fomentar em todo o momento as
vocações sacerdotais. Tinha-o muito



gravado na alma, pois era consciente
de que o futuro da Igreja reclama
sacerdotes bem formados, cheios de
desejos de santidade e de zelo pelas
almas. Esta solicitude manifestou-se
especialmente nos anos do imediato
post-concílio, quando em quase todo
o mundo começou a verificar-se uma
considerável diminuição do número
de vocações sacerdotais. Essa
preocupação chegou a ser tão forte,
que literalmente até lhe roubava o
sono, ao mesmo tempo que o levava
a rezar e a fazer rezar sem descanso
por esta intenção.

Infelizmente, na maior parte dos
países – sobretudo nas nações
desenvolvidas do Ocidente - continua
a escassez de vocações sacerdotais,
com a inevitável repercussão na
atenção pastoral dos fiéis. Entre
todos, temos de conseguir do Senhor
da messe que envie muitos
trabalhadores para o seu campo (cf.
Mt 9, 37-38). Não se pode considerar



esta ocupação como tarefa que
compete só aos Bispos e aos
encarregados da pastoral vocacional:
é uma tarefa conjunta de pastores e
fiéis, unidos no mesmo amor à Igreja,
que necessita urgentemente de
muitos e santos sacerdotes. Constitui,
portanto, uma responsabilidade que
atinge todos os cristãos: implorar a
Jesus Cristo, Sumo Sacerdote, por
esta intenção, pondo os meios
práticos, concretos, que estiverem ao
alcance de cada um. Falemos todos
nós deste tema na pregação e nas
catequeses, também para fomentar
nos pais e mães de família o desejo
santo de que o Senhor chame algum
dos seus filhos para o caminho do
sacerdócio; aproveitemos os meios
que nos foram confiados – desde a
administração do sacramento da
Penitência até às ocasiões mais
comuns que se nos apresentarem -
para abrir horizontes de entrega a
Deus, já que é uma tarefa apostólica
prioritária no momento presente.



Semeemos sem cessar a semente das
possíveis vocações; o Semeador
divino ocupar-se-á de dar o
incremento.

Reforçar a comunhão com os
Bispos

Não posso deixar de referir a
necessidade de todos os sacerdotes
quererem estar muito unidos ao seu
Bispo. O Senhor repete-no-lo de
muitas maneiras, ao afirmar que
toda a cidade ou casa desunida
acabará por se autodestruir (cf. Mt
12,25), quando fala de que os
sarmentos têm de estar unidos à vide
(cf. Jo 15, 5) para darem frutos
saborosos e abundantes.
Consideremos que a unidade entre o
clero e o seu Prelado, entre o Bispo e
os seus sacerdotes, foi escolhida
como sentença muito clara, no
Concílio Vaticano II, citando Santo
Inácio de Antioquia, ao assimilar esta
estreita união com a que existe entre



Cristo e a Igreja, ou entre Cristo e
Deus Pai (26). A comunhão do clero
de cada Diocese em torno do seu
Pastor é um dos objetivos concretos
preconizados pelo Papa para este
Ano sacerdotal. «Em linha com a
Exortação apostólica Pastores dabo
vobis do Papa João Paulo II –
escreveu Bento XVI -, quereria
acrescentar que o ministério
ordenado tem uma “forma
comunitária” radical, e só pode ser
desempenhado na comunhão dos
presbíteros com o seu Bispo. É
necessário que esta comunhão entre
os sacerdotes e com o seu próprio
Bispo, baseada no sacramento da
Ordem e manifestada na
concelebração eucarística, se traduza
em diversas formas concretas de
fraternidade sacerdotal efetiva e
afetiva (cf.Pastores dabo vobis, 74).
Só assim os sacerdotes saberão viver
em plenitude o dom do celibato e
serão capazes de fazer florescer
comunidades cristãs onde se repitam



os prodígios da primitiva pregação
do Evangelho» (27).

Ajudemos os Bispos, para ajudar
também os sacerdotes. É preciso que
todos usufruamos dessa clara
interdependência mútua que tantas
consequências magníficas trará para
todo o Povo de Deus. Sempre, e mais
nos momentos históricos que
vivemos, essa total união se
configura como elemento necessário
para fazer a Igreja como Jesus Cristo
quer. Aspiremos a que se dê
cumprimento ao mandatum novum
(Jo 13, 34) com esse matiz que tem
um conteúdo de obrigação: para que
se reconheça a Igreja de Cristo, nós,
os pastores temos de nos amar como 
Ele nos amou (cf. Ibid.).

Termino com outras palavras de São
Josemaria, com a esperança de que
avivem ainda mais em todos os
presbíteros a santa inquietação por
fomentar vocações sacerdotais.



Durante uma viagem pela América
do Sul, quase no final da sua vida
terrena, dirigia-se a um grupo de
irmãos sacerdotes diocesanos
estimulando-os a preocuparem-se
pela formação daqueles que davam
esperanças de receber o
chamamento para o sacerdócio. E
concretizava: «Procurai ajudas
econômicas, e enviai [para o
Seminário] essas almas que estais a
preparar desde crianças. Dai-lhes
vida interior, ensinai-os a amar a
Deus, a encontrá-lo dentro da sua
alma, a ter uma piedade filial à
Santíssima Virgem, a pensar que
coisa maior do mundo é ser outro
Cristo e o mesmo Cristo. Propósito
firme – acrescentava -: pelo menos,
um sucessor! E, como falham, pelo
menos dois. Se fizerdes esse
propósito, dareis a volta a tudo. Basta
que queirais» (28).

A Virgem Santíssima, Mãe do Sumo e
Eterno Sacerdote e Mãe nossa,



alcançar-nos-á do seu Filho - com o
nosso esforço concreto - o dom da
santidade no exercício do nosso
trabalho sacerdotal, para que
sejamos instrumentos eficazes na
santificação de almas, que a
Trindade Beatíssima quer realizar
pelo nosso ministério.

1. Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

2. Bento XVI, Homília na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

3. São Josemaria, Homília Sacerdote
para a eternidade, 13-IV-1973.

4. Cfr. A. Vázquez de Prada, vol. II. p,
465.

5. São Josemaria, cit.

6. Bento XVI, Homília na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

7. Ibid.



8. D. Álvaro del Portillo, Sacerdotes
para uma nova evangelização, in
“Escritos sobre el sacerdocio”, 6ª ed.
Palavra, 1991, p. 202.

9. Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009, Cfr. B. Nodet, ”Le Curé
d’Ars. Sa pensée, son Coeur “, ed.
Xavier Mappus, 1966, p. 104 e 105.

10. Concílio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

11. João Paulo II. Palavras na
conclusão do encontro por ocasião
do 30º aniversário do decreto
“Presbyterorum Ordinis”, 27-X-1995.

12. João Paulo II. Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 5.

13. São Josemaria, Homília Sacerdote
para a Eternidade, 13-Iv-1973.

14. São Josemaria. Notas de uma
reunião familiar, 10-V-1974 (AGP,
PO1, X-1974, p. 64).



15. Bento XVI, Homilia na Missa
Crismal, 5-IV-2007.

16. Bento XV, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

17. Cit. por Bento XVI na sua Carta
aos sacerdotes, 16-VI-2009.

18. São Josemaria, Notas de uma
reunião com sacerdotes no Porto, 31-
X-1972 (AGP, PO4, volI, p. 758).

19. Bento XVI, Homília na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

20. Ibid.

21. Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano, 31-
VIII-2006.

22. Ibid.

23. Santo Agostinho, Narrações sobre
os Salmos, 85,1.



24. São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 6-IX-1973 (AGP, PO1
X-1973,p. 31)

25. Concílio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 8.

26. Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen Gentium, n. 27.

27. Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

28. São Josemaria, Notas de uma
reunião com sacerdotes, Lima, 26-
VII-1974 (AGP, PO4 1974, vol II,p.
401).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conferencia-
do-prelado-do-opus-dei-aos-sacerdotes/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-aos-sacerdotes/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-aos-sacerdotes/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-aos-sacerdotes/

	Conferência do Prelado do Opus Dei aos sacerdotes

