opusdei.org

Comunicar as
proprias conviccoes

Séo Jodo Paulo II dizia que "A
comunicacdo gera cultura e a
cultura se transmite mediante a
comunicacao”. Esse nexo entre
comunicacdo e cultura € uma
das principais razdes pelas
quais o mundo da comunicacao
suscita grande atracdo entre
aqueles que se interessam pela
ética.

16/04/2009

Em um encontro para
comunicadores que a Conferéncia



Episcopal Italiana promoveu em
novembro de 2002, Jodo Paulo II
mencionava o fato de que “as rapidas
transformacdes tecnoldgicas estao
determinando, sobretudo no campo
da comunicacdo social, uma nova
condicdo para a transmissdo do
saber, para a convivéncia entre os
povos, para a formacdao dos estilos de
vida e das mentalidades. A
comunicacgdo gera cultura e a cultura
se transmite mediante a
comunicac¢do”. Esse nexo entre
comunicacao e cultura é uma das
principais razodes pelas quais o
mundo da comunicac¢do suscita
grande atracdo entre aqueles que se
interessam pela ética.

3k 3 Sfe s 3k 3k 3k Sk sfe sk sk ok Sk S sfe sk sk ok Sk Sk she sk sk sk Sk sk s sk sk Sk ke sk sk sk sk Sk Sk sk sk

“As rapidas transformacdoes
tecnoldgicas estao determinando,
sobretudo no campo da comunicacao
social, uma nova condicdo para a
transmissdo do saber, para a



convivéncia entre 0os povos e para a
formacdo dos estilos de vida e das
mentalidades”[1]. A adequada
maturidade moral pessoal ndo é
independente da comunicacao e da
cultura, que se expressa nos fins e
estilos de vida socialmente aceitos,
nas leis, na celebracao dos
acontecimentos e personagens do
passado que melhor correspondem a
identidade moral de uma sociedade.

A cultura possui algumas leis
proprias, pelo que as ideias — e 0s
sentimentos que estas fomentam —
tém uma consisténcia e um
desenvolvimento bastante
auténomo. E como se as ideias,
quando passam ao plano da cultura e
da comunicacdo, se separassem das
inteligéncias que as produziram e
comecassem a viver uma vida
propria, desenvolvendo-se com uma
forca que depende somente de si
mesma. Uma forca que depende de
sua consisténcia objetiva e de seu



dinamismo intrinseco, talvez
diferente da intencdo que tinham as
pessoas que as colocaram em
circulacéao.

Por isso, todos que desejam
influenciar na vida social com o
espirito do Evangelho devem estar
atentos a intima relacdo entre
comunicacao e cultura; se se deseja
intervir positivamente na criacdo e
transmissdo de modos de vida e de
visdes do homem, é preciso atender a
consisténcia e ao previsivel
desenvolvimento das ideias, mais
que a pretensa intenc¢do das pessoas.
Uma atitude polémica, uma resposta
brilhante ou ferina podem fazer
calar a um adversario, mas se nao se
entende o que se expunha, nem se
apreciou a consisténcia de suas
ideias e as possiveis linhas de
desenvolvimento que estas tinham,
provavelmente ndo se colaborou no
crescimento cultural nem mesmo se
ofereceu uma alternativa cultural



adequada; e assim, as ideias que
foram rejeitadas, reduzindo ao
siléncio a quem as promoveu,
seguirdo tendo uma vida longa.
Somente se se consegue fazer uma
proposta que conserve e supere o
que de bom e de verdadeiro havia
nas ideias que se considera justo
combater, é que se dara um influxo
cultural real.

Verdade e liberdade

Em mais de uma ocasido, Jodo Paulo
IT destacou que o conflito entre
verdade e liberdade esta presente em
boa parte dos problemas que afetam
a cultura de nosso tempo[2]. A esse
mesmo assunto referiu-se Bento XVI
com o conceito de relativismo[3].
Diante das posi¢Oes relativistas, tem-
se a tentacdo de responder
mostrando sua contradi¢do interna:
quem considera que toda verdade é
relativa faz, na realidade, uma
afirmacdo absoluta, e por isso



contradiz-se a si mesmo. Trata-se de
uma critica verdadeira, mas
culturalmente pouco eficaz, porque
ndo busca entender os pontos de
apoio que sustentam os fundamentos
relativistas, nem parece
compreender a questao que tentam
solucionar.

A partir de uma perspectiva ético-
social, as posicOes relativistas tém
seu ponto de partida baseado no fato
de que na sociedade atual existe uma
pluralidade de projetos de vida e de
concepcdes do bem, o qual parece
propor uma disjuntiva: ou se
renuncia a ideia de julgar os
diferentes projetos de vida, ou ha
que se abandonar o ideal ou o modus
vivendi caracterizado pela
tolerancia.Com outras palavras, um
modo de vida tolerante requereria
admitir que qualquer concepcéo de
vida vale o mesmo, ou pelo menos
tem o mesmo direito de existir que
cada uma das demais; se isto nao se



admite, cai-se em um
fundamentalismo ético e social.

O raciocinio é bastante enganador,
mas apresenta-se com aparéncia de
verdade por causa de um feito
inegavel, que constitui seu ponto de
apoio: ao longo da historia, e
inclusive na atualidade, nao faltou
quem oprimisse violentamente a
liberdade das pessoas e dos povos em
nome da verdade. Por isso, para que
a mensagem evangélica seja
retamente entendida, faz-se
necessario evitar qualquer palavra,
raciocinio ou atitude que possa fazer
pensar que um cristdo coerente
sacrifica a liberdade em nome da
verdade. Se fosse dada esta
impressao, ainda que
involuntariamente, contribuir-se-ia
para consolidar o pressuposto
fundamental do relativismo: a ideia
de que o amor a verdade e 0 amor a
liberdade sdo incompativeis, pelo
menos na pratica.



A comunicacdo de convicgdes cristas
e de conteudos éticos necessita
demonstrar com obras, e nao
somente com palavras, que entre
verdade e liberdade existe uma
verdadeira harmonia; isto requer, de
um lado, estar profundamente
convencido do valor e do significado
da liberdade pessoal. Mas, por outro
lado, obriga a distinguir
cuidadosamente o terreno ético do
terreno politico e juridico. Em
primeiro lugar, toda chamada da
autoridade dirige-se a liberdade; em
segundo, o recurso a coac¢ao pode ser
legitimo.

Ftica e politica

Nas questdes éticas, a consciéncia
abre-se a verdade, que tem um
evidente poder normativo sobre as
proprias decisdes; estd em jogo a
relacdo da consciéncia pessoal com a
concepcdo que se tem do bem
humano, as vezes relacionado com



principios religiosos; por sua vez, 0
ambito juridico e politico refere-se as
relacdes entre pessoas ou entre
pessoas e instituicdes, que —
enquanto reguladas pelas leis — estdo
submetidas ao poder coativo que o
Estado e seus representantes podem
usar legitimamente.

Estes dois &mbitos — ético e politico —
estdo muito relacionados, e muitas
vezes tém um desenvolvimento
paralelo. O homicidio intencional,
por exemplo, tem ao mesmo tempo
uma grave culpa moral e um crime
que o Estado tem o dever de
perseguir e punir. Mas ainda neste
caso, os dois Ambitos apresentam
diferencas significativas. Basta
pensar, por exemplo, no perdao.
Uma coisa é o perdao da culpa moral
e outra bem diferente o perdao do
crime: é desejavel que os parentes da
vitima de um homicidio perdoem
cristdmente ao culpado, mas nao
seria admissivel que o Estado



seguisse sistematicamente uma
politica de impunidade do homicidio
intencional. Afirmar o contrario
seria um abuso ideoldgico ou uma
grave ofensa contra o bem comum.

Neste tipo de diferenca se faz
necessario distinguir o plano ético do
politico no que se refere aos
principios morais do Evangelho. Para
evitar mas interpretacoes, ha que se
oferecer um fundamento ético as
mensagens do tipo moral,
explicitando que tal verdade ndo
pretende impor-se mediante o uso do
poder politico de coacdo; isto €
compativel com que, em outro tipo
de verdades éticas, exista uma
dimensao ético-politica ou ético-
juridica. Nestes casos, devera ser
oferecida, ademais, uma justificagao
politica ou juridica, ou seja, devera
ser demonstrado ndo somente que o
comportamento em questdo é
moralmente equivocado, mas
também que existem razoes



especificas pelas quais o Estado ha de
proibi-la e puni-la. Raz6es que nédo
sdo idénticas as razoes éticas, porque
ndo é missdo do Estado perseguir a
culpa moral, mas promover e tutelar
0 bem comum, prevenindo e
punindo aquelas condutas que o
lesionam (que prejudicam a
seguranca publica, a liberdade e os
direitos dos demais, as instituicdes de
interesse social como a familia etc).

Etica e Estado

Certamente, o Estado promulga
algumas vezes leis injustas. Nesses
casos, o cidadao de reta consciéncia
deveria poder critica-las com
liberdade. O Concilio Vaticano II
afirmou com clareza o direito e o
dever da Igreja de “dar seu juizo
moral, inclusive sobre matérias
referentes a ordem politica, quando
0 exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvacgao das almas”[4].



Nestes casos, € importante saber dar
a legislacdo equivocada uma
resposta culturalmente eficaz. Nao é
uma tarefa facil, porque é preciso ir
além das contra-posicdes polémicas,
sabendo assumir a parte de verdade
da posicdo contraria. Qquando em
consciéncia deve-se criticar uma
atuacdo do Estado, requer-se mostrar
uma fina sensibilidade pelos valores
das instituicdes democraticas,
sensibilidade que néo se deveria
deixar indefinida pelo fato,
certamente muito doloroso, de que,
numa determinada agdo, uma
instituicdo concreta tenha se
comportado de modo injusto.

A firmeza nos principios éticos deve
ser — e parecer — compativel com a
consciéncia de que a realizacdo de
bens pessoais e sociais em um
contexto historico, geografico e
cultural determinado, caracteriza-se
por uma contingéncia parcialmente
insuperavel. Em questdes praticas, €



frequente que ndo exista uma unica
solucdo possivel. Inclusive nas
decisdes da Igreja relativas a coisas
ndo necessarias devem ser
contingentes, precisamente porque
se referem a uma realidade que
depende muito das circunstancias,
que mudam com o passar do tempo;
por isso, é necessario aprender a
reconhecer que, nesse tipo de
decisdes, somente os principios
irrenunciaveis expressam o aspecto
duradourol5]. Ninguém pode
pretender em questdes temporais
impor dogmas, que ndo existem [6].
Com isto ndo se quer dizer que tudo
neste mundo é contingente ou
acidental ou opinavel; mas trata-se
de perceber com clareza que nos
assuntos humanos, também os outros
podem ter razdo: veem a mesma
questdo que tu, mas de um ponto de
vista diferente, com outra luz, com
outra sombra, com outros contornos.
— Somente na fé e na moral é que ha



um critério indiscutivel: o da nossa
Mae a Igreja[7].

A autonomia das realidades
temporais

No entanto, poderia ocorrer que a
doutrina crista sobre uma
determinada matéria ético-social
coincida com a que sustentam todos
ou uma boa parte dos cidadaos que
legitimamente militam em um
determinado partido politico. Nestes
casos, poderia originar-se —
involuntariamente — uma situacao
delicada, porque poderia parecer
que os cristdos ou inclusive a Igreja,
ao proporem seus ensinamentos,
estdo apoiando a uma determinada
parte politica e ndo apresentando
unicamente a mensagem do
Evangelho.

Esta confusdo poderia motivar
acusacoes de intromissao ou de falta
de respeito para com o Estado;
acusacoes que talvez serdo um



simples pretexto politico, ou
inclusive mal intencionadas; mas o
que se deve ter em conta quando se
busca informar a cultura com o
espirito do Evangelho, esclarecendo
serenamente aquela aparéncia de
verdade que podem conter estas
condenacdes. Dois tipos de
consideracoes sao oportunas.

A primeira é que todos os cidadaos,
também os que formam parte de um
orgao legislativo ou de um partido
politico, tém o direito e o dever de
sustentar as solucdes que em
consciéncia consideram uteis para o
bem do proprio pais, alegando — se
for possivel — as razdes que
justificam sua convic¢do. Cada um é
livre para consultar livros
especializados que considera
confidveis, ou de falar com quem
deseja; se um cidaddo pode inspirar-
se em determinada teoria politica ou
econdmica, também pode fazé-lo na
Doutrina Social da Igreja. As solugdes



politicas sdo medidas por seu valor
intrinseco e pelas razdes que as
justificam. Questionar as fontes
utilizadas por cada cidaddo para
formar suas convic¢des seria uma
falta de respeito a autonomia da
consciéncia dos demais. F facil ver
que a radicalizacdo de tal atitude
levaria a conclusodes absurdas: por
exemplo, afirmar que o Estado, para
reforcar o seu estado laical, deveria
favorecer o que a Igreja condena,
como a escravidao.

A segunda consideracdo oportuna € a
necessidade de se ter uma ideia clara
acerca da distincdo existente entre a
missdo do Estado e a da Igreja. A este
propdasito, Bento XVI ofereceu
indicagOes muito uteis. A distin¢do
entre o que é de César e o que é de
Deus, com a consequente autonomia
das realidades temporais, pertence a
estrutura essencial do
cristianismo[8]. E tarefa do Estado
interrogar-se sobre o modo de



realizar a justica concretamente aqui
e agora; neste campo, a Doutrina
Social da Igreja se oferece como uma
ajuda, que “ndo pretende outorgar a
Igreja um poder sobre o Estado.
Tampouco quer impor aos que ndo
compartilham da fé suas proprias
perspectivas e modos de
comportamento”[9].

Tal doutrina argumenta a partir da
razdo e do direito natural, e
reconhece que a construcdo de um
justo ordenamento da vida social é
uma tarefa politica, que “ndo pode
ser uma obrigacdo imediata da
Igreja. Mas, como ao mesmo tempo é
uma tarefa humana primaria, a
Igreja tem o dever de oferecer,
mediante a purificacdo da razao e a
formacao ética, sua contribuicdo
especifica, para que as exigéncias da
justica sejam compreensiveis e
politicamente realizaveis. A Igreja
ndo pode nem deve empreender por
conta propria a iniciativa politica de



realizar a sociedade mais justa
possivel. Nao pode nem deve
substituir o Estado. Mas também néo
pode nem deve ficar a margem na
luta por justica. Deve inserir-se nela
através da argumentacao racional e
deve despertar as forgas espirituais,
sem as quais a justica, que sempre
exige também renuncias, ndo pode
afirmar-se nem prosperar”[10].

A realizacdo da justica é um ponto
em que a fé e a politica se
aproximam. Por isso requer-se uma
atencdo cuidadosa para que ninguém
com boa vontade possa pensar que a
fé crista se identifica com uma das
partes politicas existentes na
sociedade. Certamente, a fé crista
tem algo a dizer as diversas culturas
politicas dos homens e dos povos;
mas a fé pressupde a liberdade e se
oferece a liberdade, que por ela se
deve amar com as palavras e com as
obras.



1. Jodo Paulo I, Discurso ao
Congresso nacional italiano de
agentes da cultura e da comunicagdo,
9-11-2002, n. 2.

2.. Cf. por exemplo: Litt. enc.
Redemptor hominis, 4-03-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus,
1-05-1991, nn. 4, 17 y 46; Litt. enc.
Veritatis splendor, 6-08-1993, nn. 34,
84, 87 y 88; Litt. enc. Fides et ratio,
14-09-1998, n. 90.

3. Cf. por exemplo: Discurso ao
Convénio diocesano promovido pela
diocese de Roma sobre o tema
“Familia e comunidade crista:
formacgdo da pessoa e transmissdo da
fé”, 7-6-2005; Discurso ao Corpo
Diplomatico acreditado diante da
Santa Sé, 8-01-2007; Discurso a uma
Delegagdo da “Académie des Sciences
Morales et Politiques” de Partis,
10-02-2007; Discurso inaugural da V



Conferéncia do Episcopado
Latinoamericano, 13-5-2007.

4. Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 76.

5. Cf. Bento XVI, Discurso aos
Cardeais, Arcebispos, Bispos e
Prelados superiores da Curia Romana,
22-12-2005.

6. Conversaciones, n. 77.
7. Sulco, n. 275.

8. Cf Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25-12-2005, n. 28.

9. Ibid.

10. Ibid.

Angel Rodriguez Lufio




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-
proprias-conviccoes/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/

	Comunicar as próprias convicções

