
opusdei.org

Comunicar as
próprias convicções

São João Paulo II dizia que "A
comunicação gera cultura e a
cultura se transmite mediante a
comunicação". Esse nexo entre
comunicação e cultura é uma
das principais razões pelas
quais o mundo da comunicação
suscita grande atração entre
aqueles que se interessam pela
ética.

16/04/2009

Em um encontro para
comunicadores que a Conferência



Episcopal Italiana promoveu em
novembro de 2002, João Paulo II
mencionava o fato de que “as rápidas
transformações tecnológicas estão
determinando, sobretudo no campo
da comunicação social, uma nova
condição para a transmissão do
saber, para a convivência entre os
povos, para a formação dos estilos de
vida e das mentalidades. A
comunicação gera cultura e a cultura
se transmite mediante a
comunicação”. Esse nexo entre
comunicação e cultura é uma das
principais razões pelas quais o
mundo da comunicação suscita
grande atração entre aqueles que se
interessam pela ética.

*******************************************

“As rápidas transformações
tecnológicas estão determinando,
sobretudo no campo da comunicação
social, uma nova condição para a
transmissão do saber, para a



convivência entre os povos e para a
formação dos estilos de vida e das
mentalidades”[1]. A adequada
maturidade moral pessoal não é
independente da comunicação e da
cultura, que se expressa nos fins e
estilos de vida socialmente aceitos,
nas leis, na celebração dos
acontecimentos e personagens do
passado que melhor correspondem à
identidade moral de uma sociedade.

A cultura possui algumas leis
próprias, pelo que as ideias – e os
sentimentos que estas fomentam –
têm uma consistência e um
desenvolvimento bastante
autônomo. É como se as ideias,
quando passam ao plano da cultura e
da comunicação, se separassem das
inteligências que as produziram e
começassem a viver uma vida
própria, desenvolvendo-se com uma
força que depende somente de si
mesma. Uma força que depende de
sua consistência objetiva e de seu



dinamismo intrínseco, talvez
diferente da intenção que tinham as
pessoas que as colocaram em
circulação.

Por isso, todos que desejam
influenciar na vida social com o
espírito do Evangelho devem estar
atentos à íntima relação entre
comunicação e cultura; se se deseja
intervir positivamente na criação e
transmissão de modos de vida e de
visões do homem, é preciso atender à
consistência e ao previsível
desenvolvimento das ideias, mais
que à pretensa intenção das pessoas.
Uma atitude polêmica, uma resposta
brilhante ou ferina podem fazer
calar a um adversário, mas se não se
entende o que se expunha, nem se
apreciou a consistência de suas
ideias e as possíveis linhas de
desenvolvimento que estas tinham,
provavelmente não se colaborou no
crescimento cultural nem mesmo se
ofereceu uma alternativa cultural



adequada; e assim, as ideias que
foram rejeitadas, reduzindo ao
silêncio a quem as promoveu,
seguirão tendo uma vida longa.
Somente se se consegue fazer uma
proposta que conserve e supere o
que de bom e de verdadeiro havia
nas ideias que se considera justo
combater, é que se dará um influxo
cultural real.

Verdade e liberdade

Em mais de uma ocasião, João Paulo
II destacou que o conflito entre
verdade e liberdade está presente em
boa parte dos problemas que afetam
a cultura de nosso tempo[2]. A esse
mesmo assunto referiu-se Bento XVI
com o conceito de relativismo[3].
Diante das posições relativistas, tem-
se a tentação de responder
mostrando sua contradição interna:
quem considera que toda verdade é
relativa faz, na realidade, uma
afirmação absoluta, e por isso



contradiz-se a si mesmo. Trata-se de
uma crítica verdadeira, mas
culturalmente pouco eficaz, porque
não busca entender os pontos de
apoio que sustentam os fundamentos
relativistas, nem parece
compreender a questão que tentam
solucionar.

A partir de uma perspectiva ético-
social, as posições relativistas têm
seu ponto de partida baseado no fato
de que na sociedade atual existe uma
pluralidade de projetos de vida e de
concepções do bem, o qual parece
propor uma disjuntiva: ou se
renuncia à ideia de julgar os
diferentes projetos de vida, ou há
que se abandonar o ideal ou o modus
vivendi caracterizado pela
tolerância.Com outras palavras, um
modo de vida tolerante requereria
admitir que qualquer concepção de
vida vale o mesmo, ou pelo menos
tem o mesmo direito de existir que
cada uma das demais; se isto não se



admite, cai-se em um
fundamentalismo ético e social.

O raciocínio é bastante enganador,
mas apresenta-se com aparência de
verdade por causa de um feito
inegável, que constitui seu ponto de
apoio: ao longo da história, e
inclusive na atualidade, não faltou
quem oprimisse violentamente a
liberdade das pessoas e dos povos em
nome da verdade. Por isso, para que
a mensagem evangélica seja
retamente entendida, faz-se
necessário evitar qualquer palavra,
raciocínio ou atitude que possa fazer
pensar que um cristão coerente
sacrifica a liberdade em nome da
verdade. Se fosse dada esta
impressão, ainda que
involuntariamente, contribuir-se-ia
para consolidar o pressuposto
fundamental do relativismo: a ideia
de que o amor à verdade e o amor à
liberdade são incompatíveis, pelo
menos na prática.



A comunicação de convicções cristãs
e de conteúdos éticos necessita
demonstrar com obras, e não
somente com palavras, que entre
verdade e liberdade existe uma
verdadeira harmonia; isto requer, de
um lado, estar profundamente
convencido do valor e do significado
da liberdade pessoal. Mas, por outro
lado, obriga a distinguir
cuidadosamente o terreno ético do
terreno político e jurídico. Em
primeiro lugar, toda chamada da
autoridade dirige-se à liberdade; em
segundo, o recurso à coação pode ser
legítimo.

Ética e política

Nas questões éticas, a consciência
abre-se à verdade, que tem um
evidente poder normativo sobre as
próprias decisões; está em jogo a
relação da consciência pessoal com a
concepção que se tem do bem
humano, às vezes relacionado com



princípios religiosos; por sua vez, o
âmbito jurídico e político refere-se às
relações entre pessoas ou entre
pessoas e instituições, que –
enquanto reguladas pelas leis – estão
submetidas ao poder coativo que o
Estado e seus representantes podem
usar legitimamente.

Estes dois âmbitos – ético e político –
estão muito relacionados, e muitas
vezes têm um desenvolvimento
paralelo. O homicídio intencional,
por exemplo, tem ao mesmo tempo
uma grave culpa moral e um crime
que o Estado tem o dever de
perseguir e punir. Mas ainda neste
caso, os dois âmbitos apresentam
diferenças significativas. Basta
pensar, por exemplo, no perdão.
Uma coisa é o perdão da culpa moral
e outra bem diferente o perdão do
crime: é desejável que os parentes da
vítima de um homicídio perdoem
cristãmente ao culpado, mas não
seria admissível que o Estado



seguisse sistematicamente uma
política de impunidade do homicídio
intencional. Afirmar o contrário
seria um abuso ideológico ou uma
grave ofensa contra o bem comum.

Neste tipo de diferença se faz
necessário distinguir o plano ético do
político no que se refere aos
princípios morais do Evangelho. Para
evitar más interpretações, há que se
oferecer um fundamento ético às
mensagens do tipo moral,
explicitando que tal verdade não
pretende impor-se mediante o uso do
poder político de coação; isto é
compatível com que, em outro tipo
de verdades éticas, exista uma
dimensão ético-política ou ético-
jurídica. Nestes casos, deverá ser
oferecida, ademais, uma justificação
política ou jurídica, ou seja, deverá
ser demonstrado não somente que o
comportamento em questão é
moralmente equivocado, mas
também que existem razões



específicas pelas quais o Estado há de
proibi-la e puni-la. Razões que não
são idênticas às razões éticas, porque
não é missão do Estado perseguir a
culpa moral, mas promover e tutelar
o bem comum, prevenindo e
punindo aquelas condutas que o
lesionam (que prejudicam a
segurança pública, a liberdade e os
direitos dos demais, as instituições de
interesse social como a família etc).

Ética e Estado

Certamente, o Estado promulga
algumas vezes leis injustas. Nesses
casos, o cidadão de reta consciência
deveria poder criticá-las com
liberdade. O Concílio Vaticano II
afirmou com clareza o direito e o
dever da Igreja de “dar seu juízo
moral, inclusive sobre matérias
referentes à ordem política, quando
o exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvação das almas”[4].



Nestes casos, é importante saber dar
à legislação equivocada uma
resposta culturalmente eficaz. Não é
uma tarefa fácil, porque é preciso ir
além das contra-posições polêmicas,
sabendo assumir a parte de verdade
da posição contrária. Quando em
consciência deve-se criticar uma
atuação do Estado, requer-se mostrar
uma fina sensibilidade pelos valores
das instituições democráticas,
sensibilidade que não se deveria
deixar indefinida pelo fato,
certamente muito doloroso, de que,
numa determinada ação, uma
instituição concreta tenha se
comportado de modo injusto.

A firmeza nos princípios éticos deve
ser – e parecer – compatível com a
consciência de que a realização de
bens pessoais e sociais em um
contexto histórico, geográfico e
cultural determinado, caracteriza-se
por uma contingência parcialmente
insuperável. Em questões práticas, é



frequente que não exista uma única
solução possível. Inclusive nas
decisões da Igreja relativas a coisas
não necessárias devem ser
contingentes, precisamente porque
se referem a uma realidade que
depende muito das circunstâncias,
que mudam com o passar do tempo;
por isso, é necessário aprender a
reconhecer que, nesse tipo de
decisões, somente os princípios
irrenunciáveis expressam o aspecto
duradouro[5]. Ninguém pode
pretender em questões temporais
impor dogmas, que não existem [6].
Com isto não se quer dizer que tudo
neste mundo é contingente ou
acidental ou opinável; mas trata-se
de perceber com clareza que nos
assuntos humanos, também os outros
podem ter razão: veem a mesma
questão que tu, mas de um ponto de
vista diferente, com outra luz, com
outra sombra, com outros contornos.
– Somente na fé e na moral é que há



um critério indiscutível: o da nossa
Mãe a Igreja[7].

A autonomia das realidades
temporais

No entanto, poderia ocorrer que a
doutrina cristã sobre uma
determinada matéria ético-social
coincida com a que sustentam todos
ou uma boa parte dos cidadãos que
legitimamente militam em um
determinado partido político. Nestes
casos, poderia originar-se –
involuntariamente – uma situação
delicada, porque poderia parecer
que os cristãos ou inclusive a Igreja,
ao proporem seus ensinamentos,
estão apoiando a uma determinada
parte política e não apresentando
unicamente a mensagem do
Evangelho.

Esta confusão poderia motivar
acusações de intromissão ou de falta
de respeito para com o Estado;
acusações que talvez serão um



simples pretexto político, ou
inclusive mal intencionadas; mas o
que se deve ter em conta quando se
busca informar a cultura com o
espírito do Evangelho, esclarecendo
serenamente aquela aparência de
verdade que podem conter estas
condenações. Dois tipos de
considerações são oportunas.

A primeira é que todos os cidadãos,
também os que formam parte de um
órgão legislativo ou de um partido
político, têm o direito e o dever de
sustentar as soluções que em
consciência consideram úteis para o
bem do próprio país, alegando – se
for possível – as razões que
justificam sua convicção. Cada um é
livre para consultar livros
especializados que considera
confiáveis, ou de falar com quem
deseja; se um cidadão pode inspirar-
se em determinada teoria política ou
econômica, também pode fazê-lo na
Doutrina Social da Igreja. As soluções



políticas são medidas por seu valor
intrínseco e pelas razões que as
justificam. Questionar as fontes
utilizadas por cada cidadão para
formar suas convicções seria uma
falta de respeito à autonomia da
consciência dos demais. É fácil ver
que a radicalização de tal atitude
levaria a conclusões absurdas: por
exemplo, afirmar que o Estado, para
reforçar o seu estado laical, deveria
favorecer o que a Igreja condena,
como a escravidão.

A segunda consideração oportuna é a
necessidade de se ter uma ideia clara
acerca da distinção existente entre a
missão do Estado e a da Igreja. A este
propósito, Bento XVI ofereceu
indicações muito úteis. A distinção
entre o que é de César e o que é de
Deus, com a consequente autonomia
das realidades temporais, pertence à
estrutura essencial do
cristianismo[8]. É tarefa do Estado
interrogar-se sobre o modo de



realizar a justiça concretamente aqui
e agora; neste campo, a Doutrina
Social da Igreja se oferece como uma
ajuda, que “não pretende outorgar à
Igreja um poder sobre o Estado.
Tampouco quer impor aos que não
compartilham da fé suas próprias
perspectivas e modos de
comportamento”[9].

Tal doutrina argumenta a partir da
razão e do direito natural, e
reconhece que a construção de um
justo ordenamento da vida social é
uma tarefa política, que “não pode
ser uma obrigação imediata da
Igreja. Mas, como ao mesmo tempo é
uma tarefa humana primária, a
Igreja tem o dever de oferecer,
mediante a purificação da razão e a
formação ética, sua contribuição
específica, para que as exigências da
justiça sejam compreensíveis e
politicamente realizáveis. A Igreja
não pode nem deve empreender por
conta própria a iniciativa política de



realizar a sociedade mais justa
possível. Não pode nem deve
substituir o Estado. Mas também não
pode nem deve ficar à margem na
luta por justiça. Deve inserir-se nela
através da argumentação racional e
deve despertar as forças espirituais,
sem as quais a justiça, que sempre
exige também renúncias, não pode
afirmar-se nem prosperar”[10].

A realização da justiça é um ponto
em que a fé e a política se
aproximam. Por isso requer-se uma
atenção cuidadosa para que ninguém
com boa vontade possa pensar que a
fé cristã se identifica com uma das
partes políticas existentes na
sociedade. Certamente, a fé cristã
tem algo a dizer às diversas culturas
políticas dos homens e dos povos;
mas a fé pressupõe a liberdade e se
oferece à liberdade, que por ela se
deve amar com as palavras e com as
obras.



1. João Paulo II, Discurso ao
Congresso nacional italiano de
agentes da cultura e da comunicação,
9-11-2002, n. 2.

2.. Cf. por exemplo: Litt. enc. 
Redemptor hominis, 4-03-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus,
1-05-1991, nn. 4, 17 y 46; Litt. enc. 
Veritatis splendor, 6-08-1993, nn. 34,
84, 87 y 88; Litt. enc. Fides et ratio,
14-09-1998, n. 90.

3. Cf. por exemplo: Discurso ao
Convênio diocesano promovido pela
diocese de Roma sobre o tema
“Família e comunidade cristã:
formação da pessoa e transmissão da
fé”, 7-6-2005; Discurso ao Corpo
Diplomático acreditado diante da
Santa Sé, 8-01-2007; Discurso a uma
Delegação da “Académie des Sciences
Morales et Politiques” de Paris,
10-02-2007; Discurso inaugural da V



Conferência do Episcopado
Latinoamericano, 13-5-2007.

4. Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 76.

5. Cf. Bento XVI, Discurso aos
Cardeais, Arcebispos, Bispos e
Prelados superiores da Cúria Romana,
22-12-2005.

6. Conversaciones, n. 77.

7. Sulco, n. 275.

8. Cf Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25-12-2005, n. 28.

9. Ibid.

10. Ibid.

Ángel Rodríguez Luño



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-
proprias-conviccoes/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/

	Comunicar as próprias convicções

