
opusdei.org

Como viver a virtude
cristã da pobreza?

Os cristãos, seguindo o exemplo
de Jesus, são chamados a viver
a virtude cristã da pobreza.
Muitas vezes é difícil
compreender as consequências
desse chamado. Para muitos,
ele parece uma tarefa árdua,
incompatível com os tempos em
que vivemos, ou como uma
virtude negativa que tira mais
do que dá. Vamos aprofundar
em algumas questões para
ajudar a redescobrir a riqueza
da virtude cristã da pobreza.



26/01/2024

Sumário

Bem-aventurados os pobres
em espírito...
O que é a virtude cristã da
pobreza e como podemos
vivê-la?
Pobreza de espírito e o desejo
de felicidade
A pobreza é compatível com a
riqueza material?
Como os primeiros cristãos
viveram a pobreza?
Como podemos viver essa
virtude no século XXI?

1. Bem-aventurados os pobres de
espírito

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 



No Sermão da Montanha, Jesus
proclama as “Bem-aventuranças”,
promessas de felicidade em
circunstâncias em que
aparentemente ela não existe. Não é
por acaso que a primeira palavra que
Jesus pronuncia é “Bem-aventurados
os pobres de espírito, porque deles é
o Reino dos Céus” (Mt 5, 3). Essa é a
chave para viver todas as demais
bem-aventuranças. A pobreza de
coração contém o segredo da vida
plena do cristão. “Conheceis a graça
de nosso Senhor Jesus Cristo, que,
sendo rico, se fez pobre por vós, para
que vós sejais ricos por sua
pobreza” (2 Cor 8,9). É necessário
mergulhar na profundidade dessas
palavras para penetrar na essência
do Evangelho e de Jesus, e assim
inserir-nos na lógica cristã.

Meditar com São Josemaria

O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cômoda,



mas um coração enamorado. (Sulco,
795)

Muitos se sentem infelizes,
precisamente por terem demasiado
de tudo. - Os cristãos, se
verdadeiramente se comportam
como filhos de Deus, poderão passar
incomodidades, calor, fadiga, frio….
Mas jamais lhes faltará a alegria,
porque isso - tudo! -, quem o dispõe é
Ele, e Ele é a fonte da verdadeira
felicidade. (Sulco, 82)

2. O que é a virtude cristã da
pobreza e como podemos vivê-la?

A pobreza é a virtude que harmoniza
e ordena o relacionamento de uma
pessoa com os bens. Ela faz parte da
virtude cardeal da temperança, pois,
ao vivê-la, procuramos desfrutar dos
prazeres sensíveis de forma
adequada para que eles não nos
desviem do nosso objetivo, que é a
verdadeira felicidade. A pobreza é
atraente e positiva porque nos

https://escriva.org/es/surco/795/
https://escriva.org/es/surco/795/
https://escriva.org/es/book-subject/surco/284/


convida a aspirar a um bem maior e
a não nos deixarmos seduzir por
bens menores que nos impedem de
amar de verdade. Em suma, é a
virtude que nos permite ter um
coração livre para amar.

Cristo, o modelo de todas as virtudes,
é aquele a quem todos os cristãos
procuram para aprender a viver a
pobreza. O Novo Testamento nos
revela um Deus que, sendo Rei e
Senhor de toda a criação, escolhe a
pobreza desde o seu nascimento em
uma manjedoura até a sua morte na
cruz. Ao meditar em sua vida, os
homens de todos os tempos
redescobrem com atualidade o
chamado pessoal para viver essa
virtude, porque a pobreza não pode
ser medida por parâmetros externos,
mas procurando os pontos em que o
coração está preso a algo que nos
impede de seguir generosamente o
Senhor



Meditar com São Josemaria

Para chegar a Deus, Cristo é o
caminho. Mas Cristo está na Cruz; e,
para subir à Cruz, é preciso ter o
coração livre, desprendido das coisas
da terra. (Via Sacra X estação)

Desapega-te dos bens do mundo. -
Ama e pratica o espírito de pobreza.
Contenta-te com o que basta para
passar a vida sóbria e
temperadamente. Senão, nunca serás
apóstolo. (Caminho, 631)

3. Pobreza de espírito e desejo de
felicidade

“O único bem é amar a Deus de todo
o coração e ser pobre de espírito aqui
embaixo” (Teresa de Lisieux).

Quando a virtude é reduzida a
sacrifício, falta ou desapego, de
alguma forma reduzimos a virtude
aos meios que são colocados em
prática para alcançar o verdadeiro

https://escriva.org/es/via-crucis/10/
https://escriva.org/es/camino/pobreza/


fim, que é ter a liberdade de amar
verdadeiramente, a aspiração de
felicidade de todo homem.

“A pobreza de coração é, em última
análise, a liberdade de receber tudo
livremente, sem que o nosso ‘ego’,
suas pretensões e reivindicações, se
interponha no caminho. Isso implica
a morte do ego, um desapego radical,
mas leva a uma perfeita
transparência da ação de Deus, à
alegria de receber e dar livremente.

No entanto, é preciso muito tempo e
uma longa luta para alcançar essa
liberdade. Ela exige uma profunda
transformação de nossa existência,
de nossa maneira de nos
relacionarmos com Deus, conosco e
com os outros1.

Meditar com São Josemaria

Na economia da salvação, Nosso Pai
cuida de cada alma com amorosa
delicadeza: Cada um recebeu de Deus



seu próprio dom, uns de uma
maneira, outros de outra. Poderia,
pois, parecer inútil esforçar-nos por
apresentar ao Senhor algo de que Ele
necessitasse; dada a nossa situação
de devedores insolventes, nossas
oferendas assemelhar-se-iam às da
Lei Antiga, que Deus já não aceita: 
Não quiseste sacrifícios nem oblações,
nem holocaustos pelos pecados, nem
te são agradáveis as coisas que se
oferecem segundo a Lei.

Mas o Senhor sabe que dar é próprio
de enamorados, e Ele mesmo nos
indica o que deseja de nós. Não lhe
interessam as riquezas, nem os
frutos, nem os animais da terra, do
mar ou do ar, porque tudo isso lhe
pertence. Quer algo íntimo, que
temos que entregar-lhe com
liberdade: Dá-me, meu filho, o teu
coração. Estamos vendo? Ele não se
satisfaz compartilhando: quer tudo.
Repito: não anda procurando as
nossas coisas; quer-nos a nós



mesmos. Daí - e somente daí - surgem
todos os outros presentes que
podemos oferecer ao Senhor.

Vamos dar-lhe, portanto, ouro: o
ouro fino do espírito de
desprendimento do dinheiro e dos
meios materiais. Não esqueçamos
que são coisas boas, que procedem
de Deus. Mas o Senhor dispôs que as
utilizássemos sem nelas deixar o
coração, fazendo-as render em
proveito da humanidade.

Os bens da terra não são maus;
pervertem-se quando o homem os
erige como ídolos e se prostra diante
deles; enobrecem-se quando os
convertemos em instrumentos a
serviço do bem, em uma tarefa cristã
de justiça e de caridade. Não
podemos correr atrás dos bens
materiais como quem vai à busca de
um tesouro; nosso tesouro está aqui,
reclinado numa manjedoura; é
Cristo, e n’Ele se devem concentrar



todos os nossos amores, porque onde
estiver o nosso tesouro, lá estará
também o nosso coração. (É Cristo
que passa, 35).

4. A pobreza é compatível com a
riqueza material?

Viver a virtude da pobreza é
compatível com a posse de bens
materiais, pois não se aspira à
pobreza material, mas à pobreza de
coração, de espírito. Trata-se de
desapegar-se das coisas materiais, do
domínio sobre as coisas. Deus quer
que entreguemos a Ele o nosso
coração, não apenas coisas e ações
externas. Portanto, não é
simplesmente uma questão de não
ter, mas de não colocar o coração
naquilo que se tem. Quando os bens
ocupam o lugar de meios e não de
fins na vida do homem, o coração
permanece livre para amar a Deus e
aos outros. Certamente, essa
liberdade do coração requer um



relacionamento saudável e ordenado
com as coisas, e isso é alcançado por
meio da vivência das virtudes da
temperança, da ordem, do desapego,
do senhorio e da generosidade, entre
outras.

Meditar com São Josemaria

Não consiste a verdadeira pobreza
em não ter, mas em estar
desprendido, em renunciar
voluntariamente ao domínio sobre as
coisas.

- Por isso há pobres que realmente
são ricos. E vice-versa.

5. Como os primeiros cristãos
viveram a pobreza?

No Evangelho, vemos como Jesus
insiste na virtude da pobreza, como
Ele mesmo a vive e como é
importante que os cristãos também a
vivam. O Papa Francisco ensina que
“quando o Senhor envia os seus 72



discípulos, envia-os ‘em pobreza’,
dando-lhes conselhos de pobreza”. É
“a pobreza do discípulo: o Senhor
quer que o caminho do discípulo seja
pobre”. O Papa sugere então “três
maneiras de viver a pobreza na vida
dos discípulos, várias pobrezas, três
etapas — podemos dizer — de
diversas pobrezas”. “A primeira
pobreza é: separação do dinheiro, da
riqueza”, desprendimento dos bens
materiais que, embora bons em si
mesmos, podem ocupar espaço
excessivo no coração. O Senhor envia
seus discípulos para pregar sem
bolsa, sem alforje, sem sandálias. “A
condição para iniciar o caminho do
discipulado é a pobreza”, como
vemos no caso do jovem rico que, ao
ouvir o chamado de Jesus, “não pôde
segui-Lo porque tinha muitas
riquezas e seu coração estava
apegado às riquezas”. “A segunda é
receber humildemente as
perseguições, tolerar as
perseguições”, como os primeiros



cristãos as toleravam e também hoje
em dia, tantos cristãos, de diferentes
maneiras. E a terceira maneira é a
“pobreza da solidão, do abandono:
quando o discípulo, que saiu com
tanta vitalidade para anunciar o
Senhor, também tolerou as
perseguições, ao fim da vida sente-se
abandonado por todos” na Cruz.

“A pobreza como caminho do
discípulo” afirma o Papa. Sim, “o
discípulo pobre, porque a sua
riqueza é Jesus. Pobre, porque não
vive apegado à riqueza: primeiro
passo. Pobre, porque é paciente
diante das perseguições, pequenas
ou grandes: segundo passo. Pobre,
porque entra neste estado de espírito
no final da vida que nos recorda o de
São Paulo: abandonado”. E “o
caminho do próprio Jesus termina
com esta oração ao Pai: “Pai, Pai, por
que me abandonaste?”2.

Meditar com São Josemaria



Eu te vou dizer quais são os tesouros
do homem na terra, para que não os
desperdices: fome, sede, calor, frio,
dor, desonra, pobreza, solidão,
traição, calúnia, cárcere… (Caminho,
194)

6. Como podemos viver essa
virtude no século XXI?

Assim como os primeiros cristãos
viviam a virtude da pobreza de
acordo segundo as circunstâncias
específicas de seu tempo, nós hoje
somos chamados a fazer o mesmo.

O Papa Francisco nos ilumina com as
seguintes palavras: “As bem-
aventuranças são dirigidas aos
pobres, aos aflitos, a quantos têm
fome de justiça. É uma mensagem
contracorrente. Na verdade, o
mundo diz que para ser feliz é
preciso ser rico, poderoso, sempre
jovem e forte, gozar de fama e
sucesso. Jesus inverte estes critérios e
faz um anúncio profético - e esta é a

https://escriva.org/es/book-subject/camino/284/
https://escriva.org/es/book-subject/camino/284/


dimensão profética da santidade -: a
verdadeira plenitude de vida é
alcançada seguindo Jesus, praticando
a sua Palavra. E isto significa outra
pobreza, ou seja, ser pobre dentro,
esvaziar-se a si próprio para dar
lugar a Deus. Quem se considera rico,
bem-sucedido e seguro, baseia tudo
em si próprio e fecha-se a Deus e aos
irmãos, enquanto aqueles que sabem
que são pobres e não são auto-
suficientes permanecem abertos a
Deus e ao próximo. E encontram a
alegria. As bem-aventuranças, então,
são a profecia de uma nova
humanidade, de uma nova forma de
viver: fazer-se pequeno e confiar-se a
Deus, em vez de emergir sobre os
outros; ser manso, em vez de
procurar impor-se; praticar a
misericórdia, em vez de pensar
apenas em si próprio; comprometer-
se com a justiça e a paz, em vez de
alimentar, até com conivência,
injustiça e desigualdade. A santidade
é acolher e pôr em prática, com a



ajuda de Deus, esta profecia que
revoluciona o mundo”3.

Meditar com São Josemaria

O Evangelho é anunciado aos pobres
(Mt. 11, 6); é o que lemos na Escritura
precisamente como um dos sinais
que dão a conhecer a chegada do
Reino de Deus. Quem não amar e
viver a virtude da pobreza não tem o
espírito de Cristo. E isto é válido para
todos: tanto para o anacoreta que se
retira para o deserto como para o
simples cristão que vive em meio da
sociedade humana, usando dos
recursos deste mundo ou carecendo
de muitos deles. (Entrevistas com
Mons. Escrivá, 110).

Fazendo-me eco de uma expressão
do profeta Isaías — discit benefacere
(1, 17) — , tenho gosto em afirmar
que é preciso aprender a viver toda e
qualquer virtude, e talvez a pobreza
muito especialmente. É necessário
aprender a vivê-la para que não

https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm
https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm


fique reduzida a um ideal sobre o
qual se pode escrever muito, mas
que ninguém realiza seriamente. É
preciso fazer ver que a pobreza é um
convite dirigido pelo Senhor a cada
cristão e que, por conseguinte, é um
chamado concreto, que deve moldar
toda a vida da humanidade.
(Entrevistas com Mons. Escrivá, 110).

1. Jacques Philippe, A Felicidade
onde não se espera, Ed. Quadrante.

2. Homilia do Papa Francisco
18/10/2018

3. Ângelus Papa Francisco 1/11/2021

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://www.escrivaobras.org/book/conversaciones-punto-110.htm
https://www.quadrante.com.br/a_felicidade_onde_nao_se_espera
https://www.quadrante.com.br/a_felicidade_onde_nao_se_espera
https://opusdei.org/pt-br/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/


opusdei.org/pt-br/article/como-viver-a-
virtude-crista-da-pobreza/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/

	Como viver a virtude cristã da pobreza?

