
opusdei.org

Como se fosse um
filme: Uma viagem à
vontade do Pai

Mergulhamos na viagem da
Sagrada Família a Jerusalém e
nos dias em que Jesus ficou
sozinho na Cidade Santa.

31/01/2023

Para uma criança, viajar é sinônimo
de aventura. Os dias anteriores à
partida são marcados pela emoção
de descobrir territórios inexplorados,
ou pelo desejo de voltar a ver um
lugar associado a gratas recordações.



A viagem de ida costuma parecer
mais longa. Os minutos passam
lentamente, ao ritmo de contínuos
“quanto falta?” dirigidos aos seus
pais. Durante algum tempo, mal
consegue adormecer, até que
finalmente ouve um “já estamos
chegando” que a acorda e a faz estar
bem atenta a tudo o que vê. Depois,
os dias passam mais depressa do que
desejaria e, quase sem perceber, já se
estão fazendo outra vez as malas
para a viagem de regresso a casa.

A emoção de Jesus

É provável que o Menino Jesus
também tenha experimentado esta
mesma sensação que tantos de nós
tivemos. A Lei do povo judeu
estabelecia que todo o varão do povo
de Israel fosse a Jerusalém três vezes
por ano, mas a interpretação comum
dos doutores da Lei permitia reduzir
a uma as visitas anuais para os que
residiam fora da Judeia. O preceito



não obrigava as mulheres nem as
crianças menores de treze anos, mas
sabemos que a Sagrada Família ia
“todos os anos a Jerusalém para a
festa da Páscoa” (Lc 2, 41).

Esta viagem era um acontecimento
que quebrava a rotina da vida em
Nazaré. Aqueles dias eram muito
especiais: a viagem à Judeia em
caravana, a passagem pelas aldeias, o
encontro com familiares, a vista das
muralhas da Cidade Santa à
distância… Maria e José podem ter
entretido o Menino Jesus, explicando
as tradições do seu povo e contando
histórias dos seus antepassados. Ao
divisarem a Cidade de Davi, os
peregrinos ficavam cheios de emoção
e cantavam espontaneamente o
salmo: “Que alegria quando me
disseram: “Vamos para a casa do
Senhor”! Os nossos pés já pisam os
teus umbrais, Jerusalém” (Sl 122,
1-2). Podemos pensar que o Menino
Jesus não só partilhava dessa



emoção, como a experimentaria de
modo particularmente intenso.

Assim foi também quando Jesus já
tinha doze anos de idade. Embora
tivesse crescido muito e estivesse
chegando ao final da etapa da
infância, era ainda uma criança. Em
todo o caso, pelo rumo que toma o
relato, é fácil pensar que Jesus tinha
esperado esse momento com grande
expectativa. Tentaria combater a
monotonia da caravana indo de
grupo em grupo, como qualquer
menino da sua idade, improvisando
alguns jogos com os seus amigos. Ao
final do dia, encontraria os seus pais
para descansar num ambiente de
maior intimidade. E assim até que,
finalmente, chegaram a Jerusalém, o
que despertaria n’Ele o desejo de
descobrir novos lugares.

Como de costume, os dias passaram
incrivelmente depressa: chegava o
momento de regressar a casa.



Enquanto se ultimam os
preparativos, sucedem-se as
despedidas –“boa viagem!”, “até ao
próximo ano!”– e os peregrinos
empreendem o trajeto de volta.
Todos nós teremos experimentado
em primeira mão em algumas
ocasiões o caos que pode envolver o
início de uma viagem: correr para
sair o mais depressa possível,
problemas para arrumar toda a
bagagem, opiniões sobre qual o
caminho mais rápido, imprevistos de
última hora... Um ambiente
semelhante deve ter reinado naquele
momento em muitas ruelas da
Cidade Santa. Podemos imaginar que
Jesus, no meio desse ambiente, se
afasta tranquilamente sem que
ninguém o note: deseja cumprir a
vontade de seu Pai.

O sofrimento de Maria e José

O nervosismo inicial da partida dá
lugar à serenidade, assim que a



caravana consegue sair de
Jerusalém. José e Maria podem
finalmente descansar um pouco
depois de tanta agitação. José pensa
que Jesus está com a mãe, pois ainda
tem a idade que lhe permite ir com
ela; Maria, por sua vez, presume que
Ele está andando para cima e para
baixo com os seus amigos, como
talvez sempre tenha feito. Mas, ao
chegar a noite, veem que Jesus não
aparece. Começam então a perguntar
aos diferentes grupos: “Viram Jesus?
Sabem onde pode estar?”. Depois de
se dirigirem aos seus amigos,
começam a intuir a tragédia:
ninguém o viu durante todo o dia.
Tudo parece indicar que ficou em
Jerusalém.

Perder um filho é algo terrível para
os pais. “Que lhe terá acontecido?
Com quem estará?”. As almas santas
de Maria e José ficam cheias de
angústia[1]. Nesse momento, talvez se
tenham sentido negligentes na



missão que tinham recebido de Deus.
A harmonia que existe neste casal
também se manifesta nesta hora tão
dura. Talvez cada um tente consolar
e desculpar o outro. “Maria chora.
(...)José, depois de fazer esforços
inúteis para não chorar, chora
também...'”[2]. Têm a alma destroçada
pela dor, mas não se detêm em
pensamentos inúteis de tristeza
paralisante: pegam as suas coisas e
decidem regressar a Jerusalém à
procura de Jesus.

Deus permite a prova e, ao mesmo
tempo, dá sempre a sua graça. Às
vezes, de uma forma ou de outra, as
pessoas passam por momentos de
dificuldade quando pensam que se
estão se afastando de Deus. São
tempos difíceis, tempos de
sofrimento. O receio de não agradar
a Deus faz-nos sofrer terrivelmente.
O sofrimento de Maria e José pela
perda de Jesus é superior ao que
podem ter sentido outros santos,



porque... quem pode medir o amor
de Maria e de José por Jesus? Pode
haver na história pais que tenham
amado os seus filhos como eles
amavam Jesus? Além disso, sobre
ambos pesa, concretamente, a
responsabilidade recebida de Deus
de serem os protetores do Salvador
da humanidade. E têm de passar
duas longas noites, em que não
conseguem descansar, e um dia
inteiro nesta angústia, sem saber
quais serão os planos de Deus. Talvez
Maria, e também José, se lembrem da
profecia de Simeão: “Uma espada
trespassará a tua alma” (Lc 2, 35).

“Se um dia nos acontecer algo
idêntico, perder Jesus Cristo, que
tenhamos a humildade de
reconhecer que cometemos um erro,
e que queiramos voltar a caminhar
pela trilha que Ele nos traçou. Isso
não acontecerá; mas, se alguma vez
acontecer, todos pedimos,
unanimemente, o sentido de



responsabilidade; e também a alegria
do regresso, da entrega, da luta, da
vitória. Deus não perde batalhas e, se
nos unirmos a Deus Nosso Senhor,
podemos voltar ao bom caminho e
seguir em frente, triunfantes”[3].

O sofrimento de Jesus

Entretanto... que aconteceu a Jesus?
O Menino tomou a decisão de ficar
no Templo. Durante o dia faz
perguntas e fala com os mestres de
Israel, até que se faz tarde. O
Evangelho não nos diz onde nem
como passou aquelas noites em que
José e Maria O procuravam. Talvez
tenha se alojado onde tinha estado
nos dias anteriores, ou talvez tenha
sido convidado por um rabino para
ficar com a família. Muito
provavelmente, era a primeira vez
que passava uma noite sem a
companhia dos pais. Só isto, para um
menino de doze anos, já é algo
relevante. Mas neste caso Jesus sabia



também que os pais começariam a
procurá-Lo sem O encontrarem.

O Menino é Deus... e é também
perfeito homem. O coração de Jesus é
o coração humano de um Deus que é
Amor. Jesus, como homem, tem uma
sensibilidade humana perfeita: a
sensibilidade de um menino de doze
anos que sabe que os pais estão
angustiados à sua procura. Mais
tarde, demonstrará ter um coração
que torna sua a dor dos outros:
ressuscita um morto ao ver chorar
aquela viúva que acaba de perder o
seu filho único (cf. Lc 7, 11-16);
compadece-Se das multidões porque
as vê como ovelhas sem pastor (Mt 9,
36); comove-Se com a generosidade
duma mulher pobre que lança no
gazofilácio tudo o que tem (cf. Mt 12,
41-44); chora ante a morte do seu
amigo Lázaro e o sofrimento das
irmãs (cf. Jo 11, 35).



Quem, anos mais tarde, chorará por
Jerusalém e pelo seu amigo Lázaro,
não teria de algum modo sofrido
também com a separação que os seus
pais experimentaram? Não houve
nem haverá criança alguma que
tenha amado mais os seus pais do
que Jesus amava a sua Mãe
Santíssima e São José. Podemos
pensar que sofreria sabendo que os
seus pais estavam desolados e
chorando. No entanto, não era a
primeira vez que o claro-escuro dos
planos de Deus estava presente nas
vidas de José e de Maria.

Esta também não seria a última vez
que Jesus sofreria para cumprir a
vontade de seu Pai. Durante os
quarenta dias no deserto, rejeitou os
caminhos que o diabo ia
apresentando, porque se afastavam
do que o Pai tinha pensado para Ele
(cf. Mt 4, 1-11). Mais tarde voltaria a
experimentar a solidão quando os
discípulos O abandonaram, ao não



compreenderem em que consistia
essa vontade (cf. Jo 6, 60-66). E antes
da Paixão vemo-Lo em agonia com o
rosto por terra suplicando a seu Pai
que afaste d’Ele o cálice, mas
rezando: “Não se faça a minha
vontade, mas a tua” (Lc 22, 42).

“É o alimento de Jesus, e é também o
caminho do cristão. Ele abriu o
caminho para a nossa vida; e não é
fácil fazer a vontade de Deus, porque
todos os dias nos são apresentadas
em bandeja muitas opções: faz isto
que está bem, não é mau”[4]. Por isso,
poderíamos perguntar-nos: “É esta a
vontade de Deus? Como faço para
cumprir a vontade de Deus? Aqui
está, portanto, uma sugestão prática:
antes de mais, rezar e pedir a graça
de querer fazer a vontade de Deus”[5].

Por quê?

Finalmente, no terceiro dia de busca,
“o encontraram no Templo. Estava
sentado no meio dos mestres,



escutando e fazendo perguntas” (Lc
2, 46). Ficaram surpreendidos ao vê-
l’O ali sentado, causando a
admiração de todos. Mas, além do
assombro, estava a imensa alegria do
reencontro. Jesus também sentiria
essa mesma sensação de alívio, ao
mesmo tempo que agradeceria
interiormente a seu Pai, pois de
algum modo cessava o sofrimento da
prova para José e Maria.

É fácil imaginar a emoção desse
instante, como talvez nós próprios
tenhamos vivido cenas de reencontro
familiar. A Sagrada Família se uniria
num forte abraço e, provavelmente,
haveria mais que uma lágrima.
Contudo, o evangelista avança
rapidamente para o diálogo entre
Maria e o Menino:

– “Meu filho, por que agiste assim
conosco? Olha que teu pai e eu
estávamos, angustiados, à tua
procura”.



A resposta de Jesus – as primeiras
palavras d’Ele que a Escritura
recolhe – é intrigante:

– ““Por que me procuráveis? Não
sabeis que devo estar na casa de meu
Pai?” (Lc 2, 49).

Entendemos bem que Jesus se
dedicasse aos assuntos de seu Pai.
Maria e José estavam em condições
de compreender isso e, obviamente,
de O secundar. O que talvez não se
entenda tão bem é porque o fez deste
modo. Por que ficar sem dizer nada?
Não poderia obter o mesmo
resultado sem causar a dor da perda?
Não poderia tê-los avisado de algum
modo? A falta de resposta a estas
questões mostra-nos que os planos
divinos respondem a uma lógica
mais ampla do que a dos homens.
Acolher com fé este modo de atuar
do Senhor significa entrar na
experiência que viveram os santos,
que são aqueles que permaneceram



mais perto de Deus, que se
associaram mais intimamente à Sua
vontade. “Prestemos atenção: se, por
um lado, Deus quis exaltar sua Mãe,
por outro, não há dúvida de que,
durante a sua vida terrena, Maria
não foi poupada nem à experiência
da dor, nem ao cansaço do trabalho,
nem ao claro-escuro da fé. (...)
Compreendemos um pouco mais a
lógica de Deus, percebemos que o
valor sobrenatural da nossa vida não
depende de que se tornem realidade
as grandes façanhas que às vezes
forjamos com a imaginação, mas da
aceitação fiel da vontade divina, de
uma disposição generosa em face dos
pequenos sacrifícios diários”[6].

São Lucas esclarece que “eles não
compreenderam as palavras que lhes
dissera” (Lc 2, 50). Ao mesmo tempo,
também diz que Maria ponderava
estas coisas no seu coração (cf. Lc 2,
51), e é fácil imaginar que
continuaria a meditá-las ao longo da



sua vida. Com Jesus a seu lado, Maria
e José iriam compreendendo
progressivamente muitos aspectos do
alcance da missão e do modo de agir
do seu Filho. Em qualquer caso, a
cena que contemplamos oferece-nos
um certo consolo para quando, em
certos momentos, não conseguirmos
vislumbrar totalmente o sentido de
um acontecimento ou de uma
circunstância. O modo habitual de
reagir de Nossa Senhora dá-nos a
chave para podermos enfrentar estas
situações quando elas surgirem:
“Conservava todas estas coisas no
seu coração” (Lc 2, 51). E mais tarde
esta atitude seria elogiada pelo seu
Filho: “Estes são a minha mãe e os
meus irmãos: quem faz a vontade de
Deus, esse é meu irmão e minha irmã
e minha mãe” (Mc 8, 34-35).



[1] cf. São Josemaria, Santo Rosário, 5º
mistério gozoso.

[2] Ibid.

[3] São Josemaria, Meditação,
02/10/1956.

[4] Francisco, Homilia, 27/01/2015.

[5] Ibid.

[6] São Josemaria, É Cristo que Passa,
n. 172.

Eduardo Baura / Photo:
Wolfgang Kuhnle - Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-
um-filme-uma-viagem-a-vontade-do-

pai/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-uma-viagem-a-vontade-do-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-uma-viagem-a-vontade-do-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-uma-viagem-a-vontade-do-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-uma-viagem-a-vontade-do-pai/

	Como se fosse um filme: Uma viagem à vontade do Pai

