
opusdei.org

Como se fosse um
filme: “Abraçar a
condição de filhos”

Jesus explica a força do amor
divino usando uma imagem
com um início surpreendente:
dois filhos que desprezam o pai.
Um, afastando-se dele e
rompendo todos os vínculos
familiares: o outro, vivendo
com ele, mas com o coração na
recompensa. Só quando
começarem a redescobrir a sua
verdade mais íntima, terão as
disposições para acolher a
felicidade que procuram.



11/04/2023

Os fariseus e escribas murmuravam
entre si porque Jesus havia recebido
um publicano que queria falar com
ele. Na primeira vez em que viram
isso devem ter pensado que, como
Jesus não era da região, não sabia
bem com quem ele estava se
encontrando; mas depois de tê-lo
feito notar isso e de o Senhor ter ido
almoçar na casa de outro pecador
público, é fácil concluir que já não
tiveram dúvidas: “Este não é um
profeta, por mais que o digam”. Por
isso criticavam-no pelas costas: não
entendiam que gastasse tempo com
essas pessoas. Em resposta Jesus
contou três parábolas para que
compreendessem como é o
verdadeiro amor de Deus.

Contou primeiro a do pastor que
deixa o seu rebanho para recuperar



a ovelha perdida (cfr. Lc 15, 4-7). Em
seguida, a da mulher que varre toda
a casa até encontrar a dracma
perdida (cfr. Lc 15, 8-10). E por
último detém-se em um relato mais
longo e detalhado: a história de um
pai rejeitado pelos seus filhos (cfr. Lc
15, 11-32).

Uma vida que não é vida

“Um homem tinha dois filhos. O mais
moço disse a seu pai: Meu pai, dá-me
a parte da herança que me cabe. O
pai então repartiu entre eles os
haveres” (Lc 15, 11-12).

O filho menor reclama como um
direito algo que ainda não lhe
pertence. Não quer esperar para
receber o que no futuro será dele, e
exige agora mesmo a herança. Sem
opor objeções o pai “repartiu entre
eles os haveres” (Lc 15, 12), todo o
fruto do seu trabalho. E faz isso
porque os seus filhos talvez tenham
sido o motivo de seus esforços, a



razão pela qual poupou uma herança
suficientemente grande para ter
muitos criados e campos.

“Poucos dias depois, ajuntando tudo
o que lhe pertencia, partiu o filho
mais moço para um país muito
distante” (Lc 15, 13).

“Distante, provavelmente, do ponto
de vista geográfico, porque quer uma
mudança, mas também do ponto de
vista interior, porque quer uma vida
totalmente diferente. Sua ideia agora
é: liberdade, fazer o que me agrade,
não reconhecer estas normas de um
Deus que é distante, não estar no
cárcere daquela disciplina da casa,
fazer aquilo de que goste, o que me
agrade, viver a vida com toda sua
beleza e sua plenitude”.

Longe do lar, durante um certo
tempo, sentiria que era ‘feliz’,
dissipando a “sua fortuna, vivendo
dissolutamente” (Lc 15, 13). Tinha
finalmente aquilo que estava



desejando há muito tempo. Depois,
porém, voltou a experimentar a
sensação de solidão e tédio como
aquela que o havia levado a deixar a
casa do seu pai, mas desta vez muito
maior. “Percebe cada vez com mais
intensidade que esta vida ainda não
é a vida; mais ainda, dá-se conta de
que continuando desta forma, a vida
se afasta cada vez mais. Tudo é
vazio: também agora aparece de
novo a escravidão de fazer as
mesmas coisas”.

Aquele filho tinha construído toda
sua felicidade sobre a areia do
dinheiro e dos prazeres. Por isso,
assim que o seu patrimônio acabou e
veio uma grande fome à região, “ele
começou a passar penúria” (Lc 15,
14). Rápida foi a transição da euforia
à amargura. Ficou tão desesperado
que foi guardar porcos e “desejava
ele fartar-se das vagens que os
porcos comiam” (Lc 15, 16). Foi nesse
momento que percebeu que seu nível



de vida estava abaixo do daqueles
animais. “Entrou então em si e
refletiu: Quantos empregados há na
casa de meu pai que têm pão em
abundância... e eu, aqui, estou
morrendo de fome!” (Lc 15, 17).

Como se vê, o que move o filho
menor é o estômago. Não pensa na
afronta feita a seu pai quando
reclamou a herança antes da sua
morte. Também não considera as
consequências do seu pecado para os
outros: a dor causada à sua família, a
indignação suscitada em tantos
conhecidos, o mau exemplo que deu
e o escândalo que provocou... Ou
para si mesmo: como chegou a estar
na situação em que se encontra,
quais foram os seus erros... Lembra-
se simplesmente do pão que tinha
em casa. E provavelmente lhe viriam
à memória tantas recordações do seu
lar: momentos da infância, o carinho
do seu pai, as conversas com o irmão,
a satisfação pelo dever cumprido



depois de um dia de trabalho... Toma
por isso uma resolução: “Levantar-
me-ei e irei a meu pai, e dir-lhe-ei:
Meu pai, pequei contra o céu e contra
a ti; já não sou digno de ser chamado
teu filho. Trata-me com a um de teus
empregados” (Lc 15, 18-19).

O anseio do pai

Seu pai não tinha voltado a ser quem
era. Desde que o seu filho mais novo
tinha abandonado o lar, estava sem
dúvida triste e amargurado; quem
sabe o que passaria por sua cabeça e
no seu coração. É bem provável que
se perguntasse com frequência: “Que
terá sido dele? Onde estará agora?
Estará bem?”. O que o preocupava
não era tanto a afronta que ele lhe
fizera e o fato de que deixara de
cumprir um dos mandamentos da
lei: “Honrarás teu pai e tua mãe”.
Sentiria dor ao pensar no dano que
causara a si próprio, seu filho estaria
sofrendo e também pensava nas



consequências que as ações do moço
teriam em sua própria vida. Este era,
ao fim e ao cabo, o verdadeiro drama
da situação: o mal que estava
fazendo a si próprio.

Todos os dias subia ao terraço com a
esperança de ver seu filho voltando
pelo caminho. Passaram meses assim
até que, um dia, viu ao longe alguém
que se aproximava da sua
propriedade. Embora parecesse
impossível reconhecer à distância
quem era, o pai tinha certeza: era ele.
“Correu-lhe ao encontro, lançou-se-
lhe ao pescoço e o beijou” (Lc 15, 20).

O pai esperava por este momento do
fundo de seu coração. Por isso é
incapaz de conter-se. Quando o filho
começa a dizer o que tinha
preparado para obter o perdão –
“Pai, pequei contra o céu e contra ti”
– parece que ele nem sequer o ouve.
Não lhe interessam as palavras
preparadas. Deseja apenas festejar



este momento com toda a pompa:
“Trazei-me depressa a melhor veste e
vesti-lha, e ponde-lhe um anel no
dedo e calçados nos pés. Trazei
também um novilho gordo e matai-o;
comamos e façamos uma festa” (Lc
15, 22-23). Não quer que o seu filho
se sinta repreendido ao recordar
seus pecados passados. Por isso
oferece-lhe uma acolhida cálida,
simples. “O pai poderia dizer: muito
bem filho, volta para a casa, volta a
trabalhar, vai ao teu quarto, prepara-
te e ao trabalho! Teria sido um bom
perdão. Mas não! Deus não sabe
perdoar sem festejar! E o pai festeja,
pela alegria que sente com a volta do
filho”.

O filho se sente surpreendido diante
de tal manifestação de amor. Apesar
de saber-se indigno de ser
considerado e ser tratado como filho,
nunca tinha deixado de reconhecer
seu pai como tal. Ao começar o
discurso preparado – “não sou digno



de ser chamado teu filho; trata-me
como a um de teus empregados” –
não consegue deixar de começar
chamando aquele que estava à sua
frente como quem realmente era:
“Pai!” Naquele momento, percebeu
que, embora a fome o tenha feito
voltar, era outro motivo profundo
que o tinha levado a fazê-lo: seu pai é
sempre pai, por muito que ele não
seja digno de ser chamado filho.

Com o abraço paterno, começa a
desfazer-se a máscara de
autossuficiência e independência que
tinha colocado ao deixar o lar.
Reconhece que a felicidade de estar
junto do pai é muito mais profunda
do que a que obtivera com outros
prazeres. E é também mais segura,
porque nem sequer os seus pecados
impediram-no de reconquistá-la: –
“Sim, tens razão: que profundidade,
a da tua miséria! Só por ti, onde
estarias agora? Até onde terias
chegado?... ‘Somente um Amor cheio



de misericórdia pode continuar a
amar-me’, reconhecias. – Consola-te:
Ele não te negará nem o seu Amor
nem sua Misericórdia, se o
procuras”.

Com o coração no prêmio

O filho mais velho, alheio a este
encontro, passara como sempre o dia
no campo. Desde que o seu irmão
mais novo fora embora, ele tivera
que arrimar mais o ombro e
adquirira mais responsabilidades do
que as que tinha. Passa os dias entre
os trabalhos na chácara e as
responsabilidades da casa. Com
frequência, especialmente nos dias
mais intensos e absorventes, não
consegue evitar que a imaginação vá
aonde quer que esteja o seu irmão
mais novo.

Talvez já tenha decidido esquecê-lo
há tempos e é possível que até se
aborreça quando o pai faz a mínima
alusão a esse seu filho,



recriminando-o por se atrever a
recordar semelhante desagradecido.
Vê a tristeza nos olhos do pai, porém
não está disposto a dedicar nenhum
segundo a quem, segundo ele, é a
fonte dos desgostos do lar. Quem
sabe se, apesar dos esforços para não
pensar nele, muitas vezes não
comece a imaginar como seria sua
vida se tivesse tomado a decisão de ir
embora. Sente-se às vezes culpado
por desejar abandonar a casa
paterna porque não o deveria fazer:
tem que cumprir as expectativas que
agora recaem sobre ele, o único filho.
Podemos imaginá-lo imerso nesses
pensamentos ao voltar para a casa
quando ao aproximar-se ouviu a
música e os cantos. Ficou surpreso e
chamou um dos empregados para
saber o que estava acontecendo.
“Voltou teu irmão. E teu pai mandou
matar um novilho gordo porque o
reencontrou são e salvo” (Lc 15, 27).



Não podia acreditar no que estava
acontecendo. Como podia ter voltado
quem havia causado tanta dor à sua
família? E ainda por cima fazem uma
festa para ele. Negou-se a participar
de semelhante loucura. E quando seu
pai tentou convencê-lo a entrar, o
filho estourou: “Há tantos anos que
te sirvo, sem jamais transgredir
ordem alguma tua” (Lc 15, 29). Tudo
o que calara durante tanto tempo
saiu aos borbotões da sua alma. Não
pode chamar de pai aquele homem
porque não o reconhece como tal.
Ele, que obedeceu sempre para poder
ser digno de ser chamado filho de
seu pai, para poder viver na
propriedade familiar como filho do
dono, não recebeu nada em troco de
sua obediência. “Nunca me deste um
cabrito para festejar com meus
amigos” (Lc 15, 29).

O filho mais velho pensava com uma
lógica diferente da do pai. Tinha se
comportado bem, e, portanto,



merecia um prêmio; seu irmão, pelo
contrário, que havia atuado mal –
“gastou os teus bens com as
meretrizes” (Lc 15, 30) – merecia um
castigo e não uma festa. No fundo do
coração ele não desfrutava do lar
paterno: sua única esperança era a
recompensa que obteria. Pelo fato de
pensar em si mesmo, não foi capaz
de apreciar o arrependimento
profundo que havia por trás da
atitude de seu irmão.

A liberdade do lar

O pai escuta com tristeza crescente
os amargos protestos de seu filho
mais velho. Está atento a cada uma
de suas recriminações. Sofre pelo
fato de seu filho amado entender a
relação com ele só em termos legais
de estrita obediência e retribuição;
que não tenha visto o tempo passado
em casa como uma fonte de alegria.
Este “pode ser também nosso
problema, nosso problema entre nós



e com Deus: perder de vista que Deus
é Pai e viver uma religião distante,
feita de proibições e deveres”.

De qualquer forma, o pai decide não
o recriminar por este ponto de vista,
nem criticar a sua visão legalista.
Não deixa de valorizar sua dedicação
e entrega, sua fidelidade inegável e
constante. Não diz: ‘não esperava
menos de ti’, nem ‘era teu dever’. O
que lhe propõe, pelo contrário, é um
novo modo de ver sua presença na
casa paterna e de entender o que
realmente vale a pena: “Filho, tu
estás sempre comigo e tudo o que é
meu é teu” (Lc 15, 31). Viver com
liberdade no lar de seu pai, desfrutar
de sua condição de filho é muito
mais que qualquer novilho gordo.

“Não é emancipando-nos da casa do
Pai que somos livres, mas abraçando
a nossa condição de filhos”. O filho
mais velho ao sentir certa nostalgia
diante da vida de seu irmão e



menosprezar a sua própria
fidelidade rejeita a sua verdade mais
íntima. Está, em suma, em conflito
consigo mesmo. “Por isso, como é
libertador saber que Deus nos ama!
Como é libertador o perdão de Deus,
que nos permite voltar a nós mesmos
e ao nosso verdadeiro lar! Ao
perdoar os outros, enfim, também
experimentamos essa libertação”.

**

Jesus conclui abruptamente a
parábola. Os fariseus e os escribas
olham-no intrigados, na expectativa
de saber como terminará esta
história. Muitos perceberam as
coincidências entre as três parábolas:
enquanto a ovelha e o filho mais
novo se perdem longe do rebanho e
do lar, a dracma e o filho mais velho,
mesmo estando em casa, também
estão perdidos. E Deus atua como o
pastor, como a mulher, como o pai.



Alguns ouvintes entendem por que o
Senhor não conta as reações dos
filhos. Que fez o filho mais novo ao
ver-se sobrepujado pela bondade do
Pai? O filho mais velho entraria na
festa ou se afastaria da casa? Os
publicanos e pecadores já
responderam. Cabe agora aos
fariseus e escribas aceitar ou rejeitar
o convite de Jesus.

[1] Bento XVI, Homilia, 18-III-2007.

[2] Ibíd.

[3] Francisco, Angelus, 27-III-2022.

[4] Forja, n. 897.

[5] Francisco, Homilia, 27-III-2022.

[6] Do Padre, Carta pastoral, 9-I-2018.

[7] Cfr. Amigos de Deus, n. 26.



[8] Do Padre, Carta pastoral, 9-I-2018.

Jaime Moya

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-
um-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/

	Como se fosse um filme: “Abraçar a condição de filhos”

