
opusdei.org

Como se fosse um
filme: "A experiência
do deserto"

A vida de Jesus não foi isenta de
dificuldades. Antes de iniciar
seu ministério público, ele
passou quarenta dias de jejum e
penitência no deserto, onde
sofreu as tentações do demônio.
Essa experiência pode nos
mostrar uma maneira de ver as
dificuldades como
oportunidades de amadurecer
nossa vocação cristã.

16/02/2026



O enredo de um bom filme
geralmente tem momentos de
conflito. Se o protagonista não
tivesse que enfrentar problemas,
talvez fosse uma história monótona e
previsível. Mas são essas reviravoltas
que tornam um filme emocionante.
O espectador observa como o ator
passa por vários contratempos até
conseguir o que tanto queria. E, no
final desse processo, que teve seus
altos e baixos, muitas vezes ele se
sentirá transformado: o personagem
que começou o filme será diferente
daquele do final.

Na história de qualquer pessoa, há
também situações de conflito. Não há
biografias sem momentos de dor,
dúvida ou cansaço. Assim, junto com
os bons momentos, essas
circunstâncias de conflito também
nos permitem crescer nos ideais que
inspiram nossa vida. O próprio Jesus
quis viver uma experiência
semelhante: passou quarenta dias de



fome e sede no deserto, onde sofreu
as tentações do demônio (cf Mt
4,1-11).

Escolher quem queremos ser

Depois que Cristo recebeu uma
manifestação do Paráclito e do amor
de seu Pai, nas águas do Jordão, Ele é
conduzido por esse mesmo Espírito
ao deserto “para ser tentado pelo
diabo” (Mt 4,1). Em vez de abraçar o
sucesso fácil diante das multidões no
Jordão, ele preferiu preparar sua
vida pública com o sabor agridoce do
abandono e da provação. “Também
Jesus foi tentado pelo diabo, e
acompanha-nos, a cada um de nós,
nas nossas tentações. O deserto
simboliza a luta contra as seduções
do mal, a fim de aprender a escolher
a verdadeira liberdade. De fato, Jesus
vive a experiência do deserto pouco
antes de começar a sua missão
pública. É precisamente através
dessa luta espiritual que ele afirma



decididamente o tipo de Messias que
pretende ser”[1].

Também nós, por meio das tentações
que podem surgir na vida cotidiana,
podemos afirmar com decisão quem
queremos ser. Se Deus as permite, é
justamente para que possamos
descobrir nossa verdade e purificar
nosso amor, de modo que nossos
desejos tendam para Ele. “A guerra
do cristão é incessante, porque na
vida interior se verifica um perpétuo
começar e recomeçar, que nos
impede de orgulhosamente nos
imaginarmos perfeitos. É inevitável
que haja muitas dificuldades no
nosso caminho; se não
encontrássemos obstáculos, não
seríamos criaturas de carne e osso.
Sempre teremos paixões que nos
puxem para baixo, e sempre
precisaremos defender-nos contra
esses delírios mais ou menos
veementes”[2].



O Senhor não nos deixa sozinhos. Ao
mesmo tempo em que sofremos
tentações, contamos com a mão
estendida de Jesus para nos manter
firmes. Por meio dessas provações,
podemos entender melhor quem
queremos ser e escolher livremente
os ideais que nos movem. Melhor do
que qualquer outra pessoa, Cristo
nos entende quando sentimos esse
dilema entre quem queremos ser e o
bem aparente que a provação coloca
ao nosso alcance. A maneira como
Ele viveu a experiência do deserto
pode nos ajudar a ver as tentações de
forma mais realista: não é cedendo a
elas ou conversando com elas que
encontraremos a paz, mas abraçando
resolutamente o amor que inspira
nossa vida.

Escutar a fome

Como um verdadeiro homem, após
quarenta dias de jejum rigoroso e
oração profunda, Jesus sente fome.



Não se trata de um apetite isolado,
nem de uma mera necessidade
humana: é uma fome de
sobrevivência. O Senhor está no
limite das suas forças humanas.
Podemos imaginá-lo exausto, com o
olhar percorrendo a paisagem árida
e infinita, até se fixar em algumas
pequenas rochas distantes. E a
imaginação, que sempre transforma
a necessidade em sonhos, talvez o
levaria pelos caminhos de suas boas
lembranças, quando comia os pratos
simples, mas saborosos, que sua mãe
lhe preparava com tanto carinho. Foi
exatamente nessa situação que o
tentador entrou em cena: “Se és Filho
de Deus, manda que estas pedras se
transformem em pães” (Mt 4,3). Adão
e Eva sucumbiram a outra
insinuação do demônio quando se
deixaram seduzir pela beleza do
fruto da árvore, em vez da
comunhão com Deus (cf Gn 3,1-6). O
povo de Israel também entrou em
desespero no deserto por causa da



falta de comida, pois se lembrava
com nostalgia dos vegetais que comia
como escravo no Egito (cf Num 11,5).
É uma prova que, no final, nos leva a
meditar sobre a hierarquia do nosso
coração e a nos perguntar o que
realmente conta na vida. “Superar as
tentações de submeter Deus a nós
mesmos e aos nossos interesses, ou
de o pôr num canto, e converter-se à
justa ordem de prioridades, reservar
a Deus o primeiro lugar, é um
caminho que cada cristão deve
percorrer sempre de novo”[3].

Quando a necessidade parece se
rebelar dentro d’Ele e reivindicar os
seus direitos, Jesus mostra a
verdadeira fonte da sua paz, aquilo
que Ele sabe que o faz feliz: “Não só
de pão vive o homem, mas de toda
palavra que sai da boca de Deus” (Mt
4:4). Cristo não nega que está com
fome. Mas Ele não quer saciá-la com
qualquer alimento, mas com aquele
que o satisfaz profundamente: ser



fiel ao chamado para redimir todos
os homens. “Meu alimento é fazer a
vontade daquele que me enviou e
realizar a sua obra” (Jo 4,34), Ele dirá
aos discípulos em outra ocasião.

O Senhor revela que, quando a
tentação aparece, o primeiro passo é
reconhecê-la como tal. Agir como se
nada estivesse errado, fingir que não
se está realmente com fome, pode
provocar uma tensão latente que,
pouco a pouco, nos faz desejar e
ansiar por aquilo que, a princípio, foi
rejeitado. É por isso que Deus nos
convida a ouvir a fome em nosso
coração, para que não a
preenchamos com as primeiras
pedras que encontrarmos. Por meio
da experiência da nossa necessidade,
podemos entender uma mensagem.
Percebemos que o Senhor não quer
que saciemos essa fome com o fruto
de uma árvore ou com os vegetais do
Egito, pois eles dificilmente poderão
anestesiá-la. Sua proposta diante



dessa necessidade é que
preenchamos nosso coração com o
que é realmente importante em
nossa vida: o amor a Deus e o amor
ao próximo.

Abraçar a vontade de Deus

O demônio não se dá por vencido.
Jesus Cristo permite que ele o tente
ainda mais fortemente, para que
experimentemos mais vividamente
sua identificação com a vontade de
seu Pai e a sua profunda
proximidade com o homem pecador.
O tentador leva Jesus ao topo do
templo. O vento batia em seu rosto
nu e fatigado; seus pés mal
suportavam o peso de seu corpo
cambaleante de cansaço. Seus olhos,
que em poucos meses chorariam
amargamente pelos habitantes da
Cidade Santa, penetram com amor
em cada telhado e em cada beco. Não
seria esse um bom momento para
revelar sua verdadeira identidade



com toda a clareza? A voz estridente
do demônio de repente rompe o
denso silêncio da altura. “Se és Filho
de Deus, lança-te daqui abaixo!
Porque está escrito: 'Deus dará
ordens aos seus anjos a teu respeito,
e eles te levarão nas mãos, para que
não tropeces em alguma pedra'” (Mt
4,5).

Diante de uma insinuação tortuosa
da serpente, Adão e Eva passaram a
desconfiar de Deus. Por que Ele não
quer que comamos dessa árvore?
Durante os quarenta anos no deserto,
os israelitas também desconfiaram
da liberdade que o Senhor lhes havia
oferecido. Será que o nosso passado
como escravos não era melhor do
que essa liberdade cheia de
sofrimento? Em toda tentação há a
possibilidade da ausência,
impotência ou distanciamento de
Deus. Talvez Ele seja lembrado como
um companheiro do passado, outrora
próximo, mas não mais real. Às vezes



é fácil reconhecer o Senhor quando
as coisas estão indo bem, e
aproveitamos as maravilhas do Éden
ou contemplamos os prodígios que
Ele realizou para libertar Israel da
escravidão. Mas quando surgem
conflitos, parece que esses sinais
desaparecem: ansiamos por uma
manifestação extraordinária e mais
clara da proximidade de Deus.
Podemos então pensar que, se Ele
não nos salvar imediatamente, não é
realmente um Pai tão bom quanto
imaginávamos.

Jesus experimentaria novamente
uma tentação semelhante pouco
antes de morrer, quando um dos
ladrões lhe disse: “Se és o Cristo,
salva-te a ti mesmo e salva-nos a
nós!” (Lc 23,39). Esse é um raciocínio
que segue uma lógica esmagadora: se
você realmente pode fazer tudo,
livre-se dessa situação e salve-nos.
Por outro lado, a atitude do outro
ladrão é diferente: “Para nós isto é



justo: recebemos o que mereceram
os nossos crimes” (Lc 23,41). Ele não
se rebela contra o destino que o
aguarda, mas aceita a sua condição.
Portanto, não implora ao Senhor que
mude a realidade ou resolva todos os
seus problemas agora mesmo, mas
reconhece sua realeza e pede que
não se esqueça dele: “Lembra-te de
mim, quando tiveres entrado no teu
Reino!” (Lc 23,42). Sua oração não foi
uma exigência – mostre-me que você
é o Salvador – mas um ato de
abandono nas mãos do Messias:
“Queres, Senhor?... Eu também o
quero”[4].

“Também está escrito: ‘Não tentarás
o Senhor teu Deus’” (Mt 4,7). Cristo
rejeitou a segunda tentação no
deserto – e também a tentação
dirigida a ele na cruz – abraçando
ainda mais fortemente a vontade de
seu Pai: ele aceita que a salvação seja
feita como Ele quer. Jesus não queria
testar a Deus ou buscar atalhos para



aliviar a sua dor, pois sabia que Ele
buscava apenas o seu bem, mesmo
que às vezes fosse difícil descobrir
isso. “Quando te abandonares de
verdade no Senhor, aprenderás a
contentar-se com o que vier, e a não
perder a serenidade, se as tarefas –
apensar de teres posto todo o teu
empenho e utilizado os meios
oportunos – não correm a teu gosto…
Porque terão ‘corrido’ como convém
a Deus que corram”[5].

Libertar-se dos ídolos

Há um teste final à espera de Jesus. O
demônio, astuto e perseverante, leva-
o a uma montanha muito alta, de
onde se pode ver os muitos reinos do
mundo, toda a glória e o poder dos
homens. Não era Ele o Rei do
universo? Não tinha vindo para unir
todos os povos e nações no reino dos
filhos de Deus? Um único gesto seria
suficiente para que o tentador o
ajudasse a cumprir sua missão de



forma definitiva. “Eu te darei tudo
isso, se te ajoelhares diante de mim,
para me adorar” (Mt 4,9). Mas os
joelhos de Jesus não se dobraram.

Adão e Eva, desconfiando de Deus,
preferiram se colocar como deuses.
Os israelitas também, em suas
andanças pelo deserto, às vezes
decidiam construir suas próprias
divindades, na medida de suas
ilusões e do reflexo de seus próprios
rostos. Sempre que o homem
desconfia de seu Pai, ele acaba
adorando a si mesmo. E, em vez de
depositar sua esperança no
misterioso, mas eterno, poder divino,
ele escolhe se contentar com sua
própria glória passageira, por menor
que seja e que se desvanece
facilmente. O diabo pode não nos
oferecer hoje “todos os reinos do
mundo” (Mt 4,8), mas ele nos oferece
pequenos reinos que podemos
desejar secretamente em nosso
coração e nos convence de que isso



nos fará felizes o suficiente para
continuarmos caminhando. Assim,
divinizamos realidades que não são
Deus, mas “correntes que
escravizam”.

O Senhor nos criou para que nossos
anseios sejam dirigidos a Ele. Fomos
criados para compartilhar a sua
natureza divina – como Adão e Eva
pretendiam – e para sermos felizes –
como os israelitas buscavam no
deserto. E isso significa aprender a
nos libertar dos ídolos que nos
desviam do caminho para a
realização. “O dinamismo do desejo
está sempre aberto à redenção.
Também quando ele se adentra por
caminhos desviados, quando
persegue paraísos artificiais e parece
perder a capacidade de ansiar pelo
bem verdadeiro. Também no abismo
do pecado não se apaga no homem
aquela centelha que lhe permite
reconhecer o verdadeiro bem,
saboreá-lo, e assim iniciar um



percurso de subida, no qual Deus,
com o dom da sua graça, nunca deixa
faltar a sua ajuda. De resto, todos
temos necessidade de percorrer um
caminho de purificação e de cura do
desejo. Somos peregrinos rumo à
pátria celeste, rumo àquele bem
pleno, eterno, que nada jamais nos
poderá extirpar. Por conseguinte,
não se trata de sufocar o desejo que
se encontra no coração do homem,
mas de o libertar, para que possa
alcançar a sua verdadeira altura”[6].

O orgulho insinua que não
precisamos do Senhor. Mas Jesus não
se deixa enganar pela miragem que o
demônio lhe apresenta. Ele sabe que
nos arredores de Jerusalém, no
Calvário, as portas do paraíso se
abrirão para sempre. Da Cruz, ele
nos ensinará em que consiste a
verdadeira felicidade: dar a vida por
amor. “Vai-te embora, Satanás,
porque está escrito: 'Adorarás ao



Senhor teu Deus e somente a ele
prestarás culto'” (Mt 4,10).

* * *

São Mateus termina seu relato das
tentações destacando que o demônio
foi embora e os anjos se
aproximaram e serviram a Jesus (cf.
Mt 4,11). Às vezes, as forças do
demônio parecem invencíveis. As
tensões a que ele as submete
parecem nunca ter fim. É
exatamente isso que ele busca:
roubar-nos a esperança e fazer-nos
acreditar que a única saída é ceder
ao que ele propõe. Mas a maneira
como Jesus experimenta a tentação
nos mostra que essa abordagem está
errada e que a vitória é possível. “O
diabo é o grande mentiroso, o pai da
mentira. Ele sabe falar bem, sabe até
cantar para nos enganar. Ele é um
derrotado, mas se move como um
vencedor. Sua luz é brilhante como
fogos de artifício, mas não dura, ela



se apaga, enquanto a luz do Senhor é
suave, mas permanente”[7].

Cristo pode nos ajudar a aceitar as
tentações com serenidade e a vencer
o medo nos momentos de dúvida e
fraqueza, pois sabe que nenhuma
ação do demônio será superior à
força humana auxiliada pela graça
(cf 1 Co 10, 13). Em nenhum
momento Jesus entra em diálogo com
o tentador, imaginando o que
aconteceria se Ele aceitasse alguma
de suas propostas. Em vez disso, Ele
o interrompe de forma decisiva,
tomando uma resolução firme. É
assim que responde aos convites do
demônio: escolhendo o bem que
procura esconder dele. Não quer se
alimentar de pão, mas da palavra
divina. Não quer colocar Deus à
prova, mas confia nele. Ele não quer
os reinos do mundo, mas servir
somente a seu Pai.



Dessa forma, o Evangelho nos mostra
o Senhor como “o novo Adão, que
ficou fiel onde o primeiro sucumbiu
à tentação. Jesus cumpre à perfeição
a vocação de Israel: contrariamente
aos que provocaram outrora a Deus
durante quarenta anos no deserto
(cfr. Sal 95,10), Cristo se revela como
o Servo de Deus totalmente
obediente à vontade divina”[8]. A
vitória do Senhor sobre o tentador
também é benéfica para nós:
“Porque não temos um sumo
sacerdote que não possa
compadecer-se das nossas fraquezas,
mas que foi provado em tudo, como
nós, exceto no pecado” (Hb 4,15).
“Cristo não somente conhece, como
Deus, a fraqueza da nossa natureza,
mas também, como homem,
experimentou os nossos sofrimentos,
embora não tivesse pecado. Por
conhecer nossa fraqueza, é capaz de
nos dar a ajuda de que precisamos e,
ao nos julgar, Ele o fará tendo em
mente essa fraqueza”[9].



Depois desse episódio, Jesus
começará sua vida pública. Naqueles
quarenta dias no deserto, Ele queria
fortalecer seu espírito para sua
missão redentora que seria difícil e
exigente. Os desertos pelos quais
podemos passar em nossas vidas –
tentações, crises, contratempos –
também podem servir como um
impulso para amadurecer nossa
vocação cristã e podem ser um
momento de graça. Cristo nos
ajudará a passar por eles de mãos
dadas, sabendo que Deus se esconde
em todo deserto.

[1] Francisco, Ângelus, 6/03/2022.

[2] É Cristo que passa, n. 75.

[3] Bento XVI, Audiência, 13/02/2013.

[4] Caminho, n. 762.



[5] Sulco, n. 860.

[6] Bento XVI, Audiência, 7/11/2012.

[7] Francisco,Homilia, 8/05/2018.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
539.

[9] Teodoreto de Ciro, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm y José María
Álvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-
um-filme-a-experiencia-do-deserto/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-a-experiencia-do-deserto/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-a-experiencia-do-deserto/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-se-fosse-um-filme-a-experiencia-do-deserto/

	Como se fosse um filme: "A experiência do deserto"

