
opusdei.org

Como São Josemaria
encarava a doença?

Por ocasião da Jornada Mundial
dos enfermos, que se celebra no
dia de Nossa Senhora de
Lourdes, publicamos este texto
que explica como São Josemaria
encarava a doença e amava os
doentes.

09/02/2024

Doença - Texto do “Diccionario de
san Josemaria Escrivá de Balaguer”



Sumário

1. A doença, presente na vida
humana.

2. Identificação com Cristo.

3. Presença de Cristo no doente e
valor do seu sofrimento.

4. O cuidado e atendimento dos
doentes.

5. Dever de cuidar da saúde e de ser
um bom paciente.

6. Cristo vencedor da doença, da dor
e da morte.

A doença, com a carga de dor e
sofrimento que traz consigo,
constitui um fenômeno universal que
acompanha o homem ao longo e ao
largo de seu caminho terreno.
Ninguém escapa a essa experiência.



Faz parte da vida. São Josemaria
considera-a sempre a partir de uma
perspectiva cristã, ou seja, a partir do
amor de Deus manifestado em Cristo.

A doença, presente na
vida humana

Ao procurar uma explicação para ela,
a primeira coisa é descartar uma
ideia, presente em tantas culturas
antigas, e que, curiosamente, ainda
persiste na cabeça de muitas pessoas
e segundo a qual a doença é
considerada um castigo de Deus.
Jesus de Nazaré propôs-se refutar
essa visão que muitos de seus
contemporâneos, inclusive os
Apóstolos, ainda aceitavam. Diante
de um cego de nascimento, quando
lhe perguntam: “quem pecou, este ou
seus pais, para que nascesse cego”,
Jesus responde: “Nem ele nem seus
pais, mas aconteceu para que as
obras de Deus se manifestassem
nele” (cfr. Jo 9,2-5). Não estamos,

1. 



pois, ante um castigo pelos pecados
pessoais, e sim ante uma realidade
presente na natureza e na história
humana depois do pecado dos nossos
primeiros pais.

A doença é uma manifestação da
fragilidade humana, resultado sem
dúvida do fato de que “nossa morada
terrestre, sujeitos ao sofrimento, à
doença e à morte” (Catecismo, n.
1420). A doença é, efetivamente, a
triste consequência do pecado
original (cfr. Catecismo, nn. 418 e
1500). São Josemaria, ampliando a
perspectiva sobre qualquer causa de
sofrimento, dirá: “Deus Nosso Senhor
não causa a dor das criaturas, mas
tolera-a porque – depois do pecado
original – faz parte da condição
humana” (É Cristo que passa, 168).

O Catecismo da Igreja Católica diz
que a experiência da doença pode ter
repercussões ético-espirituais
ambivalentes, pois pode levar a



dobrar-se sobre si mesmo ou a abrir-
se à transcendência (cfr. Catecismo,
n. 1500). Para o cristão, “a doença
não é algo absurdo ou sem sentido, e
sim algo de grande importância na
estrutura da vida humana. Pode ser o
momento de Deus na nossa vida, a
ocasião de abrir-nos a Ele e,
consequentemente, o momento de
reencontrar-nos conosco
mesmos” (Ratzinger, 1991, p. 472).

2. Identificação com Cristo

Diante da dificuldade de assumir –
como algo querido ou permitido por
Deus – a presença da dor na vida
humana, tentou-se reconduzi-la a
outras experiências ou inclusive
negar sua realidade. Trata-se, porém,
de falsas soluções. A existência da
doença e da dor são dados que
devem ser entendidos a partir de
outras perspectivas. São Josemaria
indica claramente: “A dor tem um
lugar nos planos de Deus. Esta é a



realidade, ainda que nos custe
entendê-la” (É Cristo que passa, 168).

Temos frequentemente a tentação de
pensar que Deus não é justo por
permitir a doença (em nós, ou em
outras pessoas), ou a morte de uma
pessoa querida. Esta tentação,
porém, durará pouco em quem tem
fé e sabe que Deus é Pai. São
Josemaria o afirmava: “Pode parecer,
às vezes, que Deus nos trata com
dureza; não podemos entender as
dificuldades ou as dores que nos
envia; mas, a criança pequena
também não entende por que sua
mãe não a deixa brincar com uma
faca ou pegar com os dedinhos a
chama de uma vela; e entende ainda
menos por que, em determinadas
circunstâncias, dá-lhe umas boas
palmadas. No entanto, tudo é para o
bem” (citado em Sastre, 1991, p. 114).
Se algumas vezes não
compreendemos por que Deus não
impede a dor humana, devemos



enfrentar essa situação a partir da fé
e da contemplação da Cruz, na qual o
amor divino se manifesta até o
máximo: “Deus é meu Pai, ainda que
me envie sofrimento. Ama-me com
ternura, mesmo que me fira. Jesus
sofre para cumprir a Vontade do
Pai... E eu, que quero também
cumprir a Santíssima Vontade de
Deus, seguindo os passos do Mestre,
poderei queixar-me se encontro por
companheiro de caminho o
sofrimento? Será esse um sinal certo
na minha filiação, porque Deus me
trata como ao seu Divino Filho. E
então, como Ele, poderei gemer e
chorar a sós no meu Getsêmani; mas,
prostrado por terra, reconhecendo o
meu nada, subirá até o Senhor um
grito saído do íntimo de minha alma: 
Pater mi, Abba, Pater...fiat! Faça-
se!” (Via Sacra, I Estação).

A doença – como acontece em geral
com a dor ou com o sofrimento – é
um mistério que só tem sentido à luz



da morte de Cristo na Cruz. Jesus
Cristo, Deus feito homem,
experimentou todas as fraquezas
humanas, inclusive a dor e a morte,
com exceção do pecado (cfr Hb 4, 15).
A doença e a dor representam,
quando chegam, uma chamada à
identificação com Jesus Cristo.
Suportar a doença por amor a Deus
santifica-nos. É o amor que converte
a dor num ato ardente de adoração, e
a doença se torna, então, incenso que
se eleva a Deus. Isso acontece
quando a dor “se é vivido por amor e
com amor, na participação, por dom
gratuito de Deus e por livre opção
pessoal, no próprio sofrimento de
Cristo crucificado. Deste modo, quem
vive o seu sofrimento no Senhor fica
mais plenamente configurado com
Ele” (Evangelium Vitae, n. 67). São
Josemaria expressava-o em
linguagem muito viva em um ponto
de Sulco: “Uma doença incurável,
que limitava a sua ação. E, no
entanto, dizia-me contente: ‘a doença



porta-se bem comigo e cada vez a
amo mais; se me dessem a escolher,
voltaria a nascer assim mil
vezes!’” (Sulco, 254). Ou em outro
lugar: “quando estiveres doente,
oferece com amor os teus
sofrimentos, e converter-se-ão em
incenso que se eleva em honra de
Deus e que te santifica” (Forja, 791).

Impressiona, por exemplo, o relato
de São Josemaria em suas Notas
íntimas referindo-se a uma das
primeiras mulheres do Opus Dei,
Maria Ignacia García Escobar,
internada no Hospital Geral de
Madri: “Essa nossa irmã ama a
Vontade de Deus: vê na doença,
longa, penosa e múltipla (não tem
nada são) a bênção e as predileções
de Jesus e, embora afirme na sua
humildade que merece castigo, a
terrível dor que sente em todo o seu
organismo, sobretudo pelas
aderências abdominais, não é um
castigo, é uma misericórdia” (Notas



íntimas, n. 1006: Andrés Vázquez de
Prada, I, p. 402)

3. Presença de Cristo no doente e
valor de seu sofrimento

A consideração do doente como a
imagem de Cristo, presente na
ascética cristã já desde o Evangelho
(cfr. Mt 25, onde Cristo, no Juízo
final, identifica-se com os doentes),
também aparece na pregação de São
Josemaria. Assim vemos em um texto
antigo, em Caminho: “Criança. –
Doente. – Ao escrever estas palavras,
não sentis a tentação de as pôr com
maiúsculas? É que, para uma alma
enamorada, as crianças e os doentes
são Ele” (Caminho, 419; cfr também, 
Caminho, 98). Ele expressa a mesma
ideia em umas palavras ditas para
terminar uma reunião em Barcelona:
“Espera-me um doente e não tenho o
direito de fazer esperar um doente,
que é Cristo...” (Andrés Vázquez de
Prada, III, p. 604).



A identificação do enfermo com
Cristo aparece frequentemente em
seus escritos. Poderíamos resumir
assim: onde há dor –uma dor aceita e
oferecida a Deus – lá está Cristo. Com
esta perspectiva a doença pode
inclusive ser considerada um
privilégio, ou, com expressão audaz
que São Josemaria empregou
algumas vezes, uma ‘carícia de Deus’,
e podemos afirmar, também com
audácia – mas não sem precedente
na literatura espiritual – que os
doentes são “prediletos de Deus”.
Durante o seu trabalho nos hospitais
de Madri, quando estava começando
o Opus Dei, ele pedia continuamente
aos doentes orações por um assunto
de Deus que ele tinha que levar em
frente e costumava comentar: “Não
esqueçais que os doentes são muito
gratos a Deus, que sua oração é
ouvida e sobe à presença de
Deus” (citado em Sastre, 1991, p.
111).



Sabia transmitir esta doutrina com
palavras que combinavam
compreensão diante da dor e da
dureza de algumas situações, com
uma fé e confiança em Deus que
ajudava a descobrir ali uma
profundidade que antes estava
oculta. Fez isso em diversas
circunstâncias, como em 1969,
quando dirigindo-se a uma mãe que
lhe falava de um filho deficiente,
aconselhava-a: “Deus os abençoou de
um modo especial, com um carinho
de predileção, porque o Senhor – o
Evangelho afirma – prova mais a
quem mais ama. Fique certa de que
sofro com vocês e de que peço a Jesus
que nos ajude a carregar sua Cruz
com alegria. Omnia in bonum! O
mundo é bom ou, pelo menos, Deus o
permite, para que sejamos melhores,
já que de grandes males Ele tira
grandes bens” (citado em Sastre,
1991, p. 127.



Ele considerava o recurso à
intercessão dos doentes durante os
anos iniciais da Obra – e sempre –
como uma grande ajuda para sua
alma e para fazer o Opus Dei.
Gostava de recordar que “a fortaleza
humana da Obra foram os doentes
dos hospitais de Madri; os mais
ignorantes daqueles bairros
periféricos” (Sastre, 1991, p 113).
Comentava com frequência que os
doentes são o “tesouro” do Opus Dei.
Quando certa vez lhe perguntaram o
significado dessa frase, respondeu:
“... Esse sacerdote tinha que fazer o
Opus Dei... Sabem como conseguiu?
Através dos hospitais. Aquele
Hospital Geral de Madri lotado de
enfermos, paupérrimos, deitados nos
corredores, porque não havia camas;
aquele hospital, chamava-se Hospital
del Rey, e lá não havia senão
tuberculosos desenganados, e na
época a tuberculose era incurável.
Essas foram as armas para vencer!
Esse foi o tesouro para pagar! Essa



foi a força para ir em
frente!...” (citado em Sastre, 1991, p.
113). São Josemaria estava
firmemente convencido da
intercessão poderosa dos doentes
diante de Deus: “Depois da oração do
Sacerdote e das virgens consagradas,
a oração mais grata a Deus é a das
crianças e a dos doentes” (Caminho,
98).

4. O cuidado e atendimento dos
doentes

A consciência da presença de Jesus
nos doentes e seu profundo sentido
da paternidade e da fraternidade
cristã levou-o também a insistir em
que os doentes devem ser sempre
bem atendidos. Ele mesmo fez isso
pessoalmente ao longo de sua vida e
indicou isso como um traço
permanente do espírito do Opus Dei:
“Desde sempre, quando um meu
filho fica doente eu digo aos que
devem cuidar dele: meus filhos, que



ele ou ela não se lembre de que sua
mãe está longe. Quero dizer com isto
que, nesses momentos, devemos ser
como sua mãe, para esse meu filho e
irmão seu, com o carinho e os
cuidados que ela teria”. E insistiu em
outro momento: “Embora sejamos
pobres, nunca faltará o necessário
para nossos irmãos doentes. Se fosse
necessário, roubaríamos para eles
um pedacinho de céu e o Senhor nos
desculparia”. (citado em Monge, 2004
p. 111). Ele empregou palavras
análogas em outras situações e
referindo-se a outras pessoas; é o
espírito que transmitiu à Clínica
Universitária de Navarra e
numerosos centros assistenciais
promovidos por fiéis do Opus Dei nos
diversos países do mundo.

Uma parte essencial deste
atendimento aos doentes é, para uma
consciência cristã, como a de São
Josemaria, o atendimento espiritual:
ajudando-os, inclusive ensinando-



lhes, se for necessário, as orações e
outros atos de piedade;
proporcionando-lhes receber a
Comunhão, etc. E obviamente, em
perigo de morte, propondo-lhes a
possibilidade de receber a Unção dos
enfermos (cfr Monge, 2004, pp
231-257).

5. O dever de cuidar da saúde e de
ser bons doentes

Com a mesma força com que São
Josemaria exortava a aceitar a
doença quando ela surgia, vendo
nela um modo de unir-se à Cruz de
Cristo, animava também a cuidar da
saúde corporal para ser bons
instrumentos no serviço de Deus,
fazendo-se eco daquelas palavras da
Escritura: “a saúde e o bem-estar vale
mais que o ouro, e um corpo forte
mais que uma fortuna” (Si 30,15).
Pois ter boa saúde permite em geral
trabalhar intensamente na vinha do
Senhor, desde a primeira hora do dia



até a última, suportando com alegria
“o peso do dia e do calor” (Mt 20, 12).

Animava, por isso, a cuidar – sem
obsessões – da saúde, empregando os
meios normais indicados pelo bom
senso, sem se permitir o luxo de ficar
doente, mas pondo em prática os
recursos – sobretudo o descanso
necessário – para estar em boas
condições físicas e poder assim
trabalhar intensamente. É muito
interessante aquele conselho dele:
“Abatimento físico. Estás... arrasado.
– Descansa. Para com essa atividade
exterior. – Consulta o médico.
Obedece e despreocupa-te. – Em
breve regressarás à tua vida e
melhorarás, se fores fiel, os teus
trabalhos de apostolado” (Caminho,
706).

São igualmente muito úteis as
advertências que faz, animando a ser
“ bons” doentes, e a não se deixar
dominar pela doença: “enquanto



estamos doentes, podemos ser
maçantes: não me atendem bem,
ninguém se preocupa comigo, não
cuidam de mim como mereço,
ninguém me compreende... O
demônio, que anda sempre à
espreita, ataca por qualquer flanco;
e, na doença, a sua tática consiste em
fomentar uma espécie de psicose que
afaste de Deus, que azede o ambiente
ou que destrua esse tesouro de
méritos que, para bem de todas as
almas se alcança quando se assume
com otimismo sobrenatural – quando
se ama! – a dor”. (Amigos de Deus,
124).

6. Cristo vencedor da doença, da
dor e da morte

Um bom resumo do seu ensinamento
sobre a saúde e a doença encontra-se
com as seguintes palavras “Por ora, a
maioria de vós é jovem; atravessa
essa fase formidável de plenitude de
vida que transborda de energias.



Mas o tempo passa, e
inexoravelmente começa a notar-se o
desgaste físico. Vêm depois a
limitações da maturidade e, por
último os achaques da ancianidade.
Além disso, qualquer um de nós pode
ficar doente em qualquer momento
ou sofrer algum transtorno corporal.
Só se aproveitarmos com retidão –
com espírito cristão – as épocas de
bem-estar físico, os tempos bons, é
que aceitaremos também com alegria
sobrenatural os eventos que a gente
erradamente considera maus (...).
Requer-se, pois, uma preparação
remota, feita cada dia de um santo
desapego de si próprio, para que nos
disponhamos a carregar com garbo –
se o Senhor assim o permite – a
doença ou a desventura” (Amigos de
Deus, 124).

A consideração da doença como dom
recebido de Deus não é
simplesmente uma frase bonita que
serve de consolo aos cristãos nos



maus momentos que aparecerão
necessariamente ao longo de sua
vida, mas a consequência de uma fé
profunda no poder de Jesus Cristo,
vencedor da doença, da dor e da
morte.

A doença adquire um valor positivo,
santificador, quando vivida em união
com Jesus Cristo. São Josemaria
ensinou-o sempre: “essa aceitação
sobrenatural da dor representa, ao
mesmo tempo, a maior conquista.
Morrendo na Cruz Jesus venceu a
morte: da morte, Deus tira a vida. A
atitude de um filho de Deus não é a
de quem se resigna à sua trágica
desventura; é, sim, a satisfação de
quem saboreia antecipadamente a
vitória" (É Cristo que passa, 168).
Assim, o cristão se torna porta-voz da
salvação de Cristo, que redime o
homem: “Em nome desse amor
vitorioso de Cristo, os cristãos devem
lançar-se por todos os caminhos da
terra, para serem semeadores de paz



e de alegria, com a sua palavra e com
as suas obras. Temos que lutar – é
uma luta de paz – contra o mal,
contra a injustiça, contra o pecado,
para proclamar assim que a atual
condição humana não é a definitiva,
que o amor de Deus manifestado no
Coração de Cristo, alcançará o
glorioso triunfo espiritual dos
homens” (ibidem).

Miguel Ángel MONGE

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/como-sao-
josemaria-encarava-a-doenca/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/como-sao-josemaria-encarava-a-doenca/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-sao-josemaria-encarava-a-doenca/
https://opusdei.org/pt-br/article/como-sao-josemaria-encarava-a-doenca/

	Como São Josemaria encarava a doença?

