
opusdei.org

Começa a contagem
regressiva: As bodas
de Caná

Estamos diante do primeiro
milagre de Jesus. A alegria dos
esposos. O drama quando o
vinho começa a escassear. A
intervenção de Maria. O
trabalho dos serventes. O
assombro do mestre-sala. São
João mostra como foi o
primeiro dos sinais com o qual
Cristo manifestou sua glória.

09/08/2024



O roteiro de um filme costuma ser
meticulosamente elaborado. Os
acontecimentos não acontecem de
modo improvisado, mas seguem uma
lógica bem estruturada. Tudo se
dirige ao clímax da história, quando
o espectador percebe o significado do
que viu até o momento, ou
contempla a profunda mudança que
os personagens experimentam.

A morte de Jesus e sua ressurreição
foram o cume de nossa redenção. Tal
momento fora cuidadosamente
preparado durante anos. Já o
percebemos claramente no início da
vida pública do Senhor. Nas bodas de
Caná, Cristo começou a contagem
regressiva para sua hora, que seria
também a hora de sua mãe.

A bebida que alegra os corações

O povo judeu costumava celebrar as
bodas com grandes festividades. A
celebração podia durar até uma
semana. Se a família e os amigos



tivessem vindo de longe para a
ocasião, a duração da festa teria que
compensar o cansaço da viagem. São
João fala de um casamento que se
realizou em Caná da Galileia (cfr. Jo
2, 1-12), situada a poucos quilômetros
de Nazaré. Menciona-se Maria e
também Jesus e seus discípulos entre
os convidados.

As bodas devem ter-se realizado
como muitas outras da época. O
cortejo nupcial faz sua entrada em
Caná com a esposa coroada de flores
e rodeada por suas amigas com
lâmpadas nas mãos. O esposo e seus
amigos trouxeram-na da casa dos
pais e o banquete acaba de começar.
Como se trata do dia mais importante
de suas vidas, os novos esposos
previram comida em abundância. De
repente, porém, alguém percebe um
problema: o vinho está começando a
escassear.



Não se tratava de uma coisa
qualquer: é a bebida que alegra os
corações humanos. O rei Davi
confirmou isso nos salmos (cfr. Sl
104, 15) e, sobretudo, Jesus Cristo o
demonstrou escolhendo-o, entre
todos os elementos da terra, como o
que seria transubstanciado em seu
próprio sangue. No caso de uma festa
de casamento da época, além disso, a
importância dele era decisiva. Não só
por ajudar o entretenimento, mas
também porque era um dos símbolos
mais profundos da alegria do casal
que estava se unindo para sempre.
Forma parte, de fato, do rito do
matrimônio judeu. Em um primeiro
momento, apresenta-se uma taça de
vinho que o homem e a mulher
tomam sendo ainda noivos. Depois, o
rabino, ou outra pessoa importante,
recita as sete bênçãos de
compromisso. Ao terminar, os noivos
bebem outra vez. Nesse momento,
compartilham a mesma taça já como
esposos.



O problema não era pequeno.
Continuar a celebração apenas com
água teria sido uma tragédia, e
afetaria, sem dúvida a reputação dos
noivos. No entanto, não sabemos se
os convidados já tinham percebido a
escassez do vinho. O Evangelho
sublinha que só Maria percebeu (cfr.
Jo 2, 3). Provavelmente, graças a seu
olhar materno. Ela não ficava na
superfície das coisas, sabia perceber
os problemas dos outros. Seu olhar
de mãe leva-a a reconhecer
imediatamente que há algo que não
está funcionando e que causará
profunda infelicidade a seus amigos.
E sabe, ao mesmo tempo, como
ajudar a recuperar essa alegria
perdida. “A grandeza de Deus
convive com o normal e o comum. É
próprio de uma mulher e de uma
diligente dona de casa notar um
descuido, prestar atenção a esses
pequenos detalhes que tornam
agradável a existência humana: e foi
assim que Maria se comportou”[1].



Aproxima-se a hora

Maria intervém com decisão. Não
duvida. “O que é preciso fazer, faz-
se... Sem hesitar... Sem
contemplações...”[2]. Aproxima-se
logo de seu filho, a quem expõe a
situação sem rodeios: “Eles não têm
mais vinho” (Jo 2,3).

Talvez o espectador que contempla
esta cena pela primeira vez espera
que Jesus atue com prontidão para
solucionar o problema. Afinal,
tratava-se de ajudar amigos e, além
disso, era sua própria mãe quem o
tinha pedido. Pelo contrário, o
Senhor responde: “Mulher, por que
dizes isto a mim? Minha hora ainda
não chegou” (Jo 2, 4).

O espectador talvez possa então ficar
pasmado diante de uma frase
aparentemente tão fria. Jesus não só
se dirige a sua mãe com um termo
que um filho não costuma empregar,
pelo menos hoje em dia (mulher),



mas além disso parece
desinteressado do assunto, como se
dissesse: Não é nosso problema, que
se virem.Para entender essa
expressão, é preciso olhar o contexto
completo do Evangelho de São João.
Muitas vezes, o evangelista faz
menção à hora de Jesus. “Ninguém
lhe deitou as mãos, porque ainda não
era chegada a sua hora” (Jo 7, 30); “É
chegada a hora para o Filho do
Homem ser glorificado” (Jo 12, 23);
“Sabendo Jesus que chegara a sua
hora de passar deste mundo ao
Pai” (Jo 13, 1); “Pai, é chegada a hora.
Glorifica teu Filho, para que teu Filho
glorifique a ti” (Jo 17, 1).

Numa palavra, a sua hora é a cruz. O
que o Senhor estava expondo a
Maria não era simplesmente uma
objeção relacionada ao tempo.
Podemos supor que, durante os anos
de vida oculta, Jesus teria explicado a
sua mãe, pelo menos sumariamente,
como ele realizaria a redenção. Se



mais tarde ele o anunciaria pelo
menos três vezes aos discípulos, é
lógico pensar que o faria mais
profundamente com aquela que
estava chamada a acompanhá-lo
junto à cruz. Maria deve ter
compreendido, portanto, o
significado desta resposta. Jesus não
quis ser indiferente, e sim,
apresentar o preâmbulo necessário
para que ela tomasse uma decisão.
Ele ia entregar sua carne e seus ossos
por nós, mas sua carne e seus ossos
eram os de sua mãe.

Fazer um milagre naquele instante,
era deixar clara a sua missão
salvadora. Missão que teria seu cume
precisamente na cruz. Se Jesus
acedesse ao que sua Mãe lhe pedia, o
momento em que uma espada lhe
atravessaria a alma ficaria mais
próximo (cfr. Lc 2, 25). Não foi em
vão que, na segunda vez em que a
chamaria mulher, seria justamente
lá, no Calvário, quando a



contemplava junto de São João.
“‘Mulher, eis aí teu filho’. Diz depois
ao discípulo: ‘Eis aí tua mãe’. E dessa
hora em diante o discípulo a levou
para a sua casa” (Jo 19, 26-27).

Receber o bom vinho

Não foram necessárias outras
palavras. Maria quis começar a
contagem regressiva para a hora de
seu Filho. Aproximou-se logo dos
serventes encarregados do vinho e,
sem saber muito bem como seria
realizado o milagre, disse-lhes: “Fazei
o que ele vos disser” (Jo 2, 5).

São estas as últimas palavras que o
Evangelho traz da Virgem Maria. É
como se fossem, de alguma forma, a 
herança que deixa a seus filhos,
porque isso foi o resumo de sua vida
inteira: cumprir a vontade divina.
Era o que ela havia feito sempre e o
que a tornara profundamente feliz,
sobretudo desde o anúncio do anjo.
Em Caná, tomou uma decisão, não



pretendeu, porém, impor ao Senhor
o que ele tinha que fazer. “Maria
deixa tudo ao arbítrio de Deus. Em
Nazaré, entregou sua vontade,
unindo-a à de Deus: ‘Eis aqui a serva
do Senhor. Faça-se em mim segundo
a tua palavra’ (Lc 1, 38). Esta
continua sendo sua atitude
fundamental. Ensina-nos assim a
rezar: Não querer afirmar diante de
Deus nossa vontade e nossos desejos,
por muito importantes ou razoáveis
que pareçam, mas apresentá-los a ele
e deixar que ele decida o que quiser
fazer”[3].

Os servos puseram-se à disposição de
Jesus. E ele, indicando os recipientes
de pedra preparados para as
purificações, disse: “Enchei as talhas
de água” (Jo 2, 7). Provavelmente os
servos não viram muito sentido
nessas palavras do Senhor. Se estava
faltando vinho, não havia lógica em
encher aqueles recipientes com água.
Além disso, dada a capacidade de



cada talha – uns cinquenta litros –
essa operação parecia complicada.
Cada homem experimenta um
dilema semelhante quando percebe
que lhe falta algo. O coração reclama
um vinho que sacie seus desejos mais
profundos, e a proposta de Cristo de
preenchê-lo com seu amor pode ser
custosa ou, inclusive, aparentemente
insatisfatória. O que eu quero é vinho,
não água. Se é isso o que me oferece,
procurarei em outro lugar.

Os criados, no entanto, talvez tenham
se lembrado do que Maria tinha dito:
“Fazei o que ele vos disser”. E talvez
pela confiança que tinham nela,
dispuseram-se a encher as talhas até
a borda. Quando o fizeram, Jesus
indicou: “Agora tirai e levai ao
mestre-sala”. Ele “experimentou a
água, que se tinha transformado em
vinho. Ele não sabia de onde vinha,
mas os que estavam servindo
sabiam, pois eram eles que tinham
tirado a água. Chamou então o noivo



e lhe disse: Todo mundo serve
primeiro o vinho melhor e, quando
os convidados já estão embriagados,
serve o vinho menos bom. Mas tu
guardaste o vinho melhor até
agora!” (Jo 2, 8-10).

Deus, normalmente, costuma deixar
o vinho bom para depois. Nós, em
geral, fazemos o contrário:
começamos com entusiasmo
qualquer projeto, dando o melhor de
nós mesmos, mas no fim, quando
surge o cansaço e talvez a
impaciência, oferecemos o menos
bom. Esta dinâmica reflete-se
inclusive no pecado. Primeiro
apresenta um vinho aparentemente
bom – sucesso, riqueza, prazer. E só
depois, quando a pessoa bebeu, o
coração sofre as consequências:
percebe que não valia a pena. O
vinho de Deus, pelo contrário, pode
parecer custoso, pois implica esforço
para preencher a própria vida só
com a água do amor divino,



rejeitando outras possíveis bebidas
mais ‘fáceis’. Porém, é assim que o
Senhor nos reserva um vinho como
nenhum outro que já existiu. A água
convertida em vinho também pode
sugerir que o caminho habitual onde
encontraremos esse amor é a água
da vida cotidiana, não o licor de
grandes feitos extraordinários. O
coração desfruta então da alegria da
vitória, aprende a não se conformar
com qualquer vinho e compreende a
sabedoria daquelas palavras de
Maria: “Fazei o que ele vos disser”.

Jesus não cria o vinho do nada, mas
usa o esforço dos servos e a água
contida nas talhas destinadas à
purificação. Os mesmos recipientes
que iam conter as misérias dos
convidados recebem agora o vinho
transformado por Deus. Tal milagre
repete-se também hoje em dia. O
Senhor pode converter a água de
nossa fraqueza, aquilo que talvez nos
envergonhe, no caminho que nos



conduz à santidade, onde Deus nos
espera com o melhor dos banquetes.
“Não deves assustar-te de que vejam
os teus defeitos pessoais, os teus e os
meus – pregava São Josemaria; eu
tenho o prurido de publicá-los,
contando a minha luta pessoal, a
minha ânsia de retificar o meu
comportamento neste ou naquele
ponto da minha luta por ser leal ao
Senhor. O esforço por desterrar e
vencer essas misérias será já um
modo de indicar as sendas divinas”[4].

São João conclui assim o relato das
bodas: “Este foi o início dos sinais de
Jesus. Ele o realizou em Caná da
Galileia e manifestou a sua glória, e
seus discípulos creram nele”. (Jo 2,
11). O início do ministério público de
Jesus não foi especialmente
marcante. Ele poderia ter realizado o
seu primeiro milagre em Jerusalém,
à vista de muitos, fazendo uma
grande cura. Decidiu, no entanto,
optar pela discrição de um pequeno



povoado e de uma necessidade
simples e doméstica que afetava
alguns amigos. E este sinal foi
precisamente o que despertou a fé
dos discípulos, pois, além de revelar
o seu poder, demonstrava a sua
preocupação com os problemas das
pessoas que amava.

“Sugiro-vos um exercício que pode
fazer-nos muito bem.
Experimentemos hoje procurar entre
nossas recordações os sinais que o
Senhor realizou em nossa vida. Que
cada um diga: em minha vida, (...)
que indícios vejo de sua presença?
São sinais que ele realizou para nos
mostrar que nos ama; pensemos
nesse momento difícil em que Deus
me fez experimentar seu amor... E
perguntemo-nos: com que sinais,
discretos e primorosos, me fez sentir
sua ternura? Quando senti o Senhor
mais perto, quando senti sua ternura,
sua compaixão?”[5]. Reconhecer todos
esses sinais – grandes e pequenos –



que Jesus operou em nós poderá
ajudar-nos a descobrir, como seus
discípulos que “Deus se interessa até
pelas menores coisas das suas
criaturas – pelas vossas e pelas
minhas – e chama-nos, um a um, pelo
nosso próprio nome. Esta certeza que
procede da fé, faz-nos olhar o que
nos cerca sob uma nova luz e leva-
nos a perceber que, permanecendo
tudo como antes, tudo se torna
diferente, porque tudo é expressão
do amor de Deus”[6].

Esta cena também destaca que Maria
não é indiferente diante de nossas
necessidades. Ela mesma percebe do
que carecemos e, como boa mãe, está
disposta ao que for necessário para
nos ver desfrutar do melhor vinho.
“O coração de Maria, que não pode
deixar de se compadecer dos
infelizes [...], impele-a a assumir por
iniciativa própria o ofício de
intercessora e a pedir ao Filho o
milagre [...]. Se a Senhora procedeu



assim sem que lhe tivessem dito
nada, que teria feito se lhe tivessem
pedido que interviesse?”[7]

[1] É Cristo que passa, n. 141.

[2] Caminho, n. 11.

[3] Bento XVI, Homilia, 11/09/2006.

[4] Amigos de Deus, n. 163.

[5] Francisco, Ângelus, 16/01/2022.

[6] É Cristo que passa, n. 144.

[7] Santo Alfonso M. de Ligorio,
Sermões abreviados, serm. 45: “Da
confiança na Mãe de Deus”.

Luis Miguel Bravo



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/comeca-a-
contagem-regressiva-as-bodas-de-cana/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/comeca-a-contagem-regressiva-as-bodas-de-cana/
https://opusdei.org/pt-br/article/comeca-a-contagem-regressiva-as-bodas-de-cana/
https://opusdei.org/pt-br/article/comeca-a-contagem-regressiva-as-bodas-de-cana/

	Começa a contagem regressiva: As bodas de Caná

