opusdei.org

Combate,
proximidade, missao
(3): Tudo é nosso e
tudo é de Deus

Qualquer esporte exige esforgo,
mas cria um espacgo para o lazer
e abre novas possibilidades. O
mesmo acontece com a vida
cristd: em meio a combates e
lutas, é possivel se divertir com
o Senhor, crescendo e
enfrentando novos desafios
com ele.

06/06/2024



“Vocé ja é uma nova criatura e foi
revestido de Cristo. Que essa veste
branca seja um sinal de sua dignidade
como cristdo. Ajudado pela palavra e
pelo exemplo de seu proprio Filho,
mantenha-a imaculada até a vida
eterna”™. Desde os tempos antigos, a
Igreja tem a tradicdo de vestir os
recém-batizados de branco, para
expressar visivelmente o anseio de se
tornar um so com Cristo, de deixar
que Ele viva em nés™. O nome e o
proprio gesto do batismo também
respondem a essa realidade precisa:
baptizein significa imergir, porque
por meio desse sacramento entramos
na vida da Trindade, como uma
esponja que entra na agua e, sem
deixar de ser ela mesma, torna-se
uma s0 coisa com esse novo meio.
Produz-se, assim, “uma
interpenetracdo do ser de Deus e do
nosso ser, um ser imerso em Deus
Trindade, Pai, Filho e Espirito Santo,
como no matrimonio, por exemplo,
duas pessoas se tornam uma so



carne, tornando-se uma realidade
nova e unica, com um novo e unico
nome”™!, A partir dai, cuidar dessa
nova vida passa a ser uma tarefa
diaria, exigindo um constante
combate espiritual, como adverte a
Escritura: “Meu filho, se entrares
para o servico de Deus, permanece
firme na justica e no temor, e
prepara a tua alma para a provacao;
humilha teu coracdo, espera com
paciéncia, da ouvidos e acolhe as
palavras de sabedoria; néo te
perturbes no tempo da infelicidade,
sofre as demoras de Deus; dedica-te a
Deus, espera com paciéncia, a fim de
que no derradeiro momento tua vida
se enriqueca” (Eclo 2,1-3).

Ponto de partida: Deus nos ama
incondicionalmente

Em nosso batismo, Deus nos disse
que nos ama como somos, nao
importa o que aconteca. Essa
convicgao é o ponto de partida da



jornada interior; sem ela, estariamos
correndo pelo caminho errado,
porque nessa corrida ndo se trata de
merecer nada para nos mesmos, nem
de provar nada a ninguém, mas de
viver livremente, aproveitando o
amor de Deus. “Nds conhecemos e
cremos no amor de Deus por nés”,
escreve Sao Joao (1 ]Jo 4,16). E como é
necessario “deixar que essas
verdades de nossa fé penetrem na
alma até mudarem toda a nossa vida.
Deus nos ama”!"!

Ao mesmo tempo, a graca de Deus
ndo substitui o uso inteligente e
perseverante de nossas forcas: “A
firme esperancga na nossa
santificacdo pessoal é um dom de
Deus; mas o homem nao pode
permanecer passivo””. E verdade
que, pela graca, nossa vida tem um
valor que excede nossas
possibilidades, mas a graca ndo
substitui a natureza: ela precisa
trabalhar - dangar!- com ela. Pode-se



dizer que em nossa vida tudo € nosso
e, a0 mesmo tempo, tudo pertence a
Deus. “Na continuidade dos
pequenos acontecimentos cotidianos,
agradaveis ou dolorosos, previstos ou
imprevistos, corre a série paralela
das gracas atuais, que a cada
momento nos sdo oferecidas (...)
Pouco a pouco entre Ele e nos se
estabelecera uma conversa quase
ininterrupta, que sera a verdadeira
vida interior”".

Dessa forma, seria reducionista
descrever essa vida que se
desenvolve no cora¢do do homem
apenas com palavras como “luta” ou
“combate”. O que aparece como uma
luta, sob a perspectiva das
resisténcias que encontramos dentro
e fora de nds, pode ser descrito, em
uma visdo mais ampla, como
atividade e movimento, como
dinamismo e crescimento. Esses
aspectos do desenvolvimento de
qualquer ser vivo - que incluem a



luta contra as ameacas ou a dureza
do ambiente como momentos desse
mesmo desenvolvimento -,
expressam de forma mais clara a
riqueza da vida espiritual.

Observar a paisagem, ndo apenas o
solo

Os montanhistas e ciclistas de
montanha sabem como é necessario
concentrar-se no esforco e medir as
energias, e € por isso que geralmente
avancam olhando quase que
somente para o chdo. Seria uma
pena, no entanto, se essa
concentracdo os impedisse de
apreciar o panorama que se abre ao
seu redor a medida que avangam. No
combate espiritual, algo semelhante
pode acontecer conosco: que nos
concentremos demais no mal que
queremos superar ou somente
vejamos o custo de conseguir algum
bem. E por isso que é sempre bom
elevar o olhar para ndo perdermos



de vista tudo o que estamos
ganhando ao longo do caminho.

“Nao te deixes vencer pelo mal, mas
triunfa do mal com o bem” (Rm
12,21), escreve Sdo Paulo em um
versiculo que Sdo Josemaria as vezes
resumia assim: “afogar o mal em
abundancia de bem””. A luta crista
ndo é tanto uma luta contra o
pecado, mas um esfor¢o por
alimentar a vida que nos foi dada
desde o nosso batismo. Por exemplo,
se em uma ocasido desistimos do
melhor pelos outros, podemos ver
essa desisténcia como uma luta
contra o egoismo ou como um
exercicio para ndo nos apegarmos a
certas coisas; mas, melhor ainda,
podemos ver isso como uma luta por
dilatar o coracdo, por crescer em
amor, em generosidade, em
desprendimento e assim por diante.
E isso ndo se deve a um esforco
individual pela perfeicdo, mas



porque, a partir do coracdo de Cristo,
queremos viver para 0s outros.

Essas duas maneiras diferentes de
enfocar a luta cristd também estao
ligadas a duas maneiras de formular
0s propositos de melhora. Nesse
sentido, em vez de propor “ndo fazer
algo outra vez”, pode ser muito mais
enriquecedor levantar os olhos,
contemplar o horizonte e afirmar o
que de fato queremos fazer. In
omnibus respice finem, diz um adagio
classico: “em todas as coisas olhe
para o fim”; ou, em uma formulacao
mais contemporanea, “comece com 0
porqué”. Para viver com os olhos
voltados para a meta, muitas vezes é
necessario nos distanciarmos da
situacdo concreta, reservar um
tempo para refletir e compartilhar
nossas impressdes com Deus. Entdo,
veremos melhor: perceberemos que
0 (ue esta em jogo ndo é apenas um
objetivo imediato, uma pequena
batalha concreta, mas nossa abertura



para a gracga de Deus, para que Deus
faca de nos outro Jesus, alter
Christus.

Lutar ja é amar

“Meus filhos, ndo amemos com
palavras nem com a lingua, mas por
atos e em verdade” (1Jo 3, 18).
Ninguém se sente verdadeiramente
amado quando o amor, afirmado
com todos os tipos de declaracgdes e
promessas, é depois desmentido
pelos atos. E por isso que, com cada
uma de nossas decisoes,
respondemos a pergunta de Jesus a
Pedro: “Amas-me?” (Jn 21,16). A vida
cristd, escreveu o prelado do Opus
Dei, é “uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a essa
pergunta do Senhor”™. Cada
momento em que superamos nNosso
egoismo, cada esforco para crescer
nesta ou naquela virtude que nos
permitira servir melhor; cada vez
que escolhemos a humildade em vez



de nosso desejo de nos impormos
contra os outros, estamos dizendo
sem palavras a Deus: eu te amo mais.

“Este é 0 nosso destino na terra:
lutar, por Amor, até o ultimo
instante”, escreveu certa vez Sao
Josemaria, fazendo um balanco no
final do ano'. Lutar por amor é
muito mais do que simplesmente
acrescentar a luta, de fora, um
motivo de amor: “Enquanto falava
com Nosso Senhor em sua oracao,
compreendeu mais claramente que a
luta é sin6bnimo de Amor, e pediu-lhe
um Amor maior”"'”. O combate
espiritual é mais necessario do que a
vitoria porque “enquanto ha luta,
luta ascética, ha vida interior. E isso
que o Senhor nos pede: a vontade de
querer ama-lo com atos, nas
pequenas coisas de cada dia™. E o
que transforma a luta em amor é o
proposito da luta: por que estou
lutando e por quem estou lutando.
Essas respostas moldam a propria



luta; elas se tornam a propria base de
seu desenvolvimento.

Quando lemos a vida dos santos,
podemos imaginar o combate
espiritual como a luta de herdis que
se esforcam até o limite, enfrentando
tarefas dificeis, exigindo grande
forca interior e coragem incomum.
Assim, 0 santo apareceria como
“uma espécie de ‘ginasta’ da
santidade, que realiza exercicios
inacessiveis para pessoas
normais”™?. Entretanto, essa
impressdo ndo consegue captar a
esséncia do segredo dos santos; o que
conta no final - e em cada momento
da jornada - é o amor, a caridade,
que vem de Deus. “Até mesmo o
martirio recebe sua grandeza ndo de
um ato de fortaleza, mas
principalmente de uma ac¢do heroica
de maravilhosa caridade. Os trés
séculos de perseguicao da Igreja
primitiva foram certamente tempos
de coragem, de fortaleza heroica,



mas foram, ainda mais, de ardente
amor a Deus”™.

As vezes, um desejo excessivo de
seguranca pode nos levar a uma
abordagem quantitativa da luta, por
meio da qual queremos medir nosso
progresso, como alguém que se
depara com um plano de
treinamento personalizado para
melhorar o condicionamento fisico.
Certamente, é importante fazer
propdasitos de melhora, superar-se
em muitos aspectos, sacrificar coisas,
mas tudo isso ndo € necessariamente
um sinal do progresso que estamos
tentando assegurar. A santidade,
como dizia Sao Josemaria, “ndo
consiste em fazer as coisas cada dia
mais dificeis, mas em fazé-las cada
dia com mais amor”™. O que da
fruto espiritual ndo é fazer coisas
dificeis, mas responder com amor a
esse primeiro amor que Deus tem
por nos; a santidade “néo significa
propriamente que alguém faz coisas



grandes por suas proprias forgas,
mas que na sua vida aparecem
realidades que ndo foi ele quem fez,
porque ele so esteve disponivel para
deixar que Deus atuasse”™'. Por isso,
como tudo comeca no querer
gratuito de Deus, que nos deu o dom
do Batismo e a vida cristd em nos,
podemos entender o que a Sagrada
Escritura nos diz: a santidade “néo
depende da vontade ou do esforco de
alguém, mas de Deus, que tem
misericordia” (Rm 9,16).

Saber que toda obra de santidade
comeca com um impulso divino, que
foi Deus quem iniciou sua obra e é
Ele mesmo quem a levara a termo: €
iSso que marca nossa compreensao
da batalha espiritual. N6s nao
“marcamos pontos” diante de Deus
para merecermos seu amor: Ele se
entrega a nds continuamente,
aconteca o que acontecer. “A Igreja
ensinou repetidamente que nao
somos justificados pelas nossas obras



ou pelos nossos esforcos, mas pela
graca do Senhor que toma a
iniciativa (...). A sua amizade supera-
nos infinitamente, ndo pode ser
comprada por nds com as nossas
obras e sO pode ser um dom da sua
iniciativa de amor (...). Esta verdade,
tal como o supremo mandamento do
amor, deveria caracterizar o nosso
estilo de vida, porque bebe do
coracdo do Evangelho e convida-nos
nao s6 a aceita-la com a mente, mas
também a transforma-la numa
alegria contagiosa”"®

Como um esporte

Por onde é melhor “comecar e
recomecar”™”'? E em que frente
especifica da alma essa luta comecga?
A resposta mudara para cada pessoa,
mas uma boa pista pode ser detectar
qual é o nosso defeito mais
recorrente, tendo em mente que
geralmente é algo que esta
intimamente relacionado ao nosso



modo de ser. Por exemplo, se formos
muito fortes por temperamento, esse
modo de ser pode frequentemente se
degenerar em maneiras bruscas; ou
se nossa caracteristica pessoal for a
gentileza, o principal defeito pode ser
a brandura ou a apatia. A luta se
concentrara em excluir, primeiro,
tudo o que € contrario ao amor de
Deus - ou seja, o pecado mortal -,
depois as coisas que impedem que
nosso coracdo se abra para o Senhor
e para os outros - ou seja, os pecados
veniais - e, finalmente e sempre,
também as faltas de amor, a
mediocridade. Todo um programa de
vida que Sao Nicolau de Flue
condensou em poucos versos: “Meu
Senhor e meu Deus, afastai de mim
tudo o que me separa de Vos. Meu
Senhor e meu Deus, dai-me tudo o
que me aproxima de Vos. Meu
Senhor e meu Deus, livrai-me de
mim mesmo, para que eu me
entregue inteiramente a Vos”™"®,



Sao Josemaria gostava de comparar
essa luta com o esporte: “A luta
ascética ndo é algo negativo e,
portanto, odioso, mas uma afirmacao
alegre. FE um esporte®. Qualquer
esporte exige esforco, mas gera um
espaco de prazer: pela interacdo com
0s outros, pelas novas experiéncias,
pela alegria de superar-se a si
mesmo.... Da mesma forma, com um
pouco de treinamento, podemos
comecar a nos divertir com o Senhor
em meio a luta espiritual. Dessa
forma, veremos nas dificuldades
objetivas ndo apenas obstaculos, mas
também oportunidades para o
desenvolvimento de nossa vida em
Deus. Se aceitarmos as dificuldades
como um desafio, elas nos
incomodardo muito menos. Isso
também mudara a maneira como
olhamos para as pessoas ao nosso
redor, especialmente aquelas com as
quais talvez tenhamos menos
afinidade: “Nao diga: ‘Essa pessoa me



aborrece’. -Pense: essa pessoa me
santifica””,

Um fator fundamental no
treinamento esportivo € a
constancia. Nao se conseguem
grandes vitérias em um unico dia. As
vezes, sd0 necessarias muitas
tentativas. “O atleta insiste, o bom
atleta passa muito tempo treinando,
se preparando. Se a questdo € saltar,
ele tenta de novo e de novo”®",
Pequenos passos, com tenacidade e
perseveranca, acabam levando ao
sucesso. Nesse sentido, muitas vezes
€ mais eficaz tomar resolucdes
pequenas e concretas, vivé-las com
constancia, do que tomar grandes
resolucdes que muitas vezes nao
serdo cumpridas. Além disso, nas
batalhas da alma, é necessario contar
com 0 tempo, comecar e recomecar,
refazer as resolugdes com humildade
e criatividade, sempre que
necessario. Uma resposta amorosa €
dada discretamente ao longo da vida.



Assim como no esporte, também na
vida espiritual as derrotas fazem
parte do jogo. Mas assim como ha
“mais alegria no céu por um pecador
que se converte do que por noventa e
nove justos que ndo precisam se
converter” (Lc 15,7), podemos pensar
que, com cada uma de nossas
pequenas vitdrias ou com cada um
de nossos “recomecos”, o Senhor se
alegra mais do que com tudo o que ja
fazemos bem. Mesmo que ainda
tenhamos muito a fazer, ndo
devemos simplesmente seguir em
frente depois de uma vitodria. As
vitorias devem ser saboreadas: cada
passo adiante é um momento para
agradecer a Deus, para obter novas
forcas. Também ndo devemos nos
esquecer de que nao estamos
sozinhos em nossa luta. Como os
atletas, temos pessoas ao nosso
redor, colocadas por Deus, que nos
ajudam a treinar e a vencer.
Podemos contar com nossos irmaos e
irmads na fé, com suas oracgoes e seu



apoio, com aqueles que nos
precederam e que nos ajudam do
Céu, com nosso Anjo da Guarda e
com Nossa Senhora.

Traducgado: Monica Diez

™ Ritual da celebracdo do Batismo
das criancas.

2I'cf. Rm 13,14; Gal 2,20.

Bl Bento XVI, Lectio Divina, 11-
VI-2012.

I S40 Josemaria, E Cristo que passa,
n. 144.

51 1bid.., n. 176.

' R. Garrigou-Lagrange, As trés
idades da vida interior, Tomo I.

' Sd0 Josemaria, Sulco, n. 864.



1 F. Océriz, Carta pastoral, 9-1-2018,
n. 5.

® S&0 Josemaria, Em didlogo com o
Senhor, n. 83.

(191 Suico, n. 158.

"' S40 Josemaria, Via Sacra, 32
estacao.

1217, Ratzinger, “Deixar Deus

trabalhar”(traducgdo do original em
L’Osservatore Romano, 6-X-2002;
disponivel em www.opusdei.org.br).

131 R. Garrigou-Lagrange, As trés
idades da vida interior, Tomo I.

14 S30 Josemaria, Anotacdes de sua
pregacao (AGP, P10, n. 25), cit. por E.
Burkhart y J. Lopez, Vida Cotidiana y
santidad en la ensefianza de san
Josemaria, Rialp, Madrid 2013, vol. II,
p- 295.

U517, Ratzinger, ibidem.


https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/

181 Francisco, Gaudete et exsultate,
nn. 52, 54, 55.

171 S40 Josemaria costumava referir-
se assim a vida interior. Cfr. por
ejemplo Camino, n. 292; Forja, n. 384;
Es Cristo que pasa, n. 114.

8 Esta oracdo encontra-se, por
exemplo, integrada naquela
pronunciada por Sdo Jodo Paulo II
diante do tiimulo do santo, em 14 de
junho de 1984. Sdo Josemaria rezou
com palavras semelhantes: “Afasta,
Senhor, de mim o que me separa de
Ti!” (cf A. Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, Quadrante.
Sao Paulo, vol. 3).

") Forja, 169
201 caminho 174.

®1 Em didlogo com o Senhor, n. 32.

Maria Schorghuber



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-
tudo-e-de-deus/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/

	Combate, proximidade, missão (3): Tudo é nosso e tudo é de Deus

