
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(3): Tudo é nosso e
tudo é de Deus

Qualquer esporte exige esforço,
mas cria um espaço para o lazer
e abre novas possibilidades. O
mesmo acontece com a vida
cristã: em meio a combates e
lutas, é possível se divertir com
o Senhor, crescendo e
enfrentando novos desafios
com ele.

06/06/2024



“Você já é uma nova criatura e foi
revestido de Cristo. Que essa veste
branca seja um sinal de sua dignidade
como cristão. Ajudado pela palavra e
pelo exemplo de seu próprio Filho,
mantenha-a imaculada até a vida
eterna”[1]. Desde os tempos antigos, a
Igreja tem a tradição de vestir os
recém-batizados de branco, para
expressar visivelmente o anseio de se
tornar um só com Cristo, de deixar
que Ele viva em nós[2]. O nome e o
próprio gesto do batismo também
respondem a essa realidade precisa: 
baptizein significa imergir, porque
por meio desse sacramento entramos
na vida da Trindade, como uma
esponja que entra na água e, sem
deixar de ser ela mesma, torna-se
uma só coisa com esse novo meio.
Produz-se, assim, “uma
interpenetração do ser de Deus e do
nosso ser, um ser imerso em Deus
Trindade, Pai, Filho e Espírito Santo,
como no matrimônio, por exemplo,
duas pessoas se tornam uma só



carne, tornando-se uma realidade
nova e única, com um novo e único
nome”[3]. A partir daí, cuidar dessa
nova vida passa a ser uma tarefa
diária, exigindo um constante
combate espiritual, como adverte a
Escritura: “Meu filho, se entrares
para o serviço de Deus, permanece
firme na justiça e no temor, e
prepara a tua alma para a provação;
humilha teu coração, espera com
paciência, dá ouvidos e acolhe as
palavras de sabedoria; não te
perturbes no tempo da infelicidade,
sofre as demoras de Deus; dedica-te a
Deus, espera com paciência, a fim de
que no derradeiro momento tua vida
se enriqueça” (Eclo 2,1-3).

Ponto de partida: Deus nos ama
incondicionalmente

Em nosso batismo, Deus nos disse
que nos ama como somos, não
importa o que aconteça. Essa
convicção é o ponto de partida da



jornada interior; sem ela, estaríamos
correndo pelo caminho errado,
porque nessa corrida não se trata de
merecer nada para nós mesmos, nem
de provar nada a ninguém, mas de
viver livremente, aproveitando o
amor de Deus. “Nós conhecemos e
cremos no amor de Deus por nós”,
escreve São João (1 Jo 4,16). E como é
necessário “deixar que essas
verdades de nossa fé penetrem na
alma até mudarem toda a nossa vida.
Deus nos ama”![4]

Ao mesmo tempo, a graça de Deus
não substitui o uso inteligente e
perseverante de nossas forças: “A
firme esperança na nossa
santificação pessoal é um dom de
Deus; mas o homem não pode
permanecer passivo”[5]. É verdade
que, pela graça, nossa vida tem um
valor que excede nossas
possibilidades, mas a graça não
substitui a natureza: ela precisa
trabalhar - dançar!- com ela. Pode-se



dizer que em nossa vida tudo é nosso
e, ao mesmo tempo, tudo pertence a
Deus. “Na continuidade dos
pequenos acontecimentos cotidianos,
agradáveis ou dolorosos, previstos ou
imprevistos, corre a série paralela
das graças atuais, que a cada
momento nos são oferecidas (...)
Pouco a pouco entre Ele e nós se
estabelecerá uma conversa quase
ininterrupta, que será a verdadeira
vida interior”[6].

Dessa forma, seria reducionista
descrever essa vida que se
desenvolve no coração do homem
apenas com palavras como “luta” ou
“combate”. O que aparece como uma
luta, sob a perspectiva das
resistências que encontramos dentro
e fora de nós, pode ser descrito, em
uma visão mais ampla, como
atividade e movimento, como
dinamismo e crescimento. Esses
aspectos do desenvolvimento de
qualquer ser vivo - que incluem a



luta contra as ameaças ou a dureza
do ambiente como momentos desse
mesmo desenvolvimento -,
expressam de forma mais clara a
riqueza da vida espiritual.

Observar a paisagem, não apenas o
solo

Os montanhistas e ciclistas de
montanha sabem como é necessário
concentrar-se no esforço e medir as
energias, e é por isso que geralmente
avançam olhando quase que
somente para o chão. Seria uma
pena, no entanto, se essa
concentração os impedisse de
apreciar o panorama que se abre ao
seu redor à medida que avançam. No
combate espiritual, algo semelhante
pode acontecer conosco: que nos
concentremos demais no mal que
queremos superar ou somente
vejamos o custo de conseguir algum
bem. É por isso que é sempre bom
elevar o olhar para não perdermos



de vista tudo o que estamos
ganhando ao longo do caminho.

“Não te deixes vencer pelo mal, mas
triunfa do mal com o bem” (Rm
12,21), escreve São Paulo em um
versículo que São Josemaria às vezes
resumia assim: “afogar o mal em
abundância de bem”[7]. A luta cristã
não é tanto uma luta contra o
pecado, mas um esforço por
alimentar a vida que nos foi dada
desde o nosso batismo. Por exemplo,
se em uma ocasião desistimos do
melhor pelos outros, podemos ver
essa desistência como uma luta
contra o egoísmo ou como um
exercício para não nos apegarmos a
certas coisas; mas, melhor ainda,
podemos ver isso como uma luta por
dilatar o coração, por crescer em
amor, em generosidade, em
desprendimento e assim por diante.
E isso não se deve a um esforço
individual pela perfeição, mas



porque, a partir do coração de Cristo,
queremos viver para os outros.

Essas duas maneiras diferentes de
enfocar a luta cristã também estão
ligadas a duas maneiras de formular
os propósitos de melhora. Nesse
sentido, em vez de propor “não fazer
algo outra vez”, pode ser muito mais
enriquecedor levantar os olhos,
contemplar o horizonte e afirmar o
que de fato queremos fazer. In
omnibus respice finem, diz um adágio
clássico: “em todas as coisas olhe
para o fim”; ou, em uma formulação
mais contemporânea, “comece com o
porquê”. Para viver com os olhos
voltados para a meta, muitas vezes é
necessário nos distanciarmos da
situação concreta, reservar um
tempo para refletir e compartilhar
nossas impressões com Deus. Então,
veremos melhor: perceberemos que
o que está em jogo não é apenas um
objetivo imediato, uma pequena
batalha concreta, mas nossa abertura



para a graça de Deus, para que Deus
faça de nós outro Jesus, alter
Christus.

Lutar já é amar

“Meus filhos, não amemos com
palavras nem com a língua, mas por
atos e em verdade” (1Jo 3, 18).
Ninguém se sente verdadeiramente
amado quando o amor, afirmado
com todos os tipos de declarações e
promessas, é depois desmentido
pelos atos. É por isso que, com cada
uma de nossas decisões,
respondemos à pergunta de Jesus a
Pedro: “Amas-me?” (Jn 21,16). A vida
cristã, escreveu o prelado do Opus
Dei, é “uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a essa
pergunta do Senhor”[8]. Cada
momento em que superamos nosso
egoísmo, cada esforço para crescer
nesta ou naquela virtude que nos
permitirá servir melhor; cada vez
que escolhemos a humildade em vez



de nosso desejo de nos impormos
contra os outros, estamos dizendo
sem palavras a Deus: eu te amo mais.

“Este é o nosso destino na terra:
lutar, por Amor, até o último
instante”, escreveu certa vez São
Josemaria, fazendo um balanço no
final do ano[9]. Lutar por amor é
muito mais do que simplesmente
acrescentar à luta, de fora, um
motivo de amor: “Enquanto falava
com Nosso Senhor em sua oração,
compreendeu mais claramente que a
luta é sinônimo de Amor, e pediu-lhe
um Amor maior”[10]. O combate
espiritual é mais necessário do que a
vitória porque “enquanto há luta,
luta ascética, há vida interior. É isso
que o Senhor nos pede: a vontade de
querer amá-lo com atos, nas
pequenas coisas de cada dia[11]. E o
que transforma a luta em amor é o
propósito da luta: por que estou
lutando e por quem estou lutando.
Essas respostas moldam a própria



luta; elas se tornam a própria base de
seu desenvolvimento.

Quando lemos a vida dos santos,
podemos imaginar o combate
espiritual como a luta de heróis que
se esforçam até o limite, enfrentando
tarefas difíceis, exigindo grande
força interior e coragem incomum.
Assim, o santo apareceria como
“uma espécie de ‘ginasta’ da
santidade, que realiza exercícios
inacessíveis para pessoas
normais”[12]. Entretanto, essa
impressão não consegue captar a
essência do segredo dos santos; o que
conta no final - e em cada momento
da jornada - é o amor, a caridade,
que vem de Deus. “Até mesmo o
martírio recebe sua grandeza não de
um ato de fortaleza, mas
principalmente de uma ação heroica
de maravilhosa caridade. Os três
séculos de perseguição da Igreja
primitiva foram certamente tempos
de coragem, de fortaleza heroica,



mas foram, ainda mais, de ardente
amor a Deus”[13].

Às vezes, um desejo excessivo de
segurança pode nos levar a uma
abordagem quantitativa da luta, por
meio da qual queremos medir nosso
progresso, como alguém que se
depara com um plano de
treinamento personalizado para
melhorar o condicionamento físico.
Certamente, é importante fazer
propósitos de melhora, superar-se
em muitos aspectos, sacrificar coisas,
mas tudo isso não é necessariamente
um sinal do progresso que estamos
tentando assegurar. A santidade,
como dizia São Josemaria, “não
consiste em fazer as coisas cada dia
mais difíceis, mas em fazê-las cada
dia com mais amor”[14]. O que dá
fruto espiritual não é fazer coisas
difíceis, mas responder com amor a
esse primeiro amor que Deus tem
por nós; a santidade “não significa
propriamente que alguém faz coisas



grandes por suas próprias forças,
mas que na sua vida aparecem
realidades que não foi ele quem fez,
porque ele só esteve disponível para
deixar que Deus atuasse”[15]. Por isso,
como tudo começa no querer
gratuito de Deus, que nos deu o dom
do Batismo e a vida cristã em nós,
podemos entender o que a Sagrada
Escritura nos diz: a santidade “não
depende da vontade ou do esforço de
alguém, mas de Deus, que tem
misericórdia” (Rm 9,16).

Saber que toda obra de santidade
começa com um impulso divino, que
foi Deus quem iniciou sua obra e é
Ele mesmo quem a levará a termo: é
isso que marca nossa compreensão
da batalha espiritual. Nós não
“marcamos pontos” diante de Deus
para merecermos seu amor: Ele se
entrega a nós continuamente,
aconteça o que acontecer. “A Igreja
ensinou repetidamente que não
somos justificados pelas nossas obras



ou pelos nossos esforços, mas pela
graça do Senhor que toma a
iniciativa (…). A sua amizade supera-
nos infinitamente, não pode ser
comprada por nós com as nossas
obras e só pode ser um dom da sua
iniciativa de amor (…). Esta verdade,
tal como o supremo mandamento do
amor, deveria caracterizar o nosso
estilo de vida, porque bebe do
coração do Evangelho e convida-nos
não só a aceitá-la com a mente, mas
também a transformá-la numa
alegria contagiosa”[16].

Como um esporte

Por onde é melhor “começar e
recomeçar”[17]? E em que frente
específica da alma essa luta começa?
A resposta mudará para cada pessoa,
mas uma boa pista pode ser detectar
qual é o nosso defeito mais
recorrente, tendo em mente que
geralmente é algo que está
intimamente relacionado ao nosso



modo de ser. Por exemplo, se formos
muito fortes por temperamento, esse
modo de ser pode frequentemente se
degenerar em maneiras bruscas; ou
se nossa característica pessoal for a
gentileza, o principal defeito pode ser
a brandura ou a apatia. A luta se
concentrará em excluir, primeiro,
tudo o que é contrário ao amor de
Deus - ou seja, o pecado mortal -,
depois as coisas que impedem que
nosso coração se abra para o Senhor
e para os outros - ou seja, os pecados
veniais - e, finalmente e sempre,
também as faltas de amor, a
mediocridade. Todo um programa de
vida que São Nicolau de Flue
condensou em poucos versos: “Meu
Senhor e meu Deus, afastai de mim
tudo o que me separa de Vós. Meu
Senhor e meu Deus, dai-me tudo o
que me aproxima de Vós. Meu
Senhor e meu Deus, livrai-me de
mim mesmo, para que eu me
entregue inteiramente a Vós”[18].



São Josemaria gostava de comparar
essa luta com o esporte: “A luta
ascética não é algo negativo e,
portanto, odioso, mas uma afirmação
alegre. É um esporte[19]. Qualquer
esporte exige esforço, mas gera um
espaço de prazer: pela interação com
os outros, pelas novas experiências,
pela alegria de superar-se a si
mesmo.... Da mesma forma, com um
pouco de treinamento, podemos
começar a nos divertir com o Senhor
em meio à luta espiritual. Dessa
forma, veremos nas dificuldades
objetivas não apenas obstáculos, mas
também oportunidades para o
desenvolvimento de nossa vida em
Deus. Se aceitarmos as dificuldades
como um desafio, elas nos
incomodarão muito menos. Isso
também mudará a maneira como
olhamos para as pessoas ao nosso
redor, especialmente aquelas com as
quais talvez tenhamos menos
afinidade: “Não diga: ‘Essa pessoa me



aborrece’. -Pense: essa pessoa me
santifica”[20].

Um fator fundamental no
treinamento esportivo é a
constância. Não se conseguem
grandes vitórias em um único dia. Às
vezes, são necessárias muitas
tentativas. “O atleta insiste, o bom
atleta passa muito tempo treinando,
se preparando. Se a questão é saltar,
ele tenta de novo e de novo”[21].
Pequenos passos, com tenacidade e
perseverança, acabam levando ao
sucesso. Nesse sentido, muitas vezes
é mais eficaz tomar resoluções
pequenas e concretas, vivê-las com
constância, do que tomar grandes
resoluções que muitas vezes não
serão cumpridas. Além disso, nas
batalhas da alma, é necessário contar
com o tempo, começar e recomeçar,
refazer as resoluções com humildade
e criatividade, sempre que
necessário. Uma resposta amorosa é
dada discretamente ao longo da vida.



Assim como no esporte, também na
vida espiritual as derrotas fazem
parte do jogo. Mas assim como há
“mais alegria no céu por um pecador
que se converte do que por noventa e
nove justos que não precisam se
converter” (Lc 15,7), podemos pensar
que, com cada uma de nossas
pequenas vitórias ou com cada um
de nossos “recomeços”, o Senhor se
alegra mais do que com tudo o que já
fazemos bem. Mesmo que ainda
tenhamos muito a fazer, não
devemos simplesmente seguir em
frente depois de uma vitória. As
vitórias devem ser saboreadas: cada
passo adiante é um momento para
agradecer a Deus, para obter novas
forças. Também não devemos nos
esquecer de que não estamos
sozinhos em nossa luta. Como os
atletas, temos pessoas ao nosso
redor, colocadas por Deus, que nos
ajudam a treinar e a vencer.
Podemos contar com nossos irmãos e
irmãs na fé, com suas orações e seu



apoio, com aqueles que nos
precederam e que nos ajudam do
Céu, com nosso Anjo da Guarda e
com Nossa Senhora.

Tradução: Mônica Diez

[1] Ritual da celebração do Batismo
das crianças.

[2] Cf. Rm 13,14; Gal 2,20.

[3] Bento XVI, Lectio Divina, 11-
VI-2012.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 144.

[5] Ibid.., n. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, As três
idades da vida interior, Tomo I.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 864.



[8] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 5.

[9] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 83.

[10] Sulco, n. 158.

[11] São Josemaría, Via Sacra, 3ª
estação.

[12] J. Ratzinger, “Deixar Deus
trabalhar”(tradução do original em
L’Osservatore Romano, 6-X-2002; 
disponivel em www.opusdei.org.br).

[13] R. Garrigou-Lagrange, As três
idades da vida interior, Tomo I.

[14] São Josemaría, Anotações de sua
pregação (AGP, P10, n. 25), cit. por E.
Burkhart y J. López, Vida Cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol. II,
p. 295.

[15] J. Ratzinger, ibidem.

https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/


[16] Francisco, Gaudete et exsultate,
nn. 52, 54, 55.

[17] São Josemaria costumava referir-
se assim à vida interior. Cfr. por
ejemplo Camino, n. 292; Forja, n. 384; 
Es Cristo que pasa, n. 114.

[18] Esta oração encontra-se, por
exemplo, integrada naquela
pronunciada por São João Paulo II
diante do túmulo do santo, em 14 de
junho de 1984. São Josemaria rezou
com palavras semelhantes: “Afasta,
Senhor, de mim o que me separa de
Ti!” (cf A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, Quadrante.
São Paulo, vol. 3).

[19] Forja, 169

[20] Caminho 174.

[21] Em diálogo com o Senhor, n. 32.

Maria Schörghuber



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-

tudo-e-de-deus/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-3-tudo-e-nosso-e-tudo-e-de-deus/

	Combate, proximidade, missão (3): Tudo é nosso e tudo é de Deus

