
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(21): Ele trabalha
comigo. A força
transformadora do
trabalho

Quando permitimos que a
sabedoria de Deus permaneça e
trabalhe conosco, nossos
esforços não são apenas
dedicados a Ele, mas se
convertem no próprio trabalho
de Deus.

16/02/2026



“Enviai, ó Senhor, a sabedoria do
vosso trono glorioso, para que ela
esteja comigo e trabalhe comigo,
para que eu possa saber o que
agrada a vossos olhos”[1]. Nos
primeiros passos do Tempo comum,
a Igreja reza todos os anos com estas
palavras, inspiradas no livro da
Sabedoria (cf. Sb 9, 10). A sabedoria,
que é “o sabor do bem”[2]: a
capacidade reconhecer o que é
verdadeiramente importante, a única
coisa necessária, a melhor parte (cf.
Lc 10, 42). Cada vez mais pessoas
apreciam este tesouro intangível.
Desiludidas com imperativos de
sucesso e segurança que as deixaram
vazias, elas começam a procurar algo
mais. Esta busca às vezes as conduz à
fé cristã, embora em outras ocasiões
as leve a explorar as antigas
tradições religiosas e filosóficas do
Extremo Oriente, escolas gregas
como o estoicismo ou inclusive as
espiritualidades do New Age.



“Enviai, ó Senhor, a sabedoria do
vosso trono glorioso”: ao rezar assim,
a Igreja eleva-se em meio desses
anseios e proclama Deus como a
única fonte da verdadeira sabedoria.
Nisto, a oração não tem nada de
incomum para um cristão; mas, o
que pode querer dizer que essa
sabedoria do alto “trabalhe comigo”,
que me acompanhe em meu trabalho
diário? Em várias das tradições
mencionadas, o trabalho cotidiano
tende a ser visto precisamente como
um obstáculo na busca pela
sabedoria, pela plenitude vital. Na
Bíblia, no entanto, a sabedoria –
plano de salvação de Deus para seu
povo, revelado pouco a pouco na Lei
e nos profetas – vai abrindo caminho
através das vidas e do trabalho dos
homens. Plasmada em primeiro
lugar na obra da criação do mundo,
chegará ao seu ápice com a
encarnação do Verbo, com as
palavras, gestos e trabalho de Jesus
de Nazaré.



“Um motivo sobrenatural”

Em sua pregação São Josemaria
insistia com frequência no fato de
que a salvação de Jesus, a revelação
definitiva da sabedoria, não só inclui
seus ensinamentos, seus milagres e
seus sacrifícios na cruz, mas também
seu trabalho diário em Nazaré. “Ao
ser assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: não é apenas a
esfera em que o homem se
desenvolve, mas também meio e
caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora”[3]. Com o
trabalho de Jesus em Nazaré, todas
as atividades destinadas a atender as
diferentes necessidades da vida
humana foram incorporadas ao
projeto de Deus.

“Não se pode dizer que haja nobres
realidades exclusivamente profanas,
uma vez que o Verbo se dignou
assumir uma natureza humana



integra e consagrar a terra com a sua
presença e com o trabalho de suas
mãos”[4]. Tudo o que fazemos adquire
assim um novo significado: a
sabedoria que “está comigo” e
“trabalha comigo” é o próprio Jesus,
que associa o meu trabalho ao seu.
Meu trabalho pode então converter-
se em uma expressão desta
sabedoria divina e é isso que
significa “santificá-lo”: convertê-lo
em algo que pertence a Deus, numa
extensão da bênção permanente de
Deus ao mundo (cf. Gn 1).

Tal horizonte, belo sem dúvida, pode
ficar nublado ou demorar a
aparecer. Muitas pessoas se
encontram simplesmente esgotadas
ou esmagadas pelo peso de sua
profissão, ou “queimadas” após
trabalharem com grande intensidade
por anos. Outros sofrem com uma
busca infrutífera de trabalho ou se
recuperam de um fracasso
profissional importante. E alguns



suportam com dificuldade a “forçosa
inatividade”[5] decorrente da velhice
ou da doença. Para todos, seja qual
for a sua situação, vale o que São
Josemaria escreveu em Caminho:
“Põe um motivo sobrenatural na tua
atividade profissional de cada dia, e
terás santificado o trabalho”[6]. Esta
frase parece simples, mas encerra
uma visão do mundo que continua
sendo novidade e insólita. Meu
trabalho, ou meus esforços para
encontrar um trabalho ou meu
empenho por ser útil aos outros
apesar dos meus limites físicos...
tudo isso cabe – quer caber! – no
plano da sabedoria de Deus. O que se
torna santo, misteriosamente
fecundo, é meu “trabalho comum”, o
mesmo que eu poderia estar fazendo
por conta própria. De fato, meu
trabalho já pertence a Deus de
antemão, como algo que pode ser
santo, mas que requer a disposição
adequada do coração.



O “motivo sobrenatural” se
manifesta na qualidade e na
perfeição do trabalho: “parte
essencial dessa obra – a santificação
do trabalho cotidiano – que Deus nos
encomendou é a boa realização do
trabalho em si, a perfeição também
humana, o bom cumprimento de
todas as obrigações profissionais e
sociais”[7]. Detenhamo-nos nestas
palavras: a “perfeição” do trabalho,
segundo São Josemaria, é medida em
termos de “obrigações profissionais e
sociais”. Isto nos leva ao núcleo da
santidade do trabalho, a seu modo
particular de pertencer a Deus.

Quando o trabalho adquire um
rosto

Todo trabalho é entendido a partir de
um contexto de relações. Trata-se de
um serviço que devemos a uma
pessoa ou a uma comunidade
específica, a alguém com uma
necessidade que o profissional se



comprometeu a satisfazer. Daí a
palavra “profissão”, do latim 
professio:declaração pública de um
compromisso. A rede de intercâmbio
de serviços gerada a partir disso é o
que faz do trabalho uma tarefa
genuinamente humana. Apesar da
aparente despersonalização de
muitos trabalhos do século XXI, tais
relações continuam existindo
silenciosamente: o funcionário da
limpeza que se compromete a deixar
um espaço agradável para o resto do
pessoal, o engenheiro aeronáutico
que se sente responsável pela vida
dos passageiros, a arquiteta que
projeta espaços pensando na
convivência daqueles que viverão
neles, o funcionário do armazém que
busca entregar mercadorias
pontualmente e sem danos, a
restauradora de arte que preserva
bens culturais para as próximas
gerações...



Para aqueles que se propõem
santificar seu trabalho – ou seja,
inseri-lo nos planos de Deus – essas
relações passam a estar em um
primeiro plano: o trabalho se
personaliza, adquire um rosto. Por
isso, o lugar onde se coloca o “motivo
sobrenatural” que santifica o
trabalho é precisamente nesta rede
de relações humanas. “Convém não
esquecer, portanto, que esta
dignidade do trabalho se baseia no
Amor. O grande privilégio do homem
é poder amar, transcendendo assim o
efêmero e o transitório. O homem
pode amar as outras criaturas, dizer
um ‘tu’ e um ‘eu’ cheios de sentido. E
pode amar a Deus, que nos abre as
portas do céu, que nos constitui
membros da sua família, que nos
autoriza a falar-lhe também de tu a
Tu, face a face. Por isso, o homem
não deve limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, orienta-
se para o amor”[8].



Em outras palavras, o “motivo
sobrenatural“ não é outro senão o
amor a Deus e aos homens. Nestas
linhas, como em outras ocasiões, São
Josemaria escreve-o em primeiro
lugar com maiúscula, pois o Amor,
fonte de qualquer outro amor, é
Deus. O amor que me habita quando
abro os olhos para a sua presença
pessoal ao meu lado, quando
aprendo a falar com ele como a um
amigo, face a face. Este é o amor que
“abre as portas do céu”, que vai
transformando nossa própria
realidade em um céu, pois estamos
com quem nos ama infinitamente,
recebendo e devolvendo este amor
com alegria agradecida. E assim
transcendemos “o efêmero e o
transitório”, alcançando a meta
desejada por todos os que buscam a
sabedoria: amare louvar, como Deus.
Este amor consiste em dizer tu e eu
no sentido mais pleno desses
pronomes: sair da prisão do nosso



egoísmo e descobrir o outro como se
fosse a primeira vez.

Por isso, como explica São Josemaria,
“o trabalho de um cristão não pode
ser meramente uma questão de fazer
coisas, construir objetos”. Trata-se de
uma tentação que todos enfrentamos
em nosso trabalho, especialmente na
cultura atual, que é ade nos
limitarmos a cumprir uma série de
tarefas ou atingir objetivos; ou,
então, medir nosso sucesso ou
fracasso em termos de eficiência
material, pelos resultados que
podemos mostrar e medir. Em quase
todos os ambientes de trabalho, os
diferentes tipos de pressão —
urgência, concorrência, imprevistos
— frequentemente dificultam
enxergar além dos “objetos” de
preocupação imediata para ver a
pessoa que está atrás deles. Os
colegas da empresa, os passageiros
do avião, os clientes à espera de suas
compras... todas essas pessoas



podem ficar relegadas a um segundo
plano, serem deixadas para trás por
outras exigências.

Diante desta complexidade, São
Josemaria insiste em que o
verdadeiro valor do trabalho se
mede pelo amor. É o amor que
confere ao trabalho sua força
transformadora, como ele resume no
final do parágrafo: se for de Deus,
“nasce do amor”, porque só um
coração que se sabe amado pode
conceber seu trabalho como uma
forma de amar. “Manifesta o amor”,
porque deixa transparecer o modo
de ser de Deus. Está “ordenado ao
amor”, porque se propõe realmente
servir, prestar uma ajuda, cuidar das
pessoas e do mundo. É este amor que
explica a vontade de sempre
melhorar a qualidade do próprio
trabalho. Não se trata de obsessão
com a eficiência ou de
perfeccionismo, ou de medo do
fracasso, mas de querer servir



melhor a quem se ama. Faço bem,
com carinho, porque penso nas
pessoas. E, se é o amor que me move,
até o que humanamente constitui um
fracasso pode ser, aos olhos de Deus,
um triunfo. Afinal, “Deus não me
chamou para que eu tenha sucesso.
Deus me chamou para que eu seja
fiel”[9].

Em uma mensagem recente, o Padre
explicava em que sentido o “motivo”
que permite santificar o trabalho é
na verdade sobrenatural: “Não se
trata apenas de trabalho por Deus e
para Deus, mas é, ao mesmo tempo e
necessariamente, trabalho de Deus;
Ele é quem ama primeiro e, pelo
Espírito Santo, torna possível o nosso
amor”[10]. Quando permitimos que a
sabedoria de Deus permaneça e
trabalhe conosco, nossos esforços
não são apenas dedicados a Ele e
inspirados por Ele, mas se tornam o
próprio trabalho de Deus. E então
podemos fazer verdadeiramente



nossas as palavras de Jesus: “Meu Pai
trabalha sempre, portanto também
eu trabalho (...). O Filho não pode
fazer nada por si mesmo; ele faz
apenas o que vê o Pai fazer” (Jo 5,
17.19). Quando isto acontece, nosso
trabalho se torna um ponto de
ignição do amor de Deus na história:
uma peça pequena, mas vital, de seu
grande projeto de salvação. E isto dá
ao nosso trabalho normal e diário
uma força transformadora, um
potencial evangelizador que só Deus
pode calcular ou prever: estamos
realmente contribuindo na salvação
do mundo.

[1] Liturgia das horas, quinta feira da
3ª semana do Tempo comum, Ofício
de leituras, tradução do texto latino
(“Emitte, Domine sapientiam de sede
magnitudinis tuae, ut mecum sit et
mecum laboret. Ut sciam quid
acceptum sit apud te”) No Ofício em
Português do Brasil se lê: “Dai-me,
Senhor, a sabedoria, que está



convosco em vosso trono! Que ela me
ensine o que agrada a vossos olhos!
Enviai-a lá dos vossos santos céus,
mandai-a vir de vosso trono
glorioso”.

[2] São Bernardo, Sermo 85, 5.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[4] Ibid., n. 120.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 294.

[6] Ibid., n. 359.

[7] São Josemaria, Carta 24, n. 18

[8] É Cristo que passa, n. 48

[9] Cf. L. Massburg, La Madre Teresa
de Calcuta. Un retrato personal,
Madri, Palabra 2012, p.208

[10] F. Ocáriz, Mensagem, 10/10/2024.

Robert Marsland



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-21-forca-

transformadora-trabalho/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-21-forca-transformadora-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-21-forca-transformadora-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-21-forca-transformadora-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-21-forca-transformadora-trabalho/

	Combate, proximidade, missão (21): Ele trabalha comigo. A força transformadora do trabalho

