
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(2): “Faz-se o
caminho ao andar”

Para um cristão, o céu está
sempre atrás da esquina: a vida
é, ao mesmo tempo, viagem e
destino.

24/05/2024

“A vida é uma viagem, não um
destino”: é um dos ditos mais
populares nas redes sociais[1]. Basta
uma simples busca destas palavras
para encontrar uma infinidade de



imagens e posters para todos os
gostos: um caminho ou uma estrada
serpenteando por paisagens idílicas,
uma menina em um balanço,
composições gráficas de estilo 
vintage... Mas, o que isso significa
realmente? Talvez seja simplesmente
um clichê, uma frase que entusiasma
porque permite relativizar os
próprios erros ou porque parece
dizer que o que conta é viver e não
importa como você vive ou para quê.
Afinal viagem e destino são opostos?
O destino, concretamente o destino
da vida, não está em jogo em cada
instante da viagem?

Essas perguntas requerem,
evidentemente, uma abordagem
serena. Vejamos, para começar, como
o lema em questão inspira a vida das
pessoas comuns. No mundo do 
running, por exemplo, a ideia de dar
mais importância à viagem do que ao
destino tem grande popularidade. Os
corredores, especialmente os



principiantes, começam com
objetivos ambiciosos, em termos de
distâncias a percorrer, forma física a
adquirir ou peso a perder. E não é
difícil imaginar que na maior parte
das vezes não conseguem cumprir
estas metas tão facilmente como
esperavam. Um corredor descrevia
assim sua experiência:

“Dia após dia eu fracassava em meu
objetivo. Dia após dia ficava mais
claro que eu não era feito para
correr. Cada corrida confirmava que
eu ainda não tinha chegado ao
objetivo. O que eu não tinha
entendido, no entanto, sobre este
esporte, era a mesma coisa que eu já
tinha percebido em minhas viagens:
a chave é aproveitar o caminho [...].
Percebi que cada corrida é um
presente. Cada corrida é uma chance
de estar onde você quer. Com esta
revelação, meu modo de correr
mudou. Parei de rejeitar a alegria
que sentia. Deixei de acumular dias



de fracasso. Comecei a viver mais "no
momento presente", encarando cada
corrida como uma oportunidade
para apreciar o que estava bem na
minha frente”[2].

Este corredor estava começando a
aprender uma lição importante que
cada um de nós pode aplicar à
viagem da vida. Sabemos, pela fé,
que nosso destino se forja ao longo
de todos os momentos da viagem,
porque a vocação cristã é uma
chamada a viver inteiramente de
Deus e para Deus, já em nosso
caminho pela história, e depois no
céu, quando Ele for finalmente “tudo
em todos” (1Cor 15, 28). São
Josemaria dizia por isso que “a
felicidade do Céu é para os que
sabem ser felizes na terra”[3].

Essa união pacífica entre percurso e
destino não é, no entanto, fácil de
conseguir. Poderíamos dizer, de fato,
que é a tarefa de uma vida inteira. E



a vida é breve e longa ao mesmo
tempo. Às vezes pode acontecer
conosco, como com aquele corredor,
que, ao olhar para a meta e depois
para onde nos encontramos,
fiquemos desanimados: a vista da
distância que falta percorrer poderia
nos bloquear ou desesperar da
viagem. Porém Jesus já nos preveniu
sobre esta tentação: “Buscai em
primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justiça, e todas estas coisas vos
serão dadas por acréscimo. Portanto,
não vos preocupeis com o dia de
amanhã, pois o dia de amanhã terá
suas preocupações! Para cada dia,
bastam seus próprios problemas” (Mt
6, 33-34). Quando o Reino de Deus –
quer dizer, a vocação à santidade –
converte-se no mais importante, cada
passo é uma oportunidade de estar 
onde você quer estar e com quem quer
estar. Deste ponto de vista, o céu está
sempre ali na esquina: a vida vai
sendo, ao mesmo tempo, viagem e
destino.



Vamos considerar alguns aspectos de
nossa viagem para o céu. Em
primeiro lugar, a certeza de que não
estamos viajando sozinhos: temos a
Deus como amigo e companheiro de
viagem. Em segundo lugar, a
necessidade de enfrentar o
desânimo, aprendendo a contornar
nossos limites e nossos pecados.
Finalmente, a convicção de viver no
presente é a melhor forma de
encontrar a felicidade nesta terra e
também no céu.

Caminha humildemente com teu
Deus

No Antigo Testamento, o conciso
livro de Miqueias está cheio de
profecias de castigo. Deus, através de
seu profeta, repreende os
samaritanos por sua idolatria;
reprova o culto externo, vazio que
seu povo vivia e também prediz, pela
primeira vez, a queda de Jerusalém.
Isso, porém, não é tudo: sua



mensagem é também anúncio de
esperança e de salvação. A missão de
Miqueias não consiste apenas em
condenar o mal, mas também em
recordar ao povo que Deus está
muito perto: “Foi-te revelado, ó
homem, o que é o bem, e o que o
Senhor exige de ti: principalmente
praticar a justiça e amar a
misericórdia, e caminhar solícito
com teu Deus” (Mq, 6, 8).

O Espírito Santo – porque é Ele quem
fala através dos profetas – não nos
diz que caminhemos para Deus,
como se Ele estivesse longe,
esperando-nos no final de um longo
caminho. Diz-nos que caminhemos 
com ele. Ele nos acompanha em tudo
e se interessa por tudo: no que
pensamos, o que vemos, o que
dizemos, o que desejamos: “Jesus
Cristo, que é Deus, que é Homem,
entende-me e atende-me, porque é
meu Irmão e meu Amigo”[4].



Caminhar com Deus significa
percorrer com Ele todos os episódios,
grandes e pequenos, da minha vida;
falar de tudo com Ele, ouvi-Lo em
todos os momentos; abrir-me à
possibilidade de que Ele peça coisas
que não espero, ou que me leve por
caminhos que eu não imaginava.
Quem caminha com um amigo está
disposto a falar e a ouvir. Assim
caminhavam os discípulos de Emaús,
embora não soubessem até que
ponto aquele desconhecido que os
ouvia com tanta atenção e falava
com tanta força era seu Irmão e seu
Amigo. Não sabiam, mas estavam
caminhando com Deus, e Deus estava
abrindo para eles horizontes
insuspeitados (Lc 24, 13-35). “Senhor,
és sempre tão grande! Mas Tu me
comoves quando te abaixas a seguir-
nos, a procurar-nos, na nossa roda-
viva diária. Senhor, concede-nos a
ingenuidade de espírito, o olhar
límpido, a cabeça clara, que
permitam entender-te quando vens



sem nenhum sinal externo da tua
glória”[5].

Além disso, Deus quer que
caminhemos com Ele humildemente.
O que isto quer dizer? Ele mesmo nos
sugere isso com uma das mais
orações mais breves do saltério:
“Senhor, meu coração não é
orgulhoso, nem se eleva arrogante o
meu olhar; não ando à procura de
grandezas nem tenho pretensões
ambiciosas! Fiz calar e sossegar a
minha alma; ela está em grande paz
dentro de mim, como a criança bem
tranquila, amamentada no regaço
acolhedor de sua mãe” (Sl 131, 1-2).
Caminhar humildemente com Deus
significa trabalhar sem aspirar a
resultados ou sucessos que não
dependem de mim, e que talvez não
correspondam a mim; estar contente
com o que tenho, com o que Deus me
dá, com o que a vida me apresenta. E
viver isso... intensamente. O
paradoxo é que, quando



caminhamos humildemente com
Deus, fazemos de fato coisas muito
maiores do que imaginávamos. “Não
viste os fulgores do olhar de Jesus
quando a pobre viúva deixou no
templo a sua pequena esmola? – Dá-
Lhe tudo o que puderes dar”[6].

Supere seus defeitos

“A graça, precisamente porque supõe
a nossa natureza, não nos faz super-
homens de repente”, escreve o Papa.
“Pretender isso seria confiar demais
em nós mesmos”[7]. A fragilidade, as
dificuldades, os erros, formam
simplesmente parte do caminho da
vida. Admitir esta realidade não
significa render-se ou resignar-se a
pecar; é simplesmente aceitar os
nossos limites e tempos, e também os
da realidade.

Mas nosso orgulho não aceita isso
facilmente. O diabo também sabe
disso, e para nos levar para longe de
Deus não se limita a nos induzir ao



pecado: depois de conseguiu nos
enganar, ele ainda tenta “fazer
fogueira com a árvore caída”; usa os
nossos pecados ou a nossa
fragilidade para nos desanimar,
porque sabe que esse é um método
eficaz para nos fazer abandonar a
viagem. Por isso precisamos
aprender a superar nossas quedas e
misérias, e tirar proveito e
experiência delas. Isto pode parecer
estranho, mas é um dos princípios
mais importantes e fundamentais do
crescimento na vida interior. Os
mestres de espiritualidade sempre
ensinaram isso durante séculos.

Há pessoas, escreve um deles, “que
se assombram habitualmente com
suas faltas, se inquietam, se
envergonham; aborrecem-se consigo
mesmas e acabam por desanimar.
Trata-se de outros tantos efeitos do
amor próprio, efeitos muito mais
prejudiciais do que as próprias
faltas”[8]. A última frase é



surpreendente. A vergonha, a
inquietação e o desânimo em que
caímos ao ver nossos limites
prejudica-nos muito. Eles nos
afastam de Deus e nos predispõem a
o pecado, que ironicamente é o que
nos tinha desanimado em primeiro
lugar. Trata-se, enfim, de um círculo
vicioso que nos impede de nos
reconciliarmos com Deus, olhar para
o Seu Rosto e dizer-lhe que estamos
arrependidos e que queremos o seu
perdão.

O que pode acontecer, às vezes, é que
não nos perdoamos a nós mesmos.
Talvez nos apaixonemos mais pela
ideia de perfeição do que por Deus, e
por isso falta-nos humildade para
recomeçar. “Você não deve
desanimar nunca por muito que caia;
você deve dizer para si mesmo:
‘Ainda que eu caia vinte, cem vezes
por dia, levantarei de novo cada vez
e seguirei o meu caminho’. O que
importa, afinal de contas, que você



tenha caído no caminho, contanto
que chegue ao final? Deus não o vai
repreender por isso”[9]. O mais
importante, pois, é retomar o
caminho, voltando a Deus sempre
que for preciso. A contrição por
nossos pecados pode transformar-se
num trampolim que nos impulsiona
de novo para Deus: “Que os tropeços
e as derrotas já não nos afastem mais
dEle. Como a criança débil se lança
compungida nos braços vigorosos de
seu pai, tu e eu nos arrimaremos ao
jugo de Jesus. Só essa contrição e essa
humildade transformarão a nossa
fraqueza humana em fortaleza
divina”[10].

Viver no presente

O único modo de percorrer o nosso
caminho é ir passo a passo. Ninguém
escala uma montanha de uma só vez,
e menos ainda se for um pico muito
alto: às vezes será necessária uma
boa temporada de treino e de



aclimatação; e precisaremos subir
por etapas, acampar, retomar forças
com ajuda de uma bagagem bem
preparada, ao mesmo tempo que
desfrutamos de uma boa conversa, e
da paisagem, que muda a cada etapa.
Precisamos, em suma, concentrar-
nos na realidade mais imediata, ou
seja, viver o presente.

Viver o presente significa reconhecer
o momento atual como o único no
qual posso receber a graça de Deus e
cumprir sua vontade. O inimigo
também sabe disso muito bem, de
modo que vai tentar afastar-nos o
mais possível do nosso aqui e agora,
fazendo-nos angustiar-nos com um
passado que nos decepciona ou com
um futuro preocupante; ou fazendo-
nos perder-nos imaginando o que
poderia ter sido ou o que ainda pode
ser. E se conseguir fazer isso, já está
conseguindo esfriar nosso amor,
porque o amor só se conjuga no
presente[11].



Viver no presente não quer dizer
ignorar o passado ou o futuro, mas
sim colocá-los em seu lugar. Estar em
paz com o passado, reconciliados
com Deus e com os outros... e
também conosco mesmos, aceitando
quem somos e quem chegamos a ser.
E estar em paz com o futuro, porque,
embora Deus conte e vibre com
nossos planos e projetos, Ele nos
quer serenos. In manibus tuis
tempora mea, diz outro salmo. Em
tuas mãos está meu tempo, minhas
coisas (Cfr. Sl. 31, 15). “Em tuas mãos
abandono o passado e o presente e o
futuro...”[12], podemos rezar com São
Josemaria. A aceitação e o abandono
criam o clima necessário para viver o
presente com serenidade e
intensidade.

A confiança em nosso Pai Deus leva-
nos “a andar pela vida com a leveza
de filhos de Deus, a raciocinar e a
decidir com a liberdade de filhos de
Deus, a enfrentar a dor e o



sofrimento com a serenidade de
filhos de Deus, a apreciar as coisas
belas como o faz um filho de
Deus”[13]. Ter a postura de um filho de
Deus significa viver focado no aqui e
agora, atento a fazer o que ele quer
de mim: trabalhar, descansar, rezar,
consolar, sorrir... Há “um tempo para
cada coisa” (Qo 3, 1), e o melhor
modo de acertar é viver cada
momento com o Senhor: “tudo
quanto fizerdes, por palavra ou por
obra, fazei-o em nome do Senhor
Jesus, dando por ele graças a Deus
Pai” (Cl. 3,17). Se cultivarmos este
diálogo constante com Deus,
descobriremos mais facilmente o que
nos distrai e nos desvia do caminho:
momentos de evasão no telefone ou
com nossa imaginação, pensamentos
obscuros, confusão, “mística do
oxalá”[14]... Poderemos assim voltar
mais facilmente àquele caminho
provado e verdadeiro rumo à
santidade, que consiste em fazer o
que devo e estar no que faço[15].



Viver o presente nos permite
agradecer o que temos e, portanto,
aproveitar a vida. Mais uma vez, “a
felicidade no Céu é para os que
sabem ser felizes na terra”[16]. A
felicidade provém da consciência de
que sou amado por meu Pai Deus
aqui e agora e de que Ele me dá
muitos presentes todos os dias. Ficar
preocupados demais com os nossos
fracassos no passado ou pelos
perigos do futuro nos impede de
perceber as coisas boas que nos são
oferecidas no momento presente. Por
isso é muito bom dedicar um tempo
todos os dias, em nossa oração, ou
quem sabe, em nosso exame de
consciência, à gratidão. Como me
amou Deus hoje? Por quais coisas
específicas posso agradecer?

Perseverar até o fim

“É pela vossa constância que
alcançareis a vossa salvação”, diz
Jesus (Lc 21, 19). Chegar ao final do



caminho é essencial. Todos
sonhamos poder chegar a dizer,
como São Paulo: “Combati o bom
combate, terminei a minha carreira,
guardei a fé” (2 Tm 4, 7).
Alcançaremos essa meta se
mantivermos a fé hoje, agora.
Podemos facilmente nos sentir
sobrecarregados com a perspectiva
de sermos fiéis por dez, vinte,
quarenta ou oitenta anos. Como
posso estar certo de minha fidelidade
em um caminho tão longo? Na
verdade, não se trata de estar certo
de que não me afastarei de Deus nas
próximas décadas; trata-se de ser fiel
a nosso Senhor hoje, com a graça que
ele nos dá neste momento. É vivendo
assim que percorreremos o caminho
da vida até o fim.

Os cristãos reconhecem que “a vida é
uma viagem, não um destino” como
algo óbvio. Sabemos que a nossa vida
não termina aqui e que, portanto,
estes anos na terra não são o destino.



E sabemos, ao mesmo tempo que a
nossa verdadeira vida, nosso destino,
já está aqui, em cada momento:
nossa vida está “escondida com
Cristo em Deus” (Cl 3, 3). Precisamos,
por isso, que “a cabeça toque o céu,
mas os pés assentem com toda a
firmeza na terra”[17]; precisamos que
a vontade de Deus seja feita “assim
na terra como no céu”. E então
faremos “o caminho ao andar”[18]:
cada passo que dermos criará o
nosso caminho e o nosso destino.

[1] Costuma-se atribuir este dito a
Ralph Waldo Emerson, embora não
exista nenhuma referência escrita
que o testemunhe.

[2] John Bingham, “Enjoy Your
Journey“ www.runnersworld.com.

[3] São Josemaria, Forja, n. 1005



[4] Forja, n. 182

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
313.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 829.

[7] Papa Francisco, Gaudete et
exsultate, n. 50

[8] J. N.Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851, p.159. ”O pior
é que, como observa São Francisco
de Sales, às vezes a pessoa desanima
e se aborrece por ter-se aborrecido,
impacienta-se por ter-se
impacientado. Que desastre! Não
teríamos que ver nisso orgulho em
estado puro?” (p. 160).

[9] J. N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, pp.160s.

[10] São Josemaria, Via Sacra, 7ª
estação

[11] Cfr. C.S.Lewis, Cartas do diabo a
seu aprendiz, cap. 15.



[12] Via Sacra, 7ª estação, n. 3.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 3.

[14] Cfr. São Josemaria, Entrevistas,
nn. 88, 116.

[15] Cfr. Caminho, n. 815.

[16] Forja, n. 1005.

[17] Amigos de Deus, n. 75

[18] “Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar” (A. Machado, 
Campos de Castilla, “Proverbios y
cantares”, XXIX. São Josemaria cita
este verso na Carta 6, n. 75).

John Paul Mitchell

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-2-faz-se-o-caminho-ao-andar/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-2-faz-se-o-caminho-ao-andar/


proximidade-missao-2-faz-se-o-
caminho-ao-andar/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-2-faz-se-o-caminho-ao-andar/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-2-faz-se-o-caminho-ao-andar/

	Combate, proximidade, missão (2): “Faz-se o caminho ao andar”

