
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(15): “É o Senhor”: O
acompanhamento
espiritual (1)

Todos precisamos de
companheiros que, com sua
conversa próxima e seu
encorajamento, ajudem-nos a
navegar pela vida, a serviço da
“ação sempre original do
Espírito Santo” em nossa alma.

10/07/2025



“Já tinha amanhecido, e Jesus estava
de pé na margem. Mas os discípulos
não sabiam que era Jesus”. (Jo 21,4).
De madrugada, junto ao mar da
Galileia, o Senhor ressuscitado
aparece misteriosamente a seus
discípulos, talvez meio oculto pela
névoa que sobe da água. Sua voz,
embora também velada, chega com
força: “Moços, tendes alguma coisa
para comer?”. Eles respondem que
não. Ainda não sabem quem está
perguntando, mas há algo naquela
voz que os faz ouvir atentamente e
os prepara para seguir suas
instruções: “Lançai a rede para o
lado direito do barco, e achareis”.
Obedientes, lançam as redes e, em
um contraste surpreendente com os
esforços da noite inteira, pescam em
abundância. Enquanto os outros
discípulos se admiram com as redes
repletas, São João levanta o olhar. Ele
vê muito além dos peixes: reconhece
aquele que acaba de lhes falar. E diz
a Pedro: “É o Senhor!” (Cfr. Jo 21,4-8).



Por que São João é capaz de discernir
a presença de Jesus ao final daquela
difícil noite de trabalho? Em sua
reação há algo que lembra o início do
seu Evangelho, seu primeiro
encontro com Jesus. “Eis o cordeiro
de Deus!”, dissera São João Batista,
enquanto Jesus passava perto de João
e André (Jo 1,36). Para os outros era
apenas mais um peregrino, mas o
Precursor — ou seja, “aquele que vai
à frente”, que vê as coisas chegando e
as anuncia — via nele o Messias.

São João Batista havia ajudado João e
André a crescerem espiritualmente:
ensinara-lhes o valor do jejum e a
necessidade da conversão; ensinara-
os a rezar (cfr. Mt 9,14; Lc 3,1-17;
11,1). Mas sua maior lição foi
apresentá-los a Jesus e convidá-los a
ter uma relação pessoal com Ele (cfr.
Jo 1,35-39). Assim, colocando seus
discípulos diante de Jesus, atingiu o
auge de sua missão. Desde então, o
Batista humildemente se retirou:



agora cabia a Jesus ocupar o centro
da vida de seus discípulos (cfr. Jo
3,27-30). Durante séculos, seu
exemplo serviu de modelo para
tantas pessoas que conduzem outros
a Cristo, ajudando-os a discernir Sua
presença nas próprias vidas,
conscientes de não serem “senhores,
mas guardiões”[1]. Porque “A missão é
de Jesus! Ele ressuscitou, portanto,
está vivo e precede-nos. Nenhum de
nós é chamado a substituí-lo”[2].
Somos chamados, pelo contrário, a
favorecer o encontro de cada um
com Ele; a dizer, com a proximidade
que a confiança e o afeto
proporcionam: “É o Senhor!”.

O acompanhamento espiritual

“Ao longo desta navegação da nossa
vida, (há) tempos de bonança —
interna ou externa — até mesmo
prolongados; mas só no Céu a paz é
definitiva, a serenidade é
completa”[3]. Nosso coração inquieto



precisa de quem o guie, tanto nas
águas calmas quanto nas
tempestades, até poder descansar em
Deus[4]. Precisamos de companheiros
que, com sua conversa próxima, seu
consolo e encorajamento, nos
ajudem a navegar com mais decisão
e nos iluminem quando chega a
escuridão ou perdemos o rumo.
Essas pessoas são tradicionalmente
conhecidas como ‘diretores
espirituais’: pessoas que nos ajudam
a perseverar na direção que
escolhemos ao seguir Cristo.

Um diretor espiritual caminha junto
com as pessoas: não extrapola a ação
de Deus em suas almas, nem
substitui sua consciência, mas as
ajuda a discernir entre as inspirações
do Espírito Santo e as sugestões do
demônio, ou de sua própria
humanidade ferida. Por isso, nas
últimas décadas, tornou-se habitual
também na Igreja o termo
“acompanhador espiritual”. Nesse



sentido, dizia o Papa Francisco:
“Aquele ou aquela que acompanha
(...) não substitui ao Senhor, não faz o
trabalho no lugar da pessoa
acompanhada, mas caminha ao seu
lado, encoraja-a a ler o que se move
no seu coração, o lugar por
excelência onde o Senhor fala. O
acompanhador espiritual, que
chamamos diretor espiritual (...) é
aquele que te diz: “Pois bem, olha
para este lado, para aquele lado”, a
tua atenção é atraída para aspectos
que talvez passam; ajuda-te a
compreender melhor os sinais dos
tempos, a voz do Senhor, a voz do
tentador, a voz das dificuldades que
não consegues superar...”[5].

As primeiras pessoas que se
aproximaram da Obra se sentiram
queridas e acompanhadas por São
Josemaria. Não viram nele uma
espécie de guru espiritual com
conselhos para todas as situações,
mas sim um amigo ou pai que ouvia



e se preocupava com suas questões; e
que via, borbulhando neles, o sangue
de Cristo[6]. Quando as pessoas são
acompanhadas assim, não apenas
apreciam a ajuda recebida, mas até
desfrutam das conversas de
acompanhamento espiritual.
Crescem em maturidade e
entusiasmo apostólico, sentem-se
fortalecidas em sua relação com
Deus; e, se iniciaram uma vocação
particular, evitam um sentido
equivocado de independência que
poderia isolá-las de quem
compartilha o mesmo caminho e
missão.

Na vida recente da Igreja,
aprofundou-se a consciência de que
não só os sacerdotes, mas também os
leigos, podem realizar a tarefa do
acompanhamento espiritual. E
sempre foi assim na Obra, desde o
princípio. Nestas páginas,
abordaremos alguns aspectos dessa
tarefa, tendo sempre em mente que



todos somos chamados a levar os
outros à “luz e ao calor de Cristo”[7],
mesmo que não sejamos
formalmente diretores espirituais.
Em um segundo artigo, mostraremos
também em que sentido a amizade
desemboca, “naturalmente, na
confidência pessoal, cheia de
delicadeza e respeito à liberdade”[8]; e
veremos como muito do que se
detalha aqui também serve para esse
acompanhamento, mais informal,
mas tão necessário.

Ajudar a obra do Espírito Santo

O objetivo principal do
acompanhamento ou direção
espiritual é ajudar as pessoas a
encontrar Cristo e reconhecer o que
vem dele, para que o Amor de Deus
inflame sua vida e o seu entorno.
Isso requer um ambiente em que a
pessoa possa desenvolver uma
relação pessoal com Deus, cultivar o
sentido de escuta na oração,



aprender a discernir a vontade de
Deus em cada momento da sua vida.
O guia espiritual pode ter um papel
fundamental na criação desse
ambiente. Mas isso requer
reconhecer a singularidade de cada
um e estar aberto aos caminhos
misteriosos da ação de Deus nas
almas. “Não se podem oferecer
fórmulas pré-fabricadas, nem
métodos ou regulamentos rígidos,
para aproximar as almas de Cristo. O
encontro de Deus com cada homem é
inefável e único, e devemos
colaborar com o Senhor para
encontrar em cada caso a palavra e o
caminho apropriados, sendo dóceis e
não tentando colocar trilhos à ação
sempre original do Espírito Santo”[9].

Por sua vez, a pessoa acompanhada
deve considerar atentamente as
sugestões recebidas e meditá-las
como um olhar de fé, na oração.
Como explica o Padre, “saber que
Deus pode nos falar por meio de



outras pessoas ou de acontecimentos
mais ou menos comuns, a convicção
de que podemos escutá-lo ali, gera
em nós uma atitude dócil diante de
seus desígnios, ocultos também nas
palavras de quem nos acompanha
em nosso caminho”[10]. Essa atitude
pode trazer grandes frutos à nossa
vida, contanto que lembremos que
Deus quase nunca fala literalmente
pelas palavras do guia espiritual.
Suas palavras são, antes, um convite
para dirigirmos nossa escuta a uma
determinada direção, para ver se lá
ouvimos as inspirações do Espírito
Santo, algo que só nós mesmos
podemos fazer. São palavras para
nos encontrarmos com a Palavra.

Um verdadeiro acompanhamento
espiritual, portanto, baseia-se em um
profundo respeito pela ação do
Espírito Santo em cada alma. O
diretor espiritual não é um dirigente,
mas um servo que ajuda o Espírito
Santo a guiar e iluminar a pessoa



acompanhada. Como dizia São
Josemaria, “acompanhar as almas é
uma arte da qual o modelo é Jesus
Cristo e o modelador, o Espírito
Santo, por meio da graça”[11]. Por isso,
a pessoa que acompanha
espiritualmente é mais um jardineiro
do que um arquiteto: não impõe
formas, não plasma suas ideias nas
pessoas, mas ajuda a cultivar o
terreno da alma para que nela
floresça a vida de Deus.

Ouvir de verdade

Todos nós já tivemos esta
experiência: quando nos
encontramos com alguém que nos
escuta com atenção e benevolência,
abre-se diante de nós um espaço
onde nos sentimos à vontade para
compartilhar pensamentos e
emoções, sem medo de rejeição ou
julgamento. Quando as pessoas se
sentem ouvidas, tornam-se mais
conscientes de si, e também se



dispõem mais facilmente a ouvir a
Deus, para discernir melhor Sua voz.
Por isso, São Josemaria prestava
atenção pacientemente aos jovens
que o procuravam, incentivando-os a
abrir livremente o coração, e apenas
no final lhes dava algum conselho e
abria horizontes para suas vidas.

Escutar significa muito mais do que
ouvir detalhadamente; requer
prestar atenção ao contexto de
sentimentos, ideias e experiências
que a pessoa expressa, e ajudá-la a
explorá-lo por si mesma. Para isso, é
necessária uma atitude de
verdadeiro interesse pelo outro. Não
ouvimos os outros para impor nossa
própria agenda ou envolvê-los em
projetos apostólicos específicos;
ouvimos para ajudá-los a descobrir o
que o Espírito Santo, em seu infinito
amor por cada alma, deseja para que
sua alegria seja completa (cfr. Jo
16,24). Somos assim, como gostava de



repetir Bento XVI, servidores de sua
alegria (cfr. 2Cor 1,24).

Para realmente ouvir, e para que as
pessoas se sintam ouvidas, pode ser
útil verbalizar brevemente o que
dizem, com nossas próprias palavras.
É uma forma de alimentar em si
mesmo a disposição de entrar no
mundo interior que o outro está
abrindo, sem projetar ali seus
próprios pontos de vista. Além de
incentivar e transmitir essa
disposição, assim confirmamos que
entendemos corretamente, e
facilitamos que o outro continue a
compartilhar o que desejar. Isso traz
serenidade e leva a pessoa a assumir
a responsabilidade pela própria vida,
a encontrar soluções por si mesma, a
seguir seu próprio caminho, a
descobrir projetos. Pelo contrário,
interrompê-la ou antecipar suas
palavras pode ser desanimador e não
ajuda a “criar asas”.



A escuta paciente é um ato de amor
que revela um verdadeiro interesse
pelo outro. Por isso, a pessoa que
exerce o acompanhamento espiritual
nunca deve aparentar tédio ou
pressa. Muitas vezes, recomenda-se a
brevidade na direção espiritual. No
entanto, é necessário discernir com
prudência cada situação, porque
ouvir exige tempo: respeitar o ritmo
e também os silêncios do outro. Às
vezes, ou por períodos, alguém pode
precisar de conversas longas.
Perguntas abertas podem ser úteis,
mas não devem interromper o fluxo
natural da conversa, nem serem
usadas sempre para preencher
silêncios desconfortáveis. Ao
contrário, o silêncio pode permitir
que a pessoa aprofunde suas
reflexões e encontre as palavras
certas. No silêncio, “falam a alegria,
as preocupações, o sofrimento, que
encontram, precisamente nele, uma
forma particularmente intensa de
expressão”[12].



Uma atitude de escuta autêntica
constrói, mais do que qualquer outra
coisa, pontes de confiança —
condição fundamental em todo
acompanhamento espiritual, e que
não pode ser exigida como pré-
requisito. A confiança é testada
desde o início e cultivada em cada
encontro. Para florescer, é essencial
que o outro se sinta respeitado,
valorizado e seguro para poder
compartilhar suas experiências
espirituais mais profundas. E o fará,
se encontrar na pessoa que o
acompanha um refúgio, um apoio
para discernir a voz de Deus.

Foi esse refúgio que os apóstolos
encontraram em Santa Maria,
especialmente após a Ascensão do
Senhor. Ela é “mestra de
discernimento: fala pouco, ouve
muito e preserva no coração (cf. Lc 2,
19). As três atitudes de Nossa
Senhora: falar pouco, ouvir muito e



preservar no coração. E as poucas
vezes que fala, deixa marca”[13].

[1] Leão XIV, Homilia, 31/05/2025

[2] Ibid.

[3] São Josemaria, Carta 2, n. 9.

[4] Cfr. Santo Agostinho, Confissões, I,
l.1

[5] Francisco, Audiência, 04/01/2023.

[6] “Meus filhos, sabeis por que vos
amo tanto? Porque vejo borbulhar
em vós o Sangue de Cristo” (A.
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, vol. III, Quadrante, São
Paulo, p. 370).

[7] São Josemaria, Carta 1, n. 22.

[8] F. Ocáriz, Carta Pastoral,
01/11/2019.



[9] São Josemaria, Carta 11, n.42.

[10] F. Ocáriz, Carta Pastoral,
10/02/2024, n. 6.

[11] São Josemaria, Carta 26, n. 37.

[12] Bento XVI, Mensagem para a XLVI
Jornada mundial das comunicações
sociais, 20/05/2012.

[13] Francisco, Audiência, 04/01/2023.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-15/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-15/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-15/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-15/

	Combate, proximidade, missão (15): “É o Senhor”: O acompanhamento espiritual (1)

