
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(14): O lugar do
encontro

“Fala, fala com o Senhor:
‘Canso-me, Senhor, não posso
mais. Senhor, não consigo fazer
isso. Como o farias Tu?’” (São
Josemaria)

17/06/2025

Ser famoso não é nem um pouco
simples: as pessoas procuram você
por toda parte, e às vezes não há
meio de esconder-se para ter um



pouco de calma. Isso acontecia
frequentemente com Jesus. Por isso
que, às vezes, Ele evitava as cidades
ou se retirava com seus apóstolos
para lugares onde era menos
conhecido, embora nem sempre isso
funcionava. Como quando foram a
Fenícia, à região de Tiro e Sidônia,
esperando que ninguém os
reconhecesse...

Uma corrente de mútua confiança

Nos arredores dessa região,
encontram uma mulher cananeia,
que sofria muito por causa de sua
filha, possuída por um demônio
especialmente nocivo. Esta mãe
necessita de ajuda e ouviu falar de
Jesus, de modo que pede ao Senhor
com gritos que tenha compaixão
dela. Mas Jesus, diz o Evangelho,
“não lhe respondeu palavra
alguma” (cfr Mt 15, 23-25).

Os discípulos não conseguem
entender como Jesus pode ignorar



uma petição tão insistente. Uns
momentos depois, aproximam-se
dele e dizem: “Despede-a, ela nos
persegue com seus gritos”. Mas o
Senhor não só não cede à sua
petição, mas parece desprezá-la
totalmente: “Não fui enviado senão
às ovelhas perdidas da casa de
Israel”. A mãe, com dor e amor por
sua filha, não desanima. Prostra-se
diante dele e o detém. Não aceita que
o Senhor passe ao largo: “Senhor,
ajuda-me!” (Mt 15, 23-25).

A situação dramática talvez faça os
apóstolos pensarem que agora Jesus
vai atendê-la. Sua resposta, no
entanto, é ainda mais surpreendente
e inesperada. Estando ela ainda
prostrada, Jesus lhe diz: “Não
convém jogar aos cachorrinhos o pão
dos filhos”. A mulher, diante desta
negativa, também não desanima. Em
sua resposta não há aborrecimento,
nem despeito, mas uma profunda
humildade: “Certamente, Senhor,



mas os cachorrinhos ao menos
comem as migalhas que caem das
mesas de seus donos” (Mt 15, 26-27).

Uma corrente de mútua confiança
palpita no fundo do diálogo entre
esta mulher e Jesus. O Senhor
conhece a audácia de sua fé e ela
confia plenamente na bondade do
coração de Jesus... Ela não sabe, mas,
além de conceder-lhe esta graça que
está pedindo, Deus vai apoiar-se nela
para formar seus discípulos. Através
desta mulher, Jesus está preparando
os corações dos doze para os
horizontes apostólicos que se abrirão
a eles dentro de pouco tempo.
Aqueles que receberam o mandato
de ir pregar o evangelho por todo o
mundo estão descobrindo como uma
mulher pagã pode ter mais fé em seu
coração do que um rabino, ou,
inclusive, do que eles mesmos, que
estão o tempo todo com Jesus.



Essa mulher vai nos mostrar, além
disso, ao longo de seu diálogo com
Jesus, algumas das disposições chave
da oração, como a humildade de
saber-nos necessitados de ajuda, ou a
confiança inquebrantável no amor
que Deus tem por nós, apesar de seu
aparente silêncio. Talvez Evagrio
Pôntico pensasse nela quando
escreveu: “Não te aflijas se não
receberes de Deus imediatamente o
que pedes: é Ele quem quer te
conceder bens ainda melhores
mediante tua perseverança em
permanecer com Ele em oração”[1].

Mas voltemos ao clímax da conversa.
Jesus manteve essa “tensão
pedagógica” com a mulher e com
seus discípulos tanto quanto foi
possível. Agora, diante da
simplicidade com que ela lhe fala das
migalhas sob a mesa, Jesus desvela
seus verdadeiros sentimentos: “Ó
mulher, grande é tua fé! Seja-te feito
como desejas. E na mesma hora sua



filha ficou curada” (Mt 15, 28). A fé
desta mãe, sua oração cheia de
perseverança e de humildade,
deixarão sem dúvida uma marca
profunda nos apóstolos.

Por outro lado, esta mulher, mesmo
sendo estrangeira, simboliza todo o
Povo de Deus. Nela está se realizando
mais uma vez aquele misterioso
combate entre Jacó e Deus. Como
fruto desta luta, Jacó “arranca” de
Deus a benção; e recebe, com a
benção, o nome de Israel, que
significa “aquele que lutou com
Deus” (cfr Gn 32, 25-30) e lhe outorga
uma nova missão na vida. Entre
Jesus e a mulher também acontece
uma espécie de resistência mútua,
uma luta, um combate que põe à
prova sua fé e sua perseverança. O
gesto de prostrar-se diante do Senhor
para bloquear seu caminho é uma
expressão maravilhosa de oração
perseverante, que não esmorece
diante das dificuldades. E, como



aconteceu com o antigo patriarca,
esse forcejar termina com a benção
de Deus, que louva a fé da mãe e
livra sua filha.

Em uma conversa permanente

Lemos no Catecismo que “o ‘combate
espiritual’ da vida nova do cristão é
inseparável do combate da oração”[2].
A mulher cananeia obteve graças
abundantes por meio desse combate:
a sua relação pessoal com Deus se
intensificou, e desta relação só
podem sair coisas boas. Por isso, o
caminho para a santidade consiste
mais em estender o diálogo com o
Senhor a tudo o que fazemos do que
em alcançar uma série de desafios ou
níveis de virtudes que não são
necessariamente para nós, ou que,
em todo caso, não se darão de hoje
para amanhã[3]. Na realidade, talvez
uma coisa acabe por levar à outra,
mas entre elas há uma clara
primazia da graça e, portanto, da



oração[4]. “Porque sem mim”, diz o
Senhor, “não podeis fazer nada” (Jo
15, 5).

Imaginemos, por exemplo, que
alguém tenha decidido colocar um
pouco mais de ordem em sua vida.
Propôs-se deitar-se mais cedo a fim
de descansar suficientemente para
render mais no trabalho, ser mais
bem-humorado e dedicar alguns
minutos para rezar todas as manhãs.
Isso é muito bom e provavelmente
terá sucesso por um ou dois dias mas
depois falhará ou se deixará
absorver pelo caos... Como acontece
com todo projeto que se empreende,
haverá vitórias e derrotas. Mas o
decisivo não são os resultados. O
importante não é tanto o balanço de
vitórias diante das derrotas, mas sim
como lutamos ou, mais
precisamente, com quem lutamos.
Podemos travar a batalha sozinhos,
contando principalmente ou quase
exclusivamente com as próprias



forças; ou abrir-nos, pelo contrário, à
relação com Deus, convertendo esse
objetivo em tema de conversa com o
Senhor: “Senhor, creio que você
também quer que eu me deite mais
cedo, mas você tem que me
ajudar...”; “Jesus, coloque amor e
esperança no meu coração... ajude-
me a entusiasmar-me... se eu for um
pouco mais organizado posso fazer
muito bem”; “Senhor perdoe-me
porque hoje o caos me venceu; ajude-
me mais”; “Jesus, vou oferecer isso
pelas pessoas que estão nessa luta
também...”.

Neste caso estamos assistindo a uma
luta centralizada em Deus, quando o
diálogo com o Senhor vai se
alimentando do que temos nas mãos.
E vice-versa: as coisas de cada dia
vão se abrindo à nossa relação com
Deus. Para que um propósito
particular de melhora seja eficaz, o
Evangelho mostra que, inicialmente
ele deve se converter em tema de



muita conversa com Deus. Trata-se
de abrir todos os nossos âmbitos de
atuação a esse grande horizonte de
sentido que é a nossa relação com o
Senhor. “Se trabalharmos com Cristo,
todos os nossos esforços terão
sentido, inclusive quando não vemos
os resultados esperados, porque o
eco das obras feitas por amor chega
sempre ao Céu”[5].

O que de verdade alegra o coração de
um pai ou de uma mãe não é tanto
ver o filho pequeno fazer tudo bem,
mas sim que ele os olhe de vez em
quando, lhes sorria e compartilhe
com eles suas batalhas. As crianças,
mesmo que se esforcem, costumam
errar com facilidade; mas procuram
sempre o diálogo com os pais,
através de um olhar ou de um gesto e
sempre com o coração. E esta
corrente de amor e de comunicação é
o que seus pais mais desejam. Nosso
Pai Deus também espera a mesma
coisa de nós: uma corrente de



confiança, de amor e de
comunicação. E a vida inteira é o
ambiente em que essa relação
confiada com nosso Pai Deus deve se
desenrolar. São Josemaria convidava
todos a avançar por esse caminho:
“Fale, fale com o Senhor: ‘Eu me
canso, Senhor, não posso mais.
Senhor, não consigo fazer isso; como
Você o faria?’”[6].

Viver dessa relação

Os apóstolos, talvez sem perceber,
viviam com o Senhor em diálogo
contínuo, que se alimentava das
circunstâncias mais comuns do dia a
dia. Os Evangelhos trazem uma
infinidade de situações em que Jesus
e os seus conversavam
confiadamente. Faziam-lhe
perguntas, demonstravam sua
perplexidade ou seu entusiasmo. Os
doze, pois, além de discípulos e
testemunhas, eram amigos com os
quais Jesus compartilhava a



intimidade (cfr Jo 15, 15). A
personalidade de Jesus cativava-os e
ao mesmo tempo enchia-os de
assombro: para eles Jesus era um
grande amigo mas também um
grande mistério.

Uma das coisas que mais chamava a
atenção era a relação de Jesus com o
Pai. Percebiam com que frequência
ele se afastava para rezar. Pouco a
pouco foram percebendo que Jesus
estava sempre em conversa íntima
com seu Pai Deus. O próprio Jesus
diz-lhes que o que ele diz e faz brota
de sua relação com o Pai: “Em
verdade, não falei por mim mesmo,
mas o Pai, que me enviou, ele mesmo
me prescreveu o que devo dizer e o
que devo ensinar” (Jo, 12, 49);
“Quando tiverdes levantado o Filho
do Homem, então conhecereis quem
sou e que nada faço de mim mesmo,
mas falo do modo como o Pai me
ensinou” (Jo 8, 28).



Às vezes Nosso Senhor deixava
perceber que tinha essa conversa
íntima com o Pai. Por exemplo, no
regresso dos setenta e dois discípulos
que havia enviado a vários povoados
e aldeias, e que voltavam
maravilhados pela experiência de
atuar em nome de Jesus Cristo:
curavam, expulsavam demônios...
“Senhor, até os demônios se nos
submetem em teu nome!” (Lc 10, 17),
diziam-lhe cheios de alegria. Jesus
dirige-se então em voz alta a seu Pai,
e cheio de júbilo, diz: “Pai, Senhor do
céu e da terra, eu te dou graças
porque escondeste essas coisas aos
sábios e inteligentes e as revelaste
aos pequeninos. Sim, Pai, bendigo-te
porque assim foi do teu agrado” (Lc
10, 21). Outra vez em que escutam
Jesus falando em voz alta com o Pai é
o momento solene da cura de Lázaro.
Nesse ambiente de dor pela morte do
amigo, Jesus toma a palavra e
exclama: “Pai, rendo-te graças,
porque me ouviste. Eu bem sei que



sempre me ouves, mas falo assim por
causa do povo que está em roda, para
que creiam que tu me enviaste” (Jo
11, 41-42). Podemos imaginar o
espanto daqueles que o escutaram
falar com seu Pai Deus desta forma.
Como não iriam ficar gravadas em
sua memória estas palavras?

Ao falar assim, Jesus desvela a seus
amigos o mistério de sua intimidade
divina: a sua vida interior. O mais
íntimo de Jesus é sua relação com o
Pai. Jesus vive desta relação. Uma
relação que é um diálogo
ininterrupto de conhecimento e
amor, que se concretiza no desejo
permanente de fazer sua vontade.
Assim dirá aos seus: “Meu alimento é
fazer a vontade daquele que me
enviou e cumprir a sua obra” (Jo 4,
34). Jesus está lhes dizendo de muitas
formas que vive de sua relação com o
Pai, que sua intimidade pessoal é
essa relação. A teologia explicará isso
dizendo que o Filho é uma relação



subsistente: tudo na Segunda Pessoa
da Santíssima Trindade é filiação,
relação com o Pai[7].

Pouco a pouco, mas especialmente
com o envio do Espírito Santo, os
discípulos irão percebendo que essa
fonte secreta, essa relação de Jesus
com o Pai, é sua identidade mais
pessoal. E desejarão participar dela.
Por isso, em uma ocasião, Felipe dirá
ao Senhor: “Senhor, mostra-nos o Pai
e isso nos basta” (Jo 14, 8). E é por
isso também que pedem a Jesus que
lhes ensine a rezar, a descobrir essa
fonte de vida da qual Ele vive. E
Jesus lhes ensinará o Pai Nosso (cfr.
Lc 11, 1-4).

Através de Jesus, Verbo em quem
foram criadas todas as coisas (cfr Col.
1, 16), nós também nos encontramos,
no mais íntimo de nosso ser, em
profunda relação com o Pai[8]. Santo
Inácio de Antioquia sentia isso muito
fortemente em seu coração quando



escrevia: “uma água viva fala dentro
de mim e me diz: Vem ao Pai”[9]. O
fato de que Deus me ame, de que
tenha me criado para ser feliz com
Ele, constitui meu núcleo pessoal
mais autêntico, o sentido mais
radical de quem eu sou; e ao
contrário, “aquele que não se sabe
filho de Deus, desconhece sua
verdade mais intima”[10]. Por isso, a
oração não é um acréscimo à nossa
vida. A conversa com Deus permite-
nos habitar em nós mesmos. Estar
em diálogo com Deus é estar em
nossa casa interior, é ser quem
realmente somos. Se a vida interior
de Jesus consiste no diálogo
ininterrupto com seu Pai, também
nossa vida interior deve nutrir-se
desse mesmo diálogo com Deus, que
é um diálogo de amor.

“Deus ama comunicar-se, mais do
que no fragor do trovão ou do
terremoto, ‘no rumor de uma brisa
suave’ (1R 19, 12) ou como traduzem



alguns, em uma “sutil voz de
silêncio”. Este é o encontro
importante, que não devemos
perder[11], dizia o papa Leão XIV dois
dias depois de sua eleição. E o lugar
desse encontro é o coração: “O
coração é a morada onde estou, onde
habito (...). É o nosso centro oculto
(...). É o lugar do encontro, já que, à
imagem de Deus, vivemos em
relação”[12]. Há, no entanto, corações
que vivem num permanente
monólogo interior. E quando um
coração vive assim os frutos não
podem ser de amor. Serão antes de
egoísmo. Se a conversação interior
está centrada no eu, as obras
também estarão fundamentalmente
referidas a si mesmo. A queixa
frequente, o mau humor, os
aborrecimentos... podem ser
sintomas da frustração que esse
monólogo interior produz; porque “o
homem bom tira coisas boas do bom
tesouro do seu coração, e o homem
mau tira coisas más do seu mau



tesouro, porque a boca fala daquilo
de que o coração está cheio” (Lc 6,
45).

O tesouro autêntico de um coração, o
único e verdadeiro tesouro é sua
relação de amor com Deus. Essa é a
raiz da qual brotarão bons frutos em
palavras e obras. Por isso, Jesus diz
que “só Deus é bom” (Mc 10, 18): fora
dele só há trevas, tristeza, absurdo. É
o vazio, o isolamento de quem, feito
para relação, encontra-se, no fundo,
terrivelmente só. Sozinho diante do
futuro, diante da morte, diante das
dificuldades. “Não é bom que o
homem esteja só” (Gn 2, 18), diz Deus
no relato da criação do homem. E
quando o Anjo anuncia à Virgem o
sublime momento da Encarnação,
diz-lhe que chamará a seu filho de
Emanuel, que significa, Deus-
conosco. O Salvador tem um nome
que expressa precisamente
companhia, relação pessoal. “Sem
mim não podeis fazer nada” (Jo 15,



5): é a relação com Jesus que nos
salva, e que nos converte em
instrumentos de salvação para
outros.

***

“Cristo permanece conosco. Algumas
vezes antes de começar um trabalho,
São Josemaria dirigia-se assim ao
Senhor: ‘Jesus, vamos fazer isto nós
dois’. Jesus está conosco, e nós somos
seus instrumentos. Isto exige agir
bem, trabalhar bem; do contrário, de
alguma forma, é como se fizéssemos
o Senhor ‘ficar mal’, por culpa do
instrumento.

Jesus e eu. É uma relação pessoal,
única, insubstituível. Mas, ao mesmo
tempo, a união com Cristo – quando
autêntica – torna-se união com o
Corpo de Cristo que é a Igreja:
comunhão com Deus, comunhão dos
santos. A relação ‘Jesus e eu’
converte-se em união para os outros,
com os outros”[13].



[1] Evagrio,De oratione, n. 34 (citado
no Catecismo da Igreja Católica, n.
2737

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
2725

[3] Cfr. Francisco, Gaudete et
Exsultate, nn 11, 50.

[4] Cfr. São João Paulo II, Novo
millennio ineunte, n. 38

[5] F. Ocáriz, “A luz de que o mundo
precisa”, meditação, 11/05/2020,
opusdei.org.

[6] São Josemaria, anotações de uma
reunião em Valladolid, 22/10/1972,
que constam no documentário “O
coração do trabalho”, opusdei.org.

[7] Cfr. São Tomás, Summa Theologiae,
I, q. 29 a. 4 co.



[8] Cfr. São Tomás, Summa theologiae,
I, q. 13 a. 7 co; De Veritate q. 4 a. 4 co.

[9] Santo Inácio de Antioquia, Ad Rom.
7, 2.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
26

[11] Leão XIV, Encontro com os
cardeais, 10/05/2025.

[12] Catecismo, n. 2563

[13] F. Ocáriz, Á luz do Evangelho, “Nós
dois” (opusdei.org)

Carlos Ruiz Montoya

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-14-o-lugar-do-

encontro/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/

	Combate, proximidade, missão (14): O lugar do encontro

