
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(13): Coração
eucarístico

Frequentar a Eucaristia é a
resposta, feita vida, à sua
promessa de ficar conosco: se
Ele está comigo todos os dias,
eu também quero estar com Ele
todos os dias.

14/05/2025

Ubi amor ibi oculus: “Onde está o
amor está o olhar”[1]. O amor procura
sempre a presença do amado: quase



poderíamos dizer que não tem olhos
para mais ninguém. Às vezes, porém,
a separação, a ausência se tornam
inevitáveis. Impotentes, resignamo-
nos então à espera, ou à nostalgia;
aferramo-nos a algo que evoque a
presença do outro, ou que nos
recorde tanto amor vivido. Esta
nostalgia é a fonte inesgotável de
tantas canções e poemas ao longo da
história, que condensam essa última
tentativa de vencer a solidão.

Estarei convosco todos os dias

Todos os domingos, nós professamos
nossa fé na vida eterna e na
ressurreição da carne. Para nós a
recordação e a dor da ausência da
pessoa amada não são a última
palavra. “Não o esqueçais nunca:
depois da morte, há de receber-vos o
Amor. E no Amor de Deus, ireis
encontrar, além disso, todos os
amores limpos que houverdes tido
na terra”[2]. No entanto, enquanto



caminhamos por este “vale de
lágrimas”, a dor da ausência forma
parte da gramática do horizonte
humano.

São Josemaria costumava recorrer a
estes movimentos do coração, à
reação tão natural de não querer
separar-se para ilustrar o mistério da
Eucaristia. A realidade
desconcertante e grandiosa de que
todo um Deus tenha querido ficar
num pedaço de pão pode ser
considerada a partir da “experiência,
tão humana, da despedida de duas
pessoas que se amam. Desejariam
permanecer sempre juntas, mas o
dever – seja ele qual for – obriga-as a
afastar-se uma da outra. Não podem
continuar sem se separarem, como
gostariam. Nessas situações, o amor
humano, que, por maior que seja, é
sempre limitado, recorre a um
símbolo: as pessoas que se despedem
trocam lembranças entre si, talvez
uma fotografia, com uma dedicatória



tão ardente que é de admirar que o
papel não arda. Mas não conseguem
muito mais, pois o poder das
criaturas não vai tão longe quanto o
seu querer. Porém, o Senhor pode o
que nós não podemos. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, não
nos deixa um símbolo, mas a própria
realidade: fica Ele mesmo. Irá para o
Pai, mas permanecerá com os
homens. Não nos deixará um simples
presente que nos evoque a sua
memória, uma imagem que tenda a
diluir-se com o tempo, como a
fotografia que em breve se esvai,
amarela e perde sentido para os que
não tenham sido protagonistas
daquele momento amoroso. Sob as
espécies do pão e do vinho encontra-
se o próprio Cristo, realmente
presente: com o seu Corpo, o seu
Sangue, a sua Alma e a sua
Divindade”[3].

Um pequeno livro sobre a dor da
separação que a morte representa,



escrito com a ferida ainda em carne
viva, descreve com força esse
sentimento humano de impotência.
Diante da partida definitiva de sua
esposa, o autor nega-se a contentar-
se com uma fotografia, com um
objeto que de alguma forma evoque
sua presença: “Quero H. – escreve – e
não algo que seja como ela”[4]. Para o
amor, a recordação não é suficiente;
o coração humano pede mais, mas
seu poder é limitado. No entanto,
“para Deus nenhuma coisa é
impossível” (Lc 1,37). Entende-se
assim as palavras de Jesus no final de
sua passagem aqui na terra: “Eis que
estou convosco todos os dias, até o
fim do mundo” (Mt 28, 20). Pela força
do Espírito, Ele permanece na
história e na vida de cada homem.
Vai e ao mesmo tempo fica: com uma
“nova proximidade”[5], invisível,
porém mais profunda e abarcante.

A Eucaristia não é uma simples
recordação, nem o desejo de um



futuro reencontro: é uma presença e
uma proximidade real. Na Missa está
Jesus de Nazaré, o mesmo que
nasceu em Belém, que andou pelas
terras da Galileia e morreu na Cruz
por nós. Esta realidade ilumina toda
a vida cristã, que é a vida de Cristo
em nós (cfr. Gl 2, 20): “Seguir Cristo:
este é o segredo. Acompanhá-lo tão
de perto que vivamos com Ele, como
aqueles primeiros Doze; tão de perto,
que com Ele nos identifiquemos”[6].

Frequentar a Eucaristia diariamente
corresponde a esse desejo de
acompanhá-lo de perto; é a resposta,
transformada em vida, à sua
promessa de ficar conosco: se Ele
está comigo todos os dias, eu também
quero estar com Ele todos os dias.
Aquele que sabe do desejo ardente de
Jesus de comer sua Páscoa conosco
(cfr. Lc 22, 15), de sua oração
constante, de seu sofrimento, de seu
amor por cada um, não quer deixá-lo
sozinho: acompanha-o, se puder,



todos os dias. Não basta saber que
outros milhões de homens e
mulheres o estarão esperando ao pé
do altar: sabe que Jesus notaria a
ausência de quem, podendo estar
com Ele, foi tratar de suas coisas.

São Manuel González, amigo de são
Josemaria e grande apaixonado pela
Eucaristia, deixou escritas estas
palavras no final de sua vida: “Uma
Missa é Jesus acolhendo em seu
Coração todo o aroma de suas boas
obras e boas palavras, todos os ecos
de seu coração, (...) todo o suco de
seus suores e lágrimas procurando
pecadores, todo o fel de carinho pago
com ingratidão, de generosidade com
incompreensão, inveja e desamor
que o acompanharam desde Belém
até o Calvário, e, quando o coração
estava cheio de tudo isto, tomar
sobre seus ombros uma cruz pesada
e deixar-se cravar nela, permitindo
que, depois de morto uma lança o



abrisse, como rosa que se abre na
primavera...”[7].

Na Eucaristia vem a nosso encontro a
pessoa viva do Senhor, o Amor dos
amores, origem e fim da nossa
existência e da criação inteira (cfr. Cl
1, 16-19). Por isso a santa Missa é “o
centro e a raiz da vida interior”[8]. É
centro porque a minha vida gira em
torno da cruz gloriosa: o trabalho e o
descanso, a dor e a alegria, o amor
recebido e o amor entregue... Na
Missa compartilho com ele
sentimentos, desejos, dificuldades...
todas as minhas coisas; e, com Ele,
levo-as ao Pai. A santa Missa é
também, ao mesmo tempo, raiz
porque me põe em contato com o
Autor da graça, com a própria vida
de Deus. “Ninguém vai ao Pai, senão
por mim” (Jo 14,6). Sem a Eucaristia,
nenhuma obra humana poderia ter
“vibração de eternidade”[9]. Só na
medida em que deixo que Jesus entre
na barca de minha vida posso



“trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava”[10].

A Santa Missa é algo grandioso, mas
aparece quase sempre – com exceção
de algumas celebrações mais solenes
ou multitudinárias – como algo
discreto, simples, familiar: como foi a
última ceia, os encontros de Jesus
ressuscitado com os apóstolos e a
fração do pão dos primeiros cristãos.
No entanto, estamos rodeados de
anjos, tocamos o céu, tocamos a
Deus. Não vemos nada disso, mas a
fé garante isso[11]. Podemos fazer
nossa parte com o recolhimento, o
assombro, o desejo de que Deus nos
conduza ao seu mistério. E Ele fará
resto.

Eu sou o pão vivo

Aconteceu na Abitínia, em terras
africanas, nos primeiros séculos da
história da Igreja. Um grupo de
quarenta e nove cristãos ia ser
condenado à morte por desobedecer



a proibição imperial de celebrar a
Eucaristia. Quando o juiz lhes
perguntou por que estavam
arriscando a vida, um deles
respondeu com simplicidade: sine
dominico non possumus; “porque sem
o domingo – sem a Eucaristia - não
podemos”[12]. Impressiona a fé destes
homens e mulheres na presença real
de Jesus. Arriscavam a vida porque
acreditavam com todo seu ser que
Jesus Cristo, o Filho de Deus feito
carne, estava realmente no que
parecia um simples pedaço de pão.
Arriscavam a vida, porque para eles
era realmente questão de vida ou
morte: sem Jesus, sem comungar, a
vida deixava de ter sentido; seus
corações voltavam a um mundo sem
luz, sem salvação, sem um amor que
vencesse a morte. A fé daqueles
homens nos interpela: Sentimos
também que sem a Eucaristia não
podemos? Temos fome da palavra de
Deus, de recebê-lo em nós? O que



estamos dispostos a fazer para ter
intimidade com Ele?

Cada Missa é um encontro com Jesus
ressuscitado, uma oportunidade de
recebê-lo com nossa fragilidade, mas
também com a pureza, a humildade
e a devoção dos santos. A linha de
separação entre o fervor e a rotina
na comunhão diária é muito fina,
mas muito grossa ao mesmo tempo.
É por isso que precisamos preparar-
nos, em todas as camadas do nosso
ser: desde os sentidos corporais –
concretamente, a vista e o ouvido –
até os sentidos interiores, como a
imaginação e a memória. O silêncio
interior é indispensável para
experimentar e saborear a beleza de
Cristo. Em um coração cheio de
ruído, a palavra de Deus dificilmente
poderá ressoar.

Assim como a semente é fecunda
quando cai em terra boa (cfr. Mt 13,
1-23), a comunhão será fonte de vida



para nós na medida em que nosso
coração, purificado pela humildade e
o sacrifício, se converter em terra
generosa que acolhe o seu Senhor:
“Temos de receber o Senhor, na
Eucaristia, como aos grandes da
terra, melhor: com adornos, luzes,
roupa nova... – E se me perguntares
que limpeza, que adornos e que
luzes, responder-te-ei: limpeza em
teus sentidos, um por um; adorno em
tuas potências, uma por uma; luz em
toda a tua alma”[13].

Ao considerar a grandeza do dom de
receber o Corpo e o Sangue de Cristo,
Santo Agostinho entendeu que o
Senhor lhe dizia: “Não me
transformarás em tua substância,
como acontece com a comida
corporal, mas sim, tu te
transformarás em mim”[14]. De novo,
com São Paulo, “eu vivo, mas já não
sou eu que vivo; é Cristo que vive em
mim“ (Gl 2, 20). Durante os minutos
em que as espécies sacramentais



permanecem em nosso corpo, nos
tornamos uma só coisa com ele, nos 
cristificamos. Ele vem a nosso
coração e nós penetramos no dele:
dois movimentos que formam um
único ato de amor. Deus se faz pão,
Deus se faz pequeno para fazer-se
uma só coisa com nossa trama
cotidiana: Ele em mim e eu nele (cfr.
Jo 6, 56). Os horizontes que se abrem
aqui são imensos: entrar em seu
Coração significa entrar em tudo o
que é dele, abrir-me à sua lógica,
descobrir que é um coração ferido
por mim. Ao mesmo tempo, deixar
que Jesus entre no nosso, em minha
vida, significa deixar que me
desarme, que queime minha miséria,
que transfigure meus sonhos.

Deus escondido

O amor de Deus nos precede sempre,
nos primereia, como diz o Papa
Francisco[15]. Se existimos, se
nascemos, é porque somos amados



com um amor eterno (cfr Jr 31,3): um
amor que nos abraça, nos precede,
nos ultrapassa (cfr Sl 139, 5-6). O
Padre nos recorda com frequência:
“Saber que o Amor infinito de Deus
se encontra não só na origem de
nossa existência, mas em cada
instante, porque Ele é mais íntimo a
nós do que nós mesmos, enche-nos
de segurança”[16]. Com essa
convicção, São Josemaria escreve:
“Vai perseverantemente ao Sacrário,
fisicamente ou com o coração, para
te sentires seguro, para te sentires
sereno: mas também para te sentires
amado... e para amar!”[17]

Jesus quis que, com o tempo, nós
descobríssemos o valor de sua
presença entre nós depois da
celebração eucarística. Cada igreja
com sacrário transmite o calor deste
lar, deste coração palpitante onde Ele
nos espera; vamos lá para amar e
para sentir-nos amados, para pedir e
agradecer, para adorar e desagravar.



“Meus filhos – dizia certa vez São
Josemaria – vede que o Senhor está
sempre no sacrário. Parece que não
nos ouve, mas escuta-nos
amorosamente, com carinho de um
pai e de uma mãe, escondendo sua
Divindade e sua Humanidade. É um
Senhor que fala quando quer,
quando menos se espera, e diz coisas
concretas. Depois cala-se, porque
deseja resposta de nossa fé e de
nossa lealdade”[18].

A experiência do silêncio de Deus no
sacrário forma parte do caminho que
nos leva a uma vida de oração
profunda. Este silêncio pode, às
vezes, ser doloroso, mas nos evita a
tentação de fabricar um Deus à nossa
medida, uma espécie de ídolo que
responda a nossas expectativas e
que, portanto, podemos controlar. O
Senhor esconde-se precisamente
para que o procuremos, para
respeitar nossa liberdade e para que
respeitemos a dele: para que



possamos amá-lo como filhos livres e
para que o deixemos ser Deus, nosso
Deus.

Joseph Ratzinger, na homilia de uma
Missa de Natal, na Alemanha,
recorria a um lindo conto para
explicar esta lógica de amor do Deus
escondido: “Jeshiel, um menino
pequeno, entrou chorando,
precipitadamente, no quarto de seu
avô, o célebre rabi Baruj. Grandes
lágrimas corriam-lhe pelas faces
enquanto desabafava: ‘Meu amigo
me deixou. Foi muito injusto e
comportou-se mal comigo’. ‘Vamos
ver, você não pode explicar um
pouco melhor?’, perguntou-lhe o
mestre. ‘Sim’, respondeu o pequeno.
‘Estávamos brincando de esconde-
esconde, e eu me escondi tão bem
que ele não conseguiu me encontrar.
E então, ele simplesmente parou de
me procurar e foi embora. Isso não é
errado?’ Então o mestre acariciou o
rosto do pequeno e seus olhos



também se encheram de lágrimas. E
disse: ‘Sim, não há dúvida de que não
está certo. Está vendo? Com Deus
acontece exatamente o mesmo. Ele se
escondeu e nós não O
procuramos’”[19].

Mas Ele sim, nos procura; não
esmorece. E encontra sempre formas
de que O busquemos, mesmo no
meio da escuridão. “Se Deus vos faz
experimentar sua presença
sensivelmente... está bem, mas não o
desejeis. Pedi-lhe clareza de ideias,
pedi-lhe a fé, que em meio a esse
silêncio de Deus enche-nos de
esperança e, com a esperança, faz-
nos viver de amor”[20]. No meio do
silêncio de Deus podem nascer o
amor e a esperança, porque a alma
enamorada, quando perde de vista o
amado de sua vida, procura-o,
deseja-o. E então, com o ímpeto de
uma busca alimentada pelo desejo de
união, o olhar se alonga e se torna
capaz de encontrá-lo.



Maria Madalena encarna essa busca.
No domingo, antes do despontar da
aurora, vai até o túmulo do Senhor.
Não há luz, é noite ainda. Mas ela
procura, deseja, caminha. Não vê
Jesus, não vai, porém, parar até
encontrá-lo. Nem sequer a presença
de um anjo consegue distraí-la.
Maria perdeu Jesus, mas procura-o
com todas as suas forças, com
lágrimas que abrem e regam cada
vez mais a terra de sua alma, até que
germine a flor da visão do
Ressuscitado. Assim procura a
amada do Cantar: “Durante a noite,
no meu leito, busquei o meu amado;
procurei-o, sem encontrá-lo. Vou
levantar-me e percorrer a cidade, as
ruas e as praças, em busca daquele
que o meu coração ama; procurei-o,
sem encontrá-lo. Os guardas
encontraram-me quando faziam a
sua ronda na cidade. “Vistes acaso
aquele que o meu coração ama?”(Ct
3, 1-3).



Esta busca nos põe já no caminho
rumo à contemplação. “Procurai o
Senhor com fome, procurai-o em vós
mesmos com todas as forças. Se
atuardes com este empenho, atrevo-
me a garantir que já o tereis
encontrado, e que tereis começado a
tratá-lo e amá-lo, e a ter a vossa
conversação nos céus”[21]. Buscar já é
amar. E este é o segredo de
Madalena, e de todo homem ou
mulher que, na noite do mundo e de
sua própria alma, procura
verdadeiramente a Cristo. Mas, como
procurar? Santo Agostinho, com o
sentir de muitos santos, ensina-nos:
com o desejo, um ato livre que nasce
no fundo da alma: “A vida inteira do
bom cristão é um santo desejo. O que
desejas não o vês ainda, mas
desejando-o te capacitas para que –
quando chegar o que hás de ver – te
rejubiles com isso (...). Deus, adiando
o dar, aumenta o teu desejo, com o
desejo aumenta o teu espírito e
aumentando-o torna-o mais capaz.



Desejemos pois, irmãos, porque
seremos preenchidos. Esta é nossa
vida: exercitar-nos mediante o
desejo”[22].

Ao aproximar-nos assim para adorar
Jesus no sacrário, nosso coração se
dilatará e sentirá cada vez mais a
necessidade de sua presença, de
estar e de conversar com Ele. “Nasce
uma sede de Deus, uma ânsia de
compreender as suas lágrimas; de
ver o seu sorriso, o seu rosto (...)
‘Como o cervo que anseia pelas
fontes das águas, assim por Vós anela
a minha alma, ó meu Deus’. E a alma
avança metida em Deus, endeusada:
fez-se o cristão viajante sequioso, que
abre a boca às águas da fonte”[23]

[1] Ricardo de São Vitor, Benjamin
Menor, XIII (PL 196, col. 10 A).



[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
221

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 83

[4] C. S. Lewis, A anatomia de um luto,
Barcelona, Anagrama, 1994, cap. IV

[5] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, em El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.erderHH

[6] Amigos de Deus, n. 299

[7] San Manuel González, Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia, 
El Granito de Arena, 1941, pp. 32-33

[8] São Josemaria, Forja, n. 69.

[9] Amigos de Deus, n. 239.

[10]. É Cristo que passa. n. 154.

[11] “A vista, o tato, o gosto sobre Vós
se enganam; mas basta o ouvido para



crer com firmeza” (Hino Adoro te
devote).

[12] Cfr. Bento XVI, Homilia na
Solenidade de Corpus Christi,
29/05/2005.

[13] Forja, n. 834.

[14] Santo Agostinho, Confissões, 7, 10,
16.

[15] Cfr. Francisco, Evangelii gaudium,
n. 24.

[16] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 4

[17] Forja, n. 837

[18] São Josemaria, Pregação oral,
Crônica 1972, p 759 (AGP, biblioteca,
PO1)

[19] J. Ratzinger, Homilia na missa da
Noite de Natal, catedral de Nossa
Senhora, Munique, 24/12/1980, em



Bento XVI Y Dios se hizo hombre,
Encuentro, Madri 2012, p. 11.

[20] São Josemaria, Pregação oral,
Crônica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
PO1)

[21] Amigos de Deus, n. 300

[22] Santo Agostinho, Comentário a
primeira Carta de São João, 4, 6.

[23] Amigos de Deus, n. 310. Cfr. Sl 42,
2

Carlos Villar

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-13-coracao-

eucaristico/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/

	Combate, proximidade, missão (13): Coração eucarístico

