
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(1): “Escolhe a vida”

Primeiro capítulo de uma nova
série sobre o caminho para a
santidade, uma aventura em
não importa apenas “dar-se”,
mas, acima de tudo, “receber-
se”.

04/04/2024

Como um príncipe. Era assim que o
rapaz se sentia, apesar da sua pouca
idade e das suas roupas modestas e
gastas, quando entrava na igreja e



ouvia o órgão tocando a todo vapor.
“Tinha a impressão de que o
instrumento cumprimentava a mim
e aos meus companheiros como se
fôssemos príncipes”, contaria muitos
anos depois, relembrando sua
infância em Canale d'Agordo, um
pequeno vilarejo no nordeste da
Itália. Naquela experiência de
infância, Albino Luciani identificava
o início de “uma vaga intuição, que
mais tarde se tornou uma certeza
convicta de que a Igreja Católica não
é apenas algo grandioso, mas que
também engrandece os pequenos e
os pobres, honrando-os e elevando-
os”[1].

Escolher a vida

Essas palavras do Bem-aventurado
João Paulo I evocam naturalmente as
de Santa Maria no Magnificat. A
palavra que abre o canto de nossa
Mãe significa engrandecer, cantar a
grandeza de alguém. Maria exalta a



Deus porque Ele engrandece os
pequeninos. “Mostrou a força de seu
braço: dispersou os soberbos de
coração. Derrubou do trono os
poderosos e elevou os humildes.
Encheu de bens os famintos, e
despediu os ricos de mãos vazias” (Lc
1,51-53).

Juntamente com esse cântico de
Maria, São Lucas também nos
transmitiu uma expansão do coração
do Senhor que, em certo sentido,
poderíamos chamar de Magnificat de
Jesus. Como sua Mãe em Ain Karim,
quando o carregava em seu ventre,
Jesus agora fica cheio de “alegria no
Espírito Santo”, vendo como Deus se
aproxima dos pequeninos: “Eu te
louvo, Pai, Senhor do céu e da terra,
porque escondeste essas coisas aos
sábios e inteligentes, e as revelaste
aos pequeninos. Sim, Pai, porque
assim foi do teu agrado. Tudo me foi
entregue pelo meu Pai. Ninguém
conhece quem é o Filho, a não ser o



Pai; e ninguém conhece quem é o Pai,
a não ser o Filho e aquele a quem o
Filho o quiser revelar” (Lc 10,21-22).

Mas o que é que foi revelado aos
pequeninos? Em que consiste essa
revelação aos humildes, começando
com Maria e José, e continuando com
os apóstolos e as mulheres que
acompanharam o Senhor, até tantos
cristãos ao longo de vinte séculos? O
que os torna grandes? Uma
passagem de Deuteronômio pode nos
guiar para uma primeira resposta. O
Senhor fala ao coração de seu povo,
em um tom ao mesmo tempo solene
e terno: “Vê que eu hoje te proponho
a vida e a felicidade, a morte e a
desgraça (...). Tomo hoje o céu e a
terra como testemunhas contra vós
de que vos propus a vida e a morte, a
bênção e a maldição. Escolhe, pois, a
vida, para que vivas, tu e teus
descendentes, amando ao Senhor teu
Deus, obedecendo à sua voz e
apegando-te a ele a fim de que



habites na terra que o Senhor jurou
dar a teus pais, Abraão, Isaac e
Jacó” (Dt 30,15.19-20).

O fato de essas palavras alternarem
“tu” e “vós” parece mostrar que o
Senhor não está falando ao seu povo
em geral: está falando com cada um
deles, porque a escolha pela Vida é
feita no coração de cada uma de suas
criaturas. São Josemaria escrevia
“Vida”, com maiúscula, quando se
referia à graça e à glória; à vida com
Deus, aqui na terra e depois no céu. É
comovente reler estas suas palavras
de junho de 1975, poucos dias antes
de ir para o céu: “todos somos a
própria Vida de Cristo: e há tanto que
fazer no mundo! Vamos pedir ao
Senhor, sempre, que nos ajude a ser
fiéis, a continuar o trabalho, a viver
essa Vida, com maiúscula, que é a
única que vale a pena: a outra não
vale a pena, a outra se vai, como a
água entre as mãos, escapa”[2].



“Escolhe a vida”. Com essas palavras
fortes do Deuteronômio, que
ressoam mil vezes no Evangelho[3], o
Senhor está dizendo a cada um de
nós: olha, eu criei você para viver,
para ser feliz... Você vai me escolher,
vai escolher a Vida? Foi isso que os
“pequeninos” descobriram e
escolheram: eles sabem que Deus é a
fonte e o destino do desejo infinito de
viver que carregam dentro de si. E
eles não querem mais nada.
Entenderam que triunfar na vida,
alcançar a vida, é deixar que o amor
de Deus os inunde e depois
compartilhar este amor
generosamente. De Maria, irmã de
Marta, o Senhor dirá que “ela
escolheu a melhor parte” e que “não
lhe será tirada” (Lc 10,42). E
consolará seus discípulos da mesma
forma: “Não tenhais medo,
pequenino rebanho, pois foi do
agrado do Pai dar a vós o Reino” (Lc
12,32). Os “pequeninos” vivem de
Deus; é isso que os torna grandes. E



santidade é isso: viver de Deus e, de
Deus, para os outros.

Santidade é dar-se, porém é ainda
mais “receber-se”

Quando consideramos a vida dos
santos, os “pequenos” que
escolheram a Vida, com frequência
vemos com destaque o significado da
santidade deles em termos de
renúncia, luta e “fazer-se pequeno”.
É claro: o santo necessariamente se
opõe a muitas forças adversas. Jesus
preparou o caminho para nós e
previu que isso aconteceria: “No
mundo, tereis tribulações. Mas, tende
coragem! Eu venci o mundo” (Jo
16,33); “Se me perseguiram a mim,
também perseguirão a vós” (Jo
15,20); “Satanás vos chamou para vos
peneirar como trigo” (Lc 22,31).
Enfim, não há espaço para uma visão
fácil da vida cristã, embora não
exista nenhuma forma de vida fácil
nesta terra: no final, sempre é



necessário o sacrifício, a renúncia, a
luta por vários fins, mais ou menos
elevados.

“Enquanto combatemos – um
combate que há de durar até a morte
–, não excluas a possibilidade de que
se ergam, violentos, os inimigos de
fora e de dentro”[4]. O amor a Deus
também encontra em nós várias
formas de resistência, porque
significa “perder coisas”: a pessoa
abre mão de controlar tudo em sua
vida ou de satisfazer todos os seus
caprichos; corre o risco de perder a
aprovação de algumas pessoas, ou de
receber a sua cruz.... “Quando nos
abandonamos nas mãos de Deus, é
frequente que Ele nos permita
saborear a dor, a solidão, as
contradições, as calúnias, as
difamações, os escárnios”[5].
Certamente a pessoa perde muito do
que o mundo chama de “vida”. No
entanto, quem perde a vida dessa
maneira não a perde para um vazio,



mas em Deus. “Pois quem quiser
salvar a sua vida vai perdê-la; e
quem perder a sua vida por causa de
mim, vai encontrá-la”. (Mt 16,25). O
santo “se perde” em Deus e, assim,
começa a “encontrar-se”.

E o que significa encontrar-se em
Deus? São João escreve em sua
primeira carta: “Nisto consiste o
amor: não fomos nós que amamos a
Deus, mas foi ele que nos amou” (1 Jo
4,10). A frase grega está escrita em
um tempo verbal específico, o
aoristo, que é uma espécie de
“passado aberto”. É o mesmo tempo
verbal que domina tanto o
Magnificat de Maria quanto o
Magnificat de Jesus. O que se
representa em todos esses casos são
“ações que o Senhor realiza de forma
permanente na história”[6], na
história de cada um e de cada uma.
Portanto, São João não está dizendo
que Deus me amou de uma vez para
sempre, mas que Deus está sempre



me amando. E que toda vez que eu
amo realmente, é Deus que está me
amando e que está amando em mim.
Aqui e agora.

Dessa forma, é verdade que o santo
se entrega, que ele “perde sua vida”,
mas é ainda mais verdade – no
sentido de que é uma verdade que
abrange e fundamenta a anterior –
que o santo “se encontra” em Deus e
“recebe” tudo de Deus, assim como
Jesus se recebe inteiramente do Pai[7].
Essa é a fonte secreta do amor dos
santos; é isso que lhes permite viver
de uma forma que parece impossível
ou insuportável a um olhar
meramente humano. Assim, embora
sintam diariamente todas as suas
limitações e fraquezas, eles avançam
com a alma “imersa em Deus,
deificada”; neles “fez-se o cristão
viajante sedento, que abre a boca às
águas da fonte”.[8]



Os discípulos olham para Jesus com
perplexidade, e Ele diz: “Eu tenho um
alimento para comer que vós não
conheceis” (Jo 4,32). Ele vive para
fazer a vontade do Pai: essa é a sua
vida, essa é a sua glória; Ele não
precisa de mais nada (cf. Jo 4,33-34).
Poucos momentos antes, havia dito à
samaritana junto ao poço: “Se tu
conhecesses o dom de Deus e quem é
que te pede: ‘Dá-me de beber’, tu
mesma lhe pedirias a ele, e ele te
daria água viva” (Jo 4,10). O Senhor
diz isso ao ouvido de cada um de nós.
Se você conhecesse o dom de Deus, se
percebesse o que quero lhe dar, não
seria eu quem pediria um gole de
água; não seria eu quem pediria o
seu tempo, a sua força, a sua
paciência, a sua luta... Seria você
quem me perguntaria: Senhor, do
que você precisa? Você já não
mediria nem calcularia o que dá a
Deus, porque perceberia que é Ele
quem se dá a você cada vez que lhe
dá algo, mesmo que seja uma moeda



pequena, mesmo que seja um copo
de água... Cada vez, é “todo um
Deus”[9] que se entrega a você.

Talvez agora seja mais fácil entender
por que, quando pensamos em
santidade, também falamos de
entrega, renúncia: é porque há uma
resistência em nós. O mundo está
ferido, os relacionamentos estão
feridos, porque nossos corações estão
feridos... Mas essa resistência,
embora seja real, tende a perder
força na medida em que nos unimos
a Deus. O esforço para nos doarmos
repetidamente não desaparece, mas
se funde com o dom que sabemos
que somos, com o amor infinito que
nos abraça. Os homens e mulheres
de Deus vivem em uma “paradoxal
confluência de felicidade e dor”[10],
como Jesus na Cruz; eles sentem com
profunda certeza que estão
recebendo mais do que dão: a sua
alma “se sente e se sabe também
fitada amorosamente por Deus, em



todos os momentos”[11]. Como Santa
Maria, eles sabem que Deus está
fazendo grandes coisas neles (cf Lc
1,49); que Deus está amando neles,
aquele que sempre ama primeiro,
que é a fonte de seu amor.

A santidade consiste, portanto, no
fundo, em entrar e permanecer nessa
“corrente trinitária de amor”[12] que
tem origem no Pai e que chega a nós
por meio de Jesus, o amado, o
primeiro amado: “Como meu Pai me
amou, assim também eu vos amei.
Permanecei no meu amor” (Jo 15,9).
E esse amor do Pai e de Jesus no qual
queremos permanecer é o Espírito
Santo: é por isso que o chamamos de
santificador[13] e doador de vida[14]. “E
os santos de Deus? Oh, cada um dos
santos é uma obra-prima da graça do
Espírito Santo!”[15].

Combate, proximidade, missão

Com esses poucos compassos ficam
traçados os eixos principais da série



que está começando agora. Os
capítulos que a compõem oferecem
diferentes perspectivas sobre esse
caminho de santidade que Deus quer
que todos nós trilhemos, cada um à
sua maneira: “pela direita, pela
esquerda, em ziguezague, a pé, a
cavalo”[16].

Os eixos da série podem ser
resumidos em três palavras, que
também definem as linhas principais
da oração do Pai-Nosso: combate,
proximidade e missão. Embora os
três temas atravessem a série do
início ao fim, porque estão sempre
presentes na trajetória em direção a
Deus, faz sentido parar um momento
para considerar a razão dessa ordem,
especialmente se tivermos em mente
que, nessa jornada, o fundamental é
o amor de Deus por nós.

Não parece necessário insistir na
ingenuidade de pensar que é possível
viver de Deus sem encontrar



resistência, em nós e fora de nós.
Mesmo que esse não seja o motor
secreto do caminho para a santidade,
nem o seu ponto de partida (na
maioria das vezes), a luta não
demora a chegar: “Filho, se decidires
servir o Senhor, permanece na
justiça e no temor e prepara a tua
alma para a provação. Mantém o teu
coração firme e sê constante, inclina
teu ouvido e acolhe as palavras de
inteligência, e não te assustes no
momento da contrariedade” (Eclo
2,1-2). A provação, a tentação, o
combate... são inevitáveis em um
mundo ferido pelo pecado. “O Reino
dos Céus sofre violência, e são os
violentos que o conquistam” (Mt
11,12). Começar a reflexão a partir
dessa perspectiva nos permite evitar
uma visão excessivamente ingênua e
“boazinha” do caminho para o céu.
No entanto, também seria ingênuo e
superficial pensar que a santidade
consiste principalmente nessa luta. A
santidade consiste em viver de Deus,



em deixar que Ele viva em mim (cf.
Gal 2,20).

“Deus está conosco o tempo todo (...)
E está como um Pai amoroso – quer
mais a cada um de nós do que todas
as mães do mundo podem querer a
seus filhos –, ajudando-nos,
inspirando-nos, abençoando… e
perdoando”[17]. Essa proximidade,
pela qual sabemos que Deus nos
ouve na oração e em todos os
momentos, também se manifesta a
nós por Deus por meio dos nossos
irmãos e irmãs na fé: amizade,
acompanhamento espiritual, os
sacramentos.... Um cristão sabe que
está sempre acompanhado de perto
por Deus e por seus irmãos e irmãs;
ele sabe que está sempre em casa. E
isso, por sua vez, o aproxima dos
outros, para dar a eles também o
calor de lar que ele recebe
constantemente. Foi assim que a
Bem-aventurada Guadalupe viveu,
como tantos outros: “A certeza que



tinha da proximidade de Deus, do
Seu amor por ela, encheu-a de
simplicidade e serenidade e a fazia
seguir sempre em frente procurando
amar em tudo a Deus e aos outros,
sem medo dos seus erros e seus
defeitos”[18].

O caminho para a santidade não é,
portanto, um caminho solitário, nem
um projeto de salvação
individualista. Na vida de um cristão,
todas as coisas estão relacionadas,
são parte de uma família. O Senhor,
nossos irmãos e irmãs, nossos filhos,
nossos pais, nossos amigos, nossos
colegas... eles são a razão dos nossos
esforços, das nossas vitórias. Se não
fosse por eles, talvez parássemos de
lutar, talvez desistíssemos... Mas
sabemos que, assim como podemos
contar com o apoio deles, eles
contam conosco; em suma, eles
precisam de nós: “Eu sou uma missão
nesta terra, e para isso estou neste
mundo. É preciso considerarmo-nos



como que marcados a fogo por esta
missão de iluminar, abençoar,
vivificar, levantar, curar, libertar”[19].
É assim que os santos viveram: de
Deus e para Deus; dos outros e para
os outros.

* * *

Quando São Josemaria pensava no
destino da nossa viagem, imaginava
o momento em que “toda a Grandeza
de Deus, toda a Sabedoria de Deus e
toda a Beleza de Deus, toda a
vibração, toda a cor, toda a
harmonia” se derramariam “nesse
pequeno vaso de barro que somos,
cada um de nós”[20]. E virava para um
lado, imaginando os seus filhos ainda
acima: “Tenho uma fraqueza e é que
eu amo muito vocês. Acho que meu
Céu consistirá em entrar
sorrateiramente por uma pequena
porta e me colocar em um canto,
olhando e amando a Santíssima
Trindade. E de lá, escondido, ver



minhas filhas e filhos no paraíso,
bem alto, muito perto de Deus”[21].

[1] A. Luciani (Bem-aventurado João
Paulo I), “In occasione del restauro
dell’organo della chiesa di Canale
d’Agordo”, em Opera Omnia, Vol. 9,
EMP, Padua 1989, p. 457.

[2] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 7/06/1975, citado
em S. Bernal, Perfil do Fundador do
Opus Dei, Quadrante, p. 207. Cf.
também p.ex. Caminho, nn. 218, 255,
399, 737; Sulco, n. 817; Forja, nn. 777,
818.

[3] Trata-se de um dos fios condutores
do evangelho de São João. Confrontar
por exemplo os diálogos com a
Samaritana (Jo 4, 10-14) e com Marta
(Jo 11, 25-27); cf também Jo 5, 39-40;
7, 37-39; 10,10.



[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
214.

[5] Ibidem, n. 301.

[6] Bento XVI, Audiência, 15/02/2006.

[7] Cfr. Lc 10,22; Jo 5,26; 17,24; Sal 2,7.

[8] Amigos de Deus, n. 310.

[9] Amigos de Deus, n. 111.

[10] São João Paulo II, Carta apostólica 
Novo millennio ineunte (6/01/2001), n.
27.

[11] Amigos de Deus, n. 307

[12] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 85.

[13] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 739.

[14] Cfr. Missal Romano, Credo Niceno-
constantinopolitano; Catecismo, n.
202.



[15] São João XXIII, Discurso,
5/06/1960.

[16] São Josemaria, citado em A.
Sastre, Tempo de caminhar,
Quadrante.

[17] Caminho, n. 267.

[18] F. Ocáriz,“Guadalupe: um caminho
para o Céu na vida cotidiana”, "O São
Paulo", 22/05/2019.

[19] Francisco,Evangelii gaudium, n.
273.

[20] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 20/10/1968, citado
em A. Sastre, Tempo de caminhar.

[21] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 5/04/1970, citado
em ibiídem.

Carlos Ayxelà



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/combate-
proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/

	Combate, proximidade, missão (1): “Escolhe a vida”

