
opusdei.org

Com um olhar de
carinho:
misericórdia e
fraternidade

No fundo do mistério da
misericórdia divina palpita a
alegria de Deus que quer entrar
no mundo. A misericórdia não
é, por isso, somente um
mecanismo que seria ativado
diante da debilidade ou das
imperfeições de quem nos
rodeia: é um amor sem
reservas, que não calcula. É a
irradiação de um Amor que não
é deste mundo.



15/09/2016

Pouco a pouco, ao ritmo das festas
litúrgicas e dos eventos do jubileu,
vamos procurando “ter o olhar fixo
na misericórdia”[1] durante este Ano
Santo. Desde a bula de convocação
ao jubileu, o Papa enfatizou que o
mistério da misericórdia de Deus não
se dirige somente aos que vivem
longe da casa do Pai, mas também
aos que, com nossas limitações,
procuramos viver perto de Deus:
para que “também nós mesmos
sejamos sinal eficaz do agir do Pai
(...), para que o testemunho daqueles
que creem se faça mais forte e
eficaz”[2].

A misericórdia é “a viga mestra que
sustenta a vida da Igreja”[3], e por
isso abraça todos os aspectos da
existência dos cristãos. Em um
primeiro momento, poderia parecer



que se trata de um slogan, um modo
diferente de falar das coisas de
sempre. E, no entanto, é mais do que
isso: a misericórdia é luz e força de
Deus para redescobrir “com todos os
santos, qual é a largura e o
comprimento, a altura e a
profundidade de seu Amor”[4].

Revisar o amor

A reflexão sossegada sobre a
misericórdia, como algo que nos toca
de perto, ajudará a perceber, no
diálogo com Deus, onde nosso amor
pode ter se embaçado. Pode ser que
em nós haja algo do filho mais velho
da parábola do Pai misericordioso,
pois esse filho não era capaz de
alegrar-se com os outros[5]; ou do
fariseu que subia ao templo satisfeito
com o que cumpria, mas com o
coração frio[6]; ou do servo que,
tendo sido perdoado por seu amo,
não estava disposto a passar por



cima das pequenas dívidas de
outro[7].

“Conheço tuas obras, teu trabalho e
tua paciência (...). Tens perseverança,
sofreste pelo meu nome e não
desanimaste. (...). Mas tenho contra ti
que esfriaste o teu primeiro
amor.”[8] Com estas palavras do
Apocalipse, Deus bate à porta dos
cristãos que se esforçam por viver
sua fé com profundidade: confirma-
os no bem que fazem, mas, ao
mesmo tempo, empurra-os a uma
nova conversão. Nessa mesma linha
se movem estas palavras de São
Josemaria, que podem ajudar a
iluminar o fundo da nossa alma:
“Cumpres um plano de vida exigente:
madrugas, fazes oração, frequentas
os Sacramentos, trabalhas ou estudas
muito, és sóbrio, te mortificas..., mas
notas que te falta alguma coisa! Leva
ao teu diálogo com Deus essa
consideração: uma vez que a
santidade – a luta por alcançá-la – é a



plenitude da caridade, tens que
revisar o teu amor a Deus e, por Ele,
aos outros. Talvez descubras então,
escondidos na tua alma, grandes
defeitos, contra os quais nem sequer
lutavas: não és bom filho, bom
irmão, bom companheiro, bom
amigo, bom colega. (...) “Sacrificas-
te” em muitos detalhes “pessoais”:
por isso estás apegado ao teu eu, à
tua pessoa e, no fundo, não vives
para Deus nem para os outros: só
para ti[9]”.

A misericórdia de Deus – se a
deixarmos entrar em nossa alma –,
nos leva a fazer uma revisão de
nosso amor, para desfazer as dobras
em que o coração pode ter ficado
encolhido, cochilando, sem que
tivéssemos percebido. Dessa forma,
nos faz descobrir que vivemos para
os outros, tira-nos de uma excessiva
“ânsia de segurança pessoal”[10] em
que poderia haver pouco lugar para
Deus e para quem está ao nosso lado



ou vem ao nosso encontro. A minha
alegria, pergunta o Papa, está “no
sair de mim mesmo para ir ao
encontro do próximo para ajudar”,
ou “no manter tudo arrumado,
fechado em mim mesmo?”[11]

Alegrar-se com os que nos rodeiam

“Deus é alegria – dizia São João Paulo
II aos jovens –, e na alegria de viver
há um reflexo da alegria originária
que Deus experimentou ao criar o
homem”[12] e que volta a
experimentar ao perdoar-nos: há
“maior júbilo no céu por um só
pecador que fizer penitência do que
por noventa e nove justos que não
necessitam de arrependimento.”[13]
No fundo do mistério da misericórdia
divina palpita “a alegria de Deus que
quer entrar no mundo”.[14] Daí
deriva a petição de São Paulo:
“aquele que exerce a misericórdia,
que o faça com alegria.”[15]



Por isso, a misericórdia não é
somente um mecanismo que se
ativaria unicamente diante da
fraqueza ou das imperfeições de
quem nos rodeia: é um amor sem
reservas, que não calcula; uma luz
que invade tudo e que transforma as
virtudes cristãs em traços amáveis e
atrativos da personalidade e, acima
de tudo, irradiação de um amor que
não é deste mundo[16].

São Josemaria escreveu em Caminho:
“A verdadeira virtude não é triste
nem antipática, mas amavelmente
alegre”[17]. Anos mais tarde, ele
voltaria sobre essa mesma ideia,
ponderando sobre um comentário
que ouviu de passagem:

“‘Vocês são todos tão alegres!
Ninguém o imaginaria’, ouvi
comentar. Vem de longe o empenho
diabólico dos inimigos de Cristo, que
não se cansam de murmurar que as
pessoas entregues a Deus são da



espécie dos “soturnos”. E,
infelizmente, alguns dos que querem
ser “bons” servem-lhes de eco, com
as suas 'virtudes tristes’. – Nós Te
damos graças, Senhor, porque
quiseste contar com as nossas vidas,
ditosamente alegres, para apagar
essa falsa caricatura. – Peço-Te
também que não o esqueçamos.”[18]

Para que a misericórdia “funcione”,
para ser genuína, tem que invadir
tudo alegremente em nossa vida. A
alegria deriva da juventude, porque
um espírito jovem não calcula, não se
coloca limites. Para que a nossa vida
cristã não seja uma “falsa
caricatura”, deve estar totalmente
impregnada de alegre misericórdia.
Essa não é uma visão utópica, porque
a misericórdia é compatível com a
fraqueza. De fato, a própria fraqueza
nos permite crescer em misericórdia,
porque nos faz mais humildes e
capazes de compreender que quem
está ao nosso lado também tem



defeitos. Por isso, ainda que em
algumas vezes – porque fomos duros,
porque não soubemos nos dar aos
outros, etc. – não consigamos refletir
a misericórdia, poderemos pelo
menos dizer a Jesus que quereríamos
ser misericordiosos em tudo. Ele nos
ajudará a não calcular, a não fazer
acepção de pessoas ou de
circunstâncias, de modo que se
cumpra em nós aquilo de que “dar-se
sinceramente aos outros é de tal
eficácia, que Deus o premia com uma
humildade cheia de alegria.”[19] E
então, também daremos esse ar
limpo aos outros, que não se trata de
“alegria fisiológica, de animal
são”[20], porque a verdadeira alegria
“procede de abandonar tudo e te
abandonares a ti mesmo nos braços
amorosos do nosso Pai-Deus.”[21]
Quem se abandona em Deus dessa
forma, transmite, muitas vezes sem o
perceber, a alegria que Deus lhe dá. É
uma alegria que “nasce da
gratuidade de um encontro, de



escutar: “Você é importante para
mim”, não necessariamente com
palavras (…). E é precisamente isto o
que Deus nos faz compreender”[22],
e o que podemos fazer com que os
outros compreendam, também sem
palavras.

Carinho

Quando São Josemaria falava de
caridade, muitas vezes utilizava
também a palavra carinho[23] – um
termo às vezes difícil de traduzir a
alguns idiomas, mas central em seus
ensinamentos –, para esclarecer que
a verdadeira caridade não é “oficial,
seca e sem alma”, mas que está
repleta de “calor humano”[24], de
compreensão, de abertura. “Viver a
caridade” é muito mais do que
observar determinadas formas
externas de educação ou guardar um
respeito frio, que, na realidade,
mantém a outra pessoa distante: é
abrir o coração[25], tirar as barreiras



com as que, algumas vezes, nos
blindamos diante do que nos é
menos amável no modo de ser dos
outros. Respeito deriva de respectus,
olhar atento, consideração. O
verdadeiro respeito não é uma
resignação educada diante dos
defeitos dos outros, com a qual
ficamos protegidos atrás do nosso
muro de defesa. Uma postura
próxima, compreensiva, magnânima,
que nos permite olhar de verdade
nos olhos de cada pessoa. O Papa se
refere a essa mesma atitude quando
fala da ternura, que é “caridade
respeitosa e delicada”[26]:
“procurem sempre – dizia numa
ocasião – ser olhar que acolhe, mão
que alivia e acompanha, palavra de
consolo, abraço de ternura.”[27]

“Seguindo o exemplo do Senhor,
compreendei a vossos irmãos com
um coração muito grande, que não se
assuste de nada, e amai-os de
verdade (...). Sendo muito humanos,



sabereis passar por cima de
pequenos defeitos e ver sempre, com
compreensão maternal, o lado bom
das coisas”[28].Inclusive, se já a
conhecemos, é bom que
redescubramos a vibração de
misericórdia que palpita naquela
comparação de São Josemaria: “De
uma forma gráfica e em tom de
brincadeira, eu vos fiz notar como se
pode ficar com impressões diferentes
de um mesmo fenômeno, conforme
observemos com carinho ou sem ele.
E vos dizia – perdoai-me porque é
muito gráfico – que, do menino que
anda com o dedo no nariz, as visitas
comentam: que sujo! ao passo que a
mãe diz: será pesquisador! Filhas e
filhos meus, compreendeis bem o
que quero dizer: temos que
desculpar. Não manifesteis
repugnância por ninharias
espirituais ou materiais, que não têm
demasiada categoria. Olhai para os
vossos irmãos com amor e chegareis



à conclusão – cheia de caridade – de
que todos somos pesquisadores!”[29]

As pessoas se apresentam diante de
nós de modo muito diferente
conforme as observemos “com
carinho ou sem ele”. A misericórdia
não é somente uma louvável
disposição do coração. São Josemaria
nos mostra como uma condição
necessária para conhecer os outros,
sem as distorções geradas pelo nosso
amor próprio. Quando vemos os
outros com misericórdia, não
adocicamos o olhar: vemo-los como
Deus os vê. Vemo-los como
verdadeiramente são: homens e
mulheres com virtudes que
admiramos, mas também com
defeitos que provavelmente os fazem
sofrer, ainda que exteriormente não
o manifestem, e pedem uma ajuda
cheia de compreensão. Sem
misericórdia, por outro lado,
perdemos o ângulo de visão e
profundidade de campo:



empequenecemos os outros. Olhar
com carinho – amar com o olhar –
permite conhecer melhor, e assim
também amar melhor. “O coração
humano tem um coeficiente de
dilatação enorme. Quando ama,
alarga-se num crescendo de carinho
que ultrapassa todas as barreiras. Se
amas o Senhor, não haverá criatura
que não encontre lugar em teu
coração.”[30]

Formas cotidianas do perdão

A unidade de uma família não se
identifica com a mera coabitação dos
seus membros, assim como a paz não
é simplesmente a ausência de guerra.
Em um lar, uma empresa, podem não
haver grandes conflitos, e ao mesmo
tempo existir muros sutis com que
alguns se protegem de outros. São
muros levantados às vezes sem que o
percebamos, porque a convivência
diária traz consigo, quase
inevitavelmente, tensões ou



chateações: “Há atritos, diferenças...,
mas isto são coisas banais que, até
certo ponto, contribuem inclusive
para dar sabor aos nossos dias. São
insignificâncias que o tempo supera
sempre.”[31] O tempo acaba
mostrando – sempre que não
deixemos que a soberba as aumente
– que algumas coisas às que, em seu
momento dávamos muito
importância, na realidade não a
tinham. Por isso, especialmente na
vida familiar, é importante estar
atentos para evitar que esses muros
quase imperceptíveis que nos
distanciam uns dos outros se
levantem, nem sequer um pouco. Se,
em vez de ignorar as coisas que nos
incomodam, alimentássemos
ressentimentos, o que em si é
“normal” e inofensivo, o nosso
coração poderia se entumecer pouco
a pouco. Desse modo, o nosso
relacionamento com os outros, assim
como o ambiente de casa, se



tornariam estranhos, pouco
acolhedores.

A misericórdia faz que saiamos do
círculo vicioso do ressentimento, que
leva a acumular uma lista de mágoas,
na que o nosso “eu” sempre sai
enaltecido à custa das deficiências
dos outros, reais ou imaginárias. O
Amor de Deus, ao contrário, nos
empurra a buscá-lo em nosso
coração, para encontrarmos ali o
nosso alívio. “Por onde começar para
desculpar as pequenas ou grandes
ofensas que sofremos cada dia?
Antes de tudo pela oração (...).
Começa-se pelo próprio coração:
podemos enfrentar o ressentimento
que experimentamos com a oração,
pedindo a misericórdia de Deus para
quem nos fez mal. “Senhor, te peço
por ele, te peço por ela”. Depois se
descobre que esta luta interior para
perdoar purifica do mal e que a
oração e o amor nos libertam das
cadeias interiores do rancor. É tão



feio viver no rancor! Todos os dias
temos a ocasião de treinar para
perdoar, para viver este gesto tão
alto que aproxima o homem a
Deus.”[32] São Josemaria, por
exemplo, costumava rezar nos 
mementos da Missa também pelas
pessoas que tinham procurado fazer
algum dano a ele.[33]

Um coração misericordioso é um
coração ágil, que consegue encaixar
com “espírito esportivo”, sem
dramatismos, os episódios menos
agradáveis do dia[34]. Às vezes pode
custar-nos perdoar, porque se
acumulam em nós o cansaço, a
decepção, a tensão. Mas é bom que –
com a ajuda de Deus, que não falta –
aspiremos a perdoar imediatamente,
e, inclusive, a perdoar
antecipadamente, com
magnanimidade: sem fazer contas.
Se, por assim dizer, damos espaço
aos outros – espaço para enganar-se,
para ser inoportunos, para estar



nervosos –, não teremos que perdoá-
los como quem faz uma concessão: o
perdoaremos sem dar-nos
importância, com uma caridade que
“tudo desculpa, tudo crê, tudo espera,
tudo suporta.”[35] Sem dúvida,
poderá ser difícil para nós “digerir” o
desencontro e, em seu momento
talvez convirá fazer um comentário
delicado a essa pessoa, que a ajude a
melhorar. Mas, em todo caso,
podemos perdoar logo, ainda que
doa. Muitas vezes, nem sequer será
necessário explicitar com palavras,
para não nos determos mais no
episódio. Bastará a nossa
proximidade e uma ponta de humor
para tirar dramaticidade às coisas.
Quando superamos a tentação de
devolver o mal por mal, ou frieza por
frieza, o Senhor enche a nossa alma.
Podemos dizer então com o salmista:
“misericordia tua super vitas, tua
misericórdia vale mais que a
vida”[36]. E com São Josemaria que
afirmava que Jesus dilatava o seu



coração: “Não precisei aprender a
perdoar, porque o Senhor me
ensinou a amar.”[37]

Carlos Ayxelá

Fotos: Santi González-Barros

[1] Francisco, Misericordiae vultus,
11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem.

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Cfr. Lc 15, 28-32.

[6] Cfr. Lc 18, 10-14.

[7] Cfr. Mt 18, 23-35.

[8] Apoc.2, 2-4.

[9] São Josemaria, Sulco, nº 739.



[10] São Josemaria, É Cristo que passa
nº 18

[11] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 25-II-2016.

[12] São João Paulo II, Discurso, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Bento XVI, Homilia, 18-IV-2010.
Cfr. São Tomás de Aquino, Super
Psalmos, 24 nº. 6: ”Em Deus se
reconhece a bondade, isto é, a
comunicação de bens às criaturas,
pois o bem é difusivo de si mesmo. A
misericórdia, por sua vez, se refere a
uma especial efusão de bondade para
remover a miséria”.

[15] Rom 12, 8.

[16] Cfr. Jo 17, 21.

[17] São Josemaria, Caminho, n. 657.

[18] Sulco, nº 58.



[19] São Josemaria, Forja nº 591.

[20] Caminho, nº 659.

[21] Ibidem.

[22] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.

[23] Cfr., por exemplo, Sulco, nº. 821; 
Forja, nº. 148; Amigos de Deus, nºs
125, 229; É Cristo que passa, nº36.

[24] É Cristo que passa nº 167.

[25] Cfr. Amigos de Deus, n. 225.

[26] Francisco, Mensagem, 6-XII-2013.

[27] Francisco, Discurso, 9-XI-2013.

[28] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
nº 35 (citado em E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, pg. 331-332).

[29] Ibidem.



[30] Via Sacra, VIII, nº 5.

[31] São Josemaria, Questões atuais
do Cristianismo, n˚ 101.

[32] Francisco, Ângelus, 26-XII-2015.

[33] Cfr. Javier Echevarría, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, pp.
106, 151.

[34] Cfr. Questões atuais do
Cristianismo, n˚ 91.

[35] 1 Cor 13, 7.

[36] Sl 63, 4.

[37] Sulco, nº 804.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/com-um-olhar-
de-carinho-misericordia-e-fraternidade/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/com-um-olhar-de-carinho-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-um-olhar-de-carinho-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-um-olhar-de-carinho-misericordia-e-fraternidade/

	Com um olhar de carinho: misericórdia e fraternidade

