
opusdei.org

Com a Força do
Amor

O principal apostolado que nós
cristãos, temos que realizar no
mundo, o melhor testemunho
de fé, é contribuir para que
dentro da Igreja se respire o
clima da autêntica caridade.

30/10/2023

Misturado entre a multidão, um
daqueles peritos que já não
conseguiam discernir os
ensinamentos revelados a Moisés,
porque eles mesmos os haviam
emaranhado numa estéril casuística,



fez uma pergunta ao Senhor. Jesus
abre seus lábios divinos para
responder a esse doutor da Lei, e diz-
lhe pausadamente, com a segura
persuasão de quem fala por
experiência: "Amarás o Senhor teu
Deus com todo o teu coração, com
toda a tua alma e com todo o teu
entendimento. Este é o primeiro e o
maior mandamento. O segundo é
semelhante a este: Amarás o teu
próximo como a ti mesmo. A estes
dois mandamentos se reduz toda a Lei
e os profetas (Mt XXII, 37-40).

Reparai agora no Mestre reunido
com os seus discípulos, na intimidade
do Cenáculo. Aproxima-se o
momento da sua Paixão, e o coração
de Cristo, rodeado por aqueles a
quem ama, estala em labaredas
inefáveis: Dou-vos um mandamento
novo, confia-lhes: que vos ameis uns
aos outros, como eu vos amei; e que,
como eu vos amei, assim também vos
ameis uns aos outros. Nisto



conhecerão todos que sois meus
discípulos, se tiverdes amor uns aos
outros (Jo XXIII, 34-35).

Para nos aproximarmos do Senhor
através das páginas do Santo
Evangelho, recomendo sempre que
nos esforcemos por meter-nos de tal
modo na cena, que dela participemos
como um personagem mais. Sei de
tantas almas normais e comuns que
o fazem! Assim chegaremos a
ensimesmar-nos, como Maria, que
permanecia pendente das palavras
de Jesus; ou nos atreveremos, como
Marta, a manifestar-lhe
sinceramente as nossas inquietações,
até as mais insignificantes (Cfr. Lc X,
39-40).

Senhor! Por que chamas novo a este
mandamento? Como acabamos de
escutar, o amor ao próximo já estava
prescrito no Antigo Testamento, e
todos nos lembramos também de que
Jesus, logo nos começos de sua vida



pública, ampliou essa exigência com
divina generosidade:Ouvistes o que
foi dito: amarás o teu próximo e
odiarás o teu inimigo. Eu vos peço
mais: amai os vossos inimigos, fazei o
bem aos que vos aborrecerem e orai
pelos que vos perseguem e caluniam
(Mt V, 43-44).

Senhor! Permite-nos insistir: por que
continuas chamando novo a este
preceito? Naquela noite, poucas
horas antes de te imolares na cruz,
durante essa conversa cheia de
intimidade com os que – apesar de
suas fraquezas e misérias pessoais,
como as nossas – te acompanharam
até Jerusalém, Tu nos revelaste a
medida insuspeitada da
caridade:como eu vos amei. Como
não haviam de entender-te os
Apóstolos, se tinham sido
testemunhas do teu amor
insondável!



A pregação e o exemplo do Mestre
são claros, precisos. Sublinhou com
obras a sua doutrina. E, no entanto,
tenho pensado muitas vezes que,
depois de vinte séculos, aquele
mandamento ainda continua a ser 
novo, porque muito poucos homens
se preocuparam de praticá-lo; a
maioria preferiu e prefere não tomar
conhecimento. Com um egoísmo
exacerbado, concluem: para quê
mais complicações, se já me bastam e
me sobram as minhas?

Não é concebível semelhante atitude
entre os cristãos. Se professamos
essa mesma fé, se deveras
ambicionamos pôr os pés sobre o
trilho nítido que deixaram na terra
as pegadas de Cristo, não devemos
conformar-nos com a preocupação
de evitar aos outros os males que não
desejamos para nós mesmos. Isso é
muito, mas é pouco, quando
compreendemos que a medida do
nosso amor se define pelo



comportamento de Jesus. Além disso,
Ele não nos propõe essa norma de
conduta como uma meta longínqua,
como o coroamento de toda uma
vida de luta. É – deve ser, insisto,
para que o traduzas em propósitos
concretos – o ponto de partida,
porque Nosso Senhor o estabelece
como sinal prévio: Nisto
reconhecerão todos que sois meus
discípulos.

Jesus Cristo, Nosso Senhor, encarnou-
se e assumiu a nossa natureza para
se mostrar à Humanidade como
modelo de todas as virtudes. 
Aprendei de mim – convida-nos Ele –,
que sou manso e humilde de coração
(Mt XI, 29). Mais tarde, porém,
quando explicar aos Apóstolos o
sinal pelo qual serão reconhecidos
como cristãos, não lhes dirá: porque
sois humildes. Ele é a pureza mais
sublime, o Cordeiro imaculado. Nada
podia macular a sua santidade
perfeita, sem mancha (Cfr. Jo VIII,



46). Mas também não afirma:
perceberão que estão diante dos
meus discípulos porque sois castos e
limpos. Passou por este mundo no
mais completo desprendimento dos
bens da terra. Sendo o Criador e
Senhor de todo o Universo, faltava-
lhe até um lugar onde reclinar a
cabeça (Cfr. Mt VIII, 20). No entanto,
não comenta: saberão que sois dos
meus porque não vos apegastes às
riquezas. Permanece durante
quarenta dias, com suas noites, no
deserto, em jejum rigoroso (Cfr. Mt
IV, 2), antes de se dedicar à pregação
do Evangelho. E, do mesmo modo,
não assevera aos seus:
compreenderão que servis a Deus
porque não sois comilões nem
bebedores.

A característica que distinguirá os
apóstolos, os cristãos autênticos de
todos os tempos, já a ouvimos: Nisto
– precisamente nisto – conhecerão
todos que sois meus discípulos, em



que tendes amor uns aos outros (Jo
XIII, 35).

Parece-me perfeitamente lógico que
os filhos de Deus se tenham sentido
sempre profundamente tocados –
como tu e eu nestes momentos – com
essa insistência do Mestre. Como
prova da fidelidade dos seus
discípulos, o Senhor não estabelece os
prodígios ou os milagres inauditos,
embora lhes tenha conferido o poder
de os realizar, no Espírito Santo. Que
lhes comunica? Saberão que sois meus
discípulos se vos amardes uns aos
outros (São Basílio, Regulae fusius
tractatae, III (PG 31, 918)).

PEDAGOGIA DIVINA

Não odiar o inimigo, não retribuir o
mal com o mal, renunciar à
vingança, perdoar sem rancor, eram
coisas que então – e ainda hoje, não
nos enganemos – se consideravam
como uma conduta insólita,
demasiado heroica, fora dos padrões



normais. Até aqui chega a
mesquinhez das criaturas.

Jesus Cristo, que veio salvar todos os
homens e deseja associar os cristãos
à sua obra redentora, quis ensinar
aos seus discípulos – a ti e a mim –
uma caridade grande, sincera, mais
nobre e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Cristo ama a cada
um de nós. Só dessa maneira,
imitando – dentro da nossa rudeza
pessoal – os modos divinos,
conseguiremos abrir o nosso coração
a todos os homens, amar de um
modo mais alto, inteiramente novo.

Que bem puseram os primeiros
cristãos em prática essa caridade
ardente, que sobressaía com excesso
para lá dos cumes da simples
solidariedade humana ou da
benignidade de caráter! Amavam-se
entre si, doce e fortemente,
enraizados no Coração de Cristo. Um
escritor do século II, Tertuliano,



transmitiu-nos o comentário que os
pagãos faziam ao contemplarem,
comovidos, a conduta dos fiéis de
então, tão cheia de atrativo
sobrenatural e humano: Vede como
se amam (Tertuliano, Apologeticus,
XXXIX (PL 1, 471)), repetiam.

Se percebes que tu – agora ou em
tantos pormenores do teu dia – não
mereces esse louvor, que o teu
coração não reage como devia às
instâncias divinas, pensa também
que chegou para ti o tempo de
retificar. Atende ao convite de São
Paulo: Façamos o bem a todos,
especialmente aos que pela fé
pertencem à nossa própria família
(Gal VI, 10), ao Corpo Místico de
Cristo.

O principal apostolado que nós
cristãos, temos que realizar no
mundo, o melhor testemunho de fé, é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima da autêntica



caridade. Quando não nos amamos
de verdade, quando há ataques,
calúnias e rixas, quem se sentirá
atraído pelos que se apresentam
como mensageiros da Boa nova do
Evangelho?

É muito fácil, e está muito de acordo
com a moda, afirmar com a boca que
se ama a todas as criaturas, crentes e
não crentes. Mas, se quem fala assim
maltrata os irmãos na fé, duvido que
na sua conduta exista algo diferente
do palavreado hipócrita. Pelo
contrário, quando amamos no
Coração de Cristo os que conosco são
filhos de um mesmo Pai, estão
associados numa mesma fé e são
herdeiros de uma mesma esperança
(Minúcio Felix, Octavius, XXXI (PL 3,
338)), a nossa alma se engrandece e
arde em ânsias de que todos se
aproximem de Nosso Senhor.

Venho recordando-vos as exigências
da caridade, e talvez um ou outro



possa pensar que está faltando
precisamente essa virtude nas
palavras que acabo de pronunciar.
Nada de mais oposto à realidade.
Posso assegurar-vos que, com um
santo orgulho e sem falsos
ecumenismos, me enchi de profunda
alegria quando, no passado Concílio
Vaticano II, ganhava corpo com
intensidade renovada a preocupação
de levar a Verdade aos que andam
afastados do único Caminho, o de
Jesus, pois me consome a fome de
que a humanidade inteira se salve.

Sim, foi muito grande a minha
alegria, também porque se via
confirmado novamente um
apostolado tão preferido do Opus Dei
como é o apostolado ad fidem, o
apostolado com os que não têm fé,
que não rejeita nenhuma pessoa e
admite os não cristãos, os ateus, os
pagãos, a participarem, na medida
do possível, dos bens espirituais da
nossa Associação; é uma longa



história de dor e de lealdade, que
contei em outras ocasiões. Por isso
repito sem medo que considero
hipócrita e embusteiro o zelo que
incita a tratar bem os que estão
longe, enquanto de passagem
espezinha ou despreza os que vivem
conosco a mesma fé. Como também
não acredito que te interesses pelo
último pobre da rua se martirizas os
da tua casa; se permaneces
indiferente às suas alegrias, penas e
desgostos; se não te esforças por
compreender ou passar por alto os
seus defeitos, sempre que não sejam
ofensa a Deus.

Não vos comove que o Apóstolo João,
já na velhice, empregue a maior
parte de uma das suas epístolas em
exortar-nos em manter uma conduta
de acordo com essa doutrina divina?
O amor que deve existir entre os
Cristãos nasce de Deus que é Amor. 
Caríssimos, amemo-nos uns aos
outros, porque a caridade procede de



Deus, e todo aquele que ama nasceu
de Deus e conhece a Deus. Quem não
ama não conhece a Deus, porque Deus
é Amor (1 Jo IV, 7-8). Detém-se na
caridade fraterna, pois por Cristo
fomos convertidos em filhos de Deus.
Vede que amor nos manifestou o Pai,
em querer que sejamos chamados
filhos de Deus e que o sejamos
realmente (1 Jo III, 1).

E, enquanto fere energicamente as
nossas consciências, para que se
tornem mais sensíveis à graça divina,
insiste em que recebemos uma prova
maravilhosa do amor do Pai pelos
homens: Nisto se manifestou a
caridade de Deus para conosco: em
que Deus enviou seu Filho unigênito
ao mundo, para que por Ele tenhamos
a vida (1 Jo IV, 9). O Senhor tomou a
iniciativa, vindo ao nosso encontro.
Deu-nos esse exemplo para que
acorramos com Ele a servir os outros,
para que – gosto de repeti-lo –
ponhamos generosamente o nosso



coração no chão, de modo que os
outros pisem macio e se torne mais
amável a sua luta. Devemos
comportar-nos assim porque fomos
feitos filhos do mesmo Pai, desse Pai
que não duvidou em entregar-nos o
seu Filho muito amado.

Não somos nós que construímos a
caridade; ela nos invade com a graça
de Deus, porque foi Ele que nos amou
primeiro (1 Jo IV, 10). Convém que
nos impregnemos bem desta verdade
belíssima: Se podemos amar a Deus, é
porque por Deus fomos amados
(Orígenes,Commentarii in Epistolam
ad Romanos, IV, 9 (PG 14, 997)). Tu e
eu estamos em condições de esbanjar
carinho a mãos cheias entre os que
nos rodeiam, porque nascemos para
a fé pelo Amor do Pai. Pedi
ousadamente ao Senhor este tesouro,
esta virtude sobrenatural da
caridade, para levá-la à prática até ao
seu último detalhe.



Com frequência nós, os cristãos, não
soubemos corresponder a esse dom;
às vezes o rebaixamos, como se não
passasse de uma esmola sem alma,
fria; ou o reduzimos a atitudes de
beneficência mais ou menos
formalista. Exprimia bem esta
aberração a resignada queixa de
uma doente: aqui tratam-me com 
caridade, mas minha mãe cuidava de
mim com carinho. O amor que nasce
do coração de Cristo não pode dar
lugar a esse tipo de distinções.

Para que esta verdade se gravasse de
uma forma gráfica na vossa cabeça,
preguei em milhares de ocasiões que
nós não possuímos um coração para
amar a Deus e outro para querer
bem às criaturas; este nosso pobre
coração, de carne, ama com um
carinho humano que, se estiver
unido ao amor de Cristo, é também
sobrenatural. Essa e não outra é a
caridade que devemos cultivar na
alma, a que nos levará a descobrir



nos outros a imagem de Nosso
Senhor.

UNIVERSALIDADE DA CARIDADE

Com o nome de próximo – diz São
Leão Magno – não devemos
considerar apenas os que se unem a
nós pelos laços da amizade ou do
parentesco, mas todos os homens,
com quem temos uma comum
natureza... Um só Criador nos fez, um
só Criador nos deu alma. Todos
gozamos do mesmo céu e do mesmo
ar, dos mesmos dias e das mesmas
noites, e embora uns sejam bons e
outros maus, uns justos e outros
injustos, Deus, no entanto, é generoso
e benigno com todos (São Leão
Magno,Sermo XII, II (PL 54, 170)).

Os filhos de Deus forjam-se na
prática desse mandamento novo,
aprendem na Igreja a servir e não a
ser servidos (Cfr. Mt XX, 28), e
sentem-se com forças para amar a
humanidade de um modo novo, em



que todos perceberão o fruto da
graça de Cristo. O nosso amor não se
confunde com a atitude sentimental,
nem com a simples camaradagem,
nem com o propósito pouco claro de
ajudar os outros para provarmos a
nós mesmos que somos superiores. É
conviver com o próximo, venerar –
insisto – a imagem de Deus que há
em cada homem, procurando que
também ele a contemple, para que
saiba dirigir-se a Cristo.

Universalidade da caridade significa,
por isso, universalidade do
apostolado; significa traduzirmos em
obras e verdade o grande empenho
de Deus, que quer que todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade (1 Tim II, 4).

Se devemos amar também os
inimigos – refiro-me aos que nos
incluem entre os seus inimigos; em
não me sinto inimigo de ninguém
nem de nada – temos de amar com



mais razão os que simplesmente
estão longe, os que nos são menos
simpáticos, os que, pela sua língua,
pela sua cultura ou educação, se
parecem ao que há de mais oposto a
ti e a mim.

De que amor se trata? A Sagrada
Escritura fala-nos de dilectio –
dileção –, para que se compreenda
bem que não se refere apenas ao
afeto sensível. Exprime antes uma
determinação firme, da vontade. 
Dilectio deriva de electio, escolha. Eu
acrescentaria que amar, em
linguagem cristã, significa querer
querer, decidir-se em Cristo a
promover o bem das almas sem
discriminações de gênero algum,
conseguindo para elas, antes de mais
nada, o que há de melhor: que
conheçam Cristo, que se enamorem
dEle.

O Senhor insta conosco: Portai-vos
bem com os que vos aborrecem e orai



pelos que vos perseguem e caluniam
(Mt V, 44). Pode ser que não nos
sintamos humanamente atraídos
pelas pessoas que nos repeliriam, se
delas nos aproximássemos. Mas Jesus
exige que não lhes retribuamos o mal
com o mal; que não desaproveitemos
as ocasiões de servi-las com o
coração, ainda que nos custe; que
não deixemos nunca de tê-las
presentes em nossas orações.

Essa dilectio, essa caridade, reveste-
se de matizes mais íntimos quando se
refere aos irmãos na fé, e
especialmente aos que, por Deus
assim o ter disposto, trabalham mais
perto de nós: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmãos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
não existisse esse carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado
por Deus e nEle enraizado, não
haveria caridade.

MANIFESTAÇÕES DO AMOR



Gosto de repetir umas palavras que o
Espírito Santo nos comunica através
do profeta Isaías: Discite benefacere,
aprendei a fazer o bem (Is I, 17).
Costumo aplicar este conselho aos
diversos aspectos da nossa luta
interior, porque a vida cristã nunca
se pode dar por terminada, uma vez
que o crescimento nas virtudes surge
como consequência de um empenho
efetivo e cotidiano.

Numa tarefa qualquer da sociedade,
como é que aprendemos? Primeiro
examinamos o fim desejado e os
meios necessários para atingi-lo.
Depois perseveramos repetidas vezes
na utilização desses recursos, até
criarmos um hábito, arraigado e
firme. No momento em que
aprendemos alguma coisa,
descobrimos outras que ignorávamos
e que constituem um estímulo para
continuarmos esse trabalho sem
nunca dizer que basta.



A caridade com o próximo é uma
manifestação de amor a Deus. Por
isso, não podemos estabelecer limite
algum ao nosso esforço por melhorar
nessa virtude. Com o Senhor, a única
medida é amar sem medida. Por um
lado, porque nunca chegaremos a
agradecer bastante o que Ele fez por
nós; por outro, porque o próprio
amor de Deus pelas suas criaturas se
revela assim: com excesso, sem
cálculo, sem fronteiras.

No Sermão da Montanha, Jesus
ensina o preceito divino da caridade
a todos os que estão dispostos a
abrir-lhe os ouvidos da alma. E, ao
concluir, explica como resumo: Amai
os vossos inimigos, fazei o bem e
emprestai sem esperar nada em troca,
e será grande a vossa recompensa, e
sereis filhos do Altíssimo, porque Ele é
bom mesmo com os ingratos e os
maus. Sede, pois misericordiosos,
como também vosso Pai é
misericordioso (Lc VI, 35-36).



A misericórdia não se detém numa
estrita atitude de compaixão; a
misericórdia identifica-se com a
superabundância da caridade, que
por sua vez arrasta consigo a
superabundância da justiça.
Misericórdia significa manter o
coração em carne viva, humana e
divinamente transido de um amor
rijo, sacrificado, generoso. Assim
comenta São Paulo a caridade, no seu
cântico a essa virtude: A caridade é
paciente, é benigna; a caridade não é
invejosa, não age precipitadamente,
não se ensoberbece, não é ambiciosa,
não busca os seus interesses, não se
irrita, não pensa mal, não se alegra
com a injustiça, mas compraz-se na
verdade; tudo desculpa, tudo crê, tudo
espera, tudo sofre (1 Cor XIII, 4-7).

Uma das suas primeiras
manifestações traduz-se em iniciar a
alma nos caminhos da humildade.
Quando sinceramente nos
consideramos nada, quando



compreendemos que, sem o auxílio
divino, a mais débil e fraca das
criaturas seria melhor que nós;
quando nos reconhecemos capazes
de todos os erros e de todos os
horrores; quando nos sabemos
pecadores, embora lutemos com
empenho por afastar-nos de tantas
infidelidades – como havemos de
pensar mal dos outros? Como
podemos alimentar no coração o
fanatismo, a intolerância, a altivez
presunçosa?

A humildade leva-nos como que pela
mão a essa forma de tratar o
próximo que é sem dúvida a melhor:
a de compreender a todos, conviver
com todos, desculpar a todos; a de
não criar divisões nem barreiras; a
de comportar-nos – sempre! – como
instrumentos de unidade. Não em
vão existe no fundo do homem uma
aspiração forte à paz, à união com os
seus semelhantes, ao mútuo respeito
dos direitos da pessoa, de maneira



que esse respeito se transforme em
fraternidade. É o reflexo de um dos
traços mais valiosos da nossa
condição humana; se todos somos
filhos de Deus, a fraternidade nem se
reduz a um lugar-comum nem é um
ideal ilusório; sobressai como meta
difícil, mas real.

Em face de todos os cínicos, dos
céticos, dos desamorados, dos que
converteram a sua própria covardia
numa mentalidade, nós, os cristãos,
temos que demonstrar que esse
carinho é possível. Talvez haja
muitas dificuldades para nos
comportarmos assim, porque o
homem foi criado livre e tem o poder
de desafiar inútil e amargamente o
próprio Deus. Mas é algo possível e
real, porque essa conduta nasce
necessariamente do amor de Deus e
do amor a Deus. Se tu e eu queremos,
Jesus Cristo também o quer. Então
compreenderemos em toda a sua
profundidade e em toda a sua



fecundidade a dor, o sacrifício e a
desinteressada entrega de nós
mesmos na convivência diária.

A PRÁTICA DA CARIDADE

Pecaria por ingênuo quem pensasse
que as exigências da caridade cristã
se cumprem com facilidade. Muito
diferente se mostra a realidade que
experimentamos no dia a dia da
humanidade e, infelizmente, no seio
da Igreja. Se o amor não nos
obrigasse a calar, cada um contaria
uma longa história de divisões, de
ataques, de injustiças, de
murmurações, de insídias. Temos
que admitir com simplicidade, para
tratar de pôr remédio adequado a
essa situação, mediante um esforço
pessoal por não ferir, por não
maltratar, por corrigir sem deixar
ninguém esmagado.

Não são coisas de hoje. Poucos anos
depois da Ascensão de Cristo aos
céus, quando ainda andavam de um



lado para outro quase todos os
Apóstolos, e por toda a parte se
notava um fervor esplêndido de fé e
de esperança, já muitos começavam
a desencaminhar-se, a não viver a
caridade do Mestre.

Havendo entre vós rivalidades e
contendas – escreve São Pedro aos de
Corinto –, não é porque sois carnais e
vos comportais como homens?
Porque, quando um diz: Eu sou de
Paulo; e outro; Eu sou de Apolo, não
se está vendo que ainda sois homens
(1 Cor III, 3-4), que não
compreendem que Cristo veio
transpor todas essas divisões? Que é
Apolo? E que é Paulo? Ministros
dAquele de quem acreditastes, na
medida em que a cada um o Senhor o
concedeu (1 Cor III, 4-5).

O Apóstolo não rejeita a diversidade:
cada um tem de Deus o seu próprio
dom, uns de uma maneira, outros de
outra (Cfr. 1 Cor VII, 7). Mas essas



diferenças devem estar a serviço do
bem da Igreja. Eu me sinto impelido
agora a pedir ao Senhor – uni-vos, se
o desejardes, à minha oração – que
não permita que na Igreja a falta de
amor semeie cizânia entre as almas.
A caridade é o sal do apostolado dos
cristãos: se o sal perde o sabor, como
poderemos apresentar-nos diante do
mundo e dizer-lhe de cabeça erguida:
Aqui está Cristo?

Portanto, repito-vos com São Paulo: 
Ainda que eu falasse as línguas dos
homens e dos anjos, se não tiver
caridade, sou como bronze que soa ou
como címbalo que tine. E ainda que
tivesse o dom da profecia e
conhecesse todos os mistérios e toda a
ciência, e se tivesse toda a fé, a ponto
de mudar os montes de um lado para
outro, se não tiver caridade, nada sou.
E ainda que distribuísse todos os
meus bens para sustento dos pobres e
entregasse o meu corpo para ser



queimado, se não tiver caridade, nada
disso me aproveita (1 Cor XIII, 1-3).

Perante estas palavras do Apóstolo
das Gentes, há quem concorde com
aqueles discípulos que, quando
Nosso Senhor lhes anunciou o
Sacramento da sua Carne e do seu
Sangue, comentaram: Dura é esta
doutrina, e quem a pode escutar? (Jo
VI, 61). É dura, sim, Porque a
caridade que o Apóstolo descreve
não se limita à filantropia, ao
humanitarismo ou à lógica
comiseração pelo sofrimento alheio:
exige o exercício da virtude teologal
do amor a Deus e do amor, por Deus,
aos outros. Por isso, a caridade nunca
há de acabar; mas as profecias
passarão, e as línguas cessarão, e a
ciência será abolida... Agora
permanecem estas três virtudes: a fé,
a esperança e a caridade; mas a maior
delas é a caridade (1 Cor XII, 8, 13).

O ÚNICO CAMINHO



Já nos convencemos de que a
caridade nada tem a ver com essa
caricatura que às vezes se tem
pretendido fazer da virtude central
da vida do cristão. Então, por que a
necessidade de a pregar
continuamente? Será que é um tema
obrigatório, mas com poucas
possibilidades de se manifestar em
fatos concretos?

Se olharmos ao nosso redor, talvez
achemos razões para pensar que a
caridade é uma virtude ilusória. No
entanto, considerando as coisas com
sentido sobrenatural, descobriremos
também a raiz dessa esterilidade: a
ausência de uma vida de relação
intensa e contínua, de tu a Tu, com
Nosso Senhor Jesus Cristo; e o
desconhecimento da obra do Espírito
Santo na alma, cujo primeiro fruto é
precisamente a caridade.

Citando uns conselhos do Apóstolo – 
Levai uns a carga dos outros e assim



cumprireis a lei de Cristo (Gal VI, 2) –,
acrescenta um Padre da Igreja: Se
amarmos a Cristo, suportaremos
facilmente a fraqueza dos outros,
também a daquele que ainda não
amamos por não ter obras boas
(Santo Agostinho, De diversis
quaestionibus LXXXIII, LXXI, 7 (PL 40,
83)).

É assim que se vai elevando o
caminho que nos faz crescer na
caridade. Se pensássemos que
devemos primeiro ocupar-nos em
atividades humanitárias, em obras
assistenciais, excluindo o amor do
Senhor, estaríamos enganados. Não
descuidemos Cristo por causa da
preocupação pelo próximo enfermo, já
que devemos amar o enfermo por
causa de Cristo (Santo Agostinho,
Ibidem).

Olhai constantemente para Jesus,
que, sem deixar de ser Deus, se
humilhou tomando a forma de servo



(Cfr. Phil II, 6-7) para poder servir-
nos, porque só seguindo nessa
mesma direção é que se revelam os
anseios que valem a pena. O amor
busca a união, procura identificar-se
com a pessoa amada; e, ao unir-nos a
Cristo, dar-nos- a ânsia de secundar a
sua vida de entrega, de amor
incomensurável, de sacrifício até a
morte. Cristo situa-nos perante o
dilema definitivo: ou consumirmos a
nossa existência de forma egoísta e
solitária; ou dedicarmo-nos com
todas as forças a uma tarefa de
serviço.

Para terminar este tempo de
conversa com o Senhor, vamos pedir-
lhe agora que nos conceda a graça de
repetir, com São Paulo, que 
triunfamos pela virtude dAquele que
nos amou. Razão pela qual estou
certo de que nem a morte, nem a vida,
nem os anjos, nem os principados,
nem as virtudes, nem o presente nem
o futuro, nem a força, nem o que há de



mais alto, nem de mais profundo, nem
qualquer outra criatura poderá
jamais separar-nos do amor de Deus,
que está em Jesus Cristo, Senhor
Nosso (Rom VIII, 37-39).

É deste amor que a Escritura canta
também com palavras ardentes: As
águas copiosas não puderam
extinguir a caridade nem os rios
arrastá-la (Cant VIII, 7). Foi este amor
que cumulou sempre o Coração de
Santa Maria, até enriquecê-la com
entranhas de Mãe para com a
humanidade inteira. Na Virgem, o
amor a Deus confunde-se também
com a solicitude por todos os seus
filhos. O seu coração dulcíssimo,
atento até os menores detalhes – não
tem vinho (Jo II, 3) –, deve ter sofrido
muito ao presenciar aquela
crueldade coletiva, aquele
encarniçamento que foi, da parte dos
verdugos, a Paixão e Morte de Jesus.
Mas maria não fala. Como seu Filho,



ama, cala e perdoa. Essa é a força do
amor.

(Homilia pronunciada em 6/04/1967)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-
do-amor/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/

	Com a Força do Amor

