opusdei.org

Com a Forca do
Amor

O principal apostolado que nos
cristdos, temos que realizar no
mundo, o melhor testemunho
de fé, é contribuir para que
dentro da Igreja se respire o
clima da auténtica caridade.

30/10/2023

Misturado entre a multidao, um
daqueles peritos que ja ndo
conseguiam discernir os
ensinamentos revelados a Moisés,
porque eles mesmos os haviam
emaranhado numa estéril casuistica,



fez uma pergunta ao Senhor. Jesus
abre seus labios divinos para
responder a esse doutor da Lei, e diz-
lhe pausadamente, com a segura
persuasdo de quem fala por
experiéncia: "Amards o Senhor teu
Deus com todo o teu coragdo, com
toda a tua alma e com todo o teu
entendimento. Este é o primeiro e o
maior mandamento. O segundo é
semelhante a este: Amardas o teu
proximo como a ti mesmo. A estes
dois mandamentos se reduz toda a Lei
e os profetas (Mt XXII, 37-40).

Reparai agora no Mestre reunido
com os seus discipulos, na intimidade
do Cenaculo. Aproxima-se o
momento da sua Paixdo, e o coracao
de Cristo, rodeado por aqueles a
quem ama, estala em labaredas
inefaveis: Dou-vos um mandamento
novo, confia-lhes: que vos ameis uns
aos outros, como eu vos amei; e que,
como eu vos amei, assim também vos
ameis uns aos outros. Nisto



conhecerdo todos que sois meus
discipulos, se tiverdes amor uns aos
outros (Jo XXIII, 34-35).

Para nos aproximarmos do Senhor
através das paginas do Santo
Evangelho, recomendo sempre que
nos esforcemos por meter-nos de tal
modo na cena, que dela participemos
como um personagem mais. Sei de
tantas almas normais e comuns que
o fazem! Assim chegaremos a
ensimesmar-nos, como Maria, que
permanecia pendente das palavras
de Jesus; ou nos atreveremos, COmo
Marta, a manifestar-lhe
sinceramente as nossas inquietacgaoes,
até as mais insignificantes (Cfr. Lc X,
39-40).

Senhor! Por que chamas novo a este
mandamento? Como acabamos de
escutar, 0 amor ao proximo ja estava
prescrito no Antigo Testamento, e
todos nos lembramos também de que
Jesus, logo nos comecos de sua vida



publica, ampliou essa exigéncia com
divina generosidade:Ouvistes o que
foi dito: amards o teu proximo e
odiards o teu inimigo. Eu vos pe¢co
mais: amai 0s vossos inimigos, fazei o
bem aos que vos aborrecerem e orai
pelos que vos perseguem e caluniam
(Mt 'V, 43-44).

Senhor! Permite-nos insistir: por que
continuas chamando novo a este
preceito? Naquela noite, poucas
horas antes de te imolares na cruz,
durante essa conversa cheia de
intimidade com os que — apesar de
suas fraquezas e misérias pessoais,
como as nossas — te acompanharam
até Jerusalém, Tu nos revelaste a
medida insuspeitada da
caridade:como eu vos amei. Como
nao haviam de entender-te os
Apostolos, se tinham sido
testemunhas do teu amor
insondavel!



A pregacdo e o exemplo do Mestre
sdo claros, precisos. Sublinhou com
obras a sua doutrina. E, no entanto,
tenho pensado muitas vezes que,
depois de vinte séculos, aquele
mandamento ainda continua a ser
novo, porque muito poucos homens
se preocuparam de pratica-lo; a
maioria preferiu e prefere ndo tomar
conhecimento. Com um egoismo
exacerbado, concluem: para qué
mais complicacdes, se ja me bastam e
me sobram as minhas?

Nao é concebivel semelhante atitude
entre os cristdos. Se professamos
essa mesma fé, se deveras
ambicionamos por os pés sobre o
trilho nitido que deixaram na terra
as pegadas de Cristo, ndo devemos
conformar-nos com a preocupacao
de evitar aos outros os males que nao
desejamos para nds mesmos. Isso é
muito, mas é pouco, quando
compreendemos que a medida do
nosso amor se define pelo



comportamento de Jesus. Além disso,
Ele ndo nos propde essa norma de
conduta como uma meta longinqua,
como o coroamento de toda uma
vida de luta. E — deve ser, insisto,
para que o traduzas em propositos
concretos — o ponto de partida,
porque Nosso Senhor o estabelece
como sinal prévio: Nisto
reconhecerdo todos que sois meus
discipulos.

Jesus Cristo, Nosso Senhor, encarnou-
se e assumiu a nossa natureza para
se mostrar a Humanidade como
modelo de todas as virtudes.
Aprendei de mim — convida-nos Ele —
que sou manso e humilde de coragdo
(Mt XI, 29). Mais tarde, porém,
quando explicar aos Apostolos o
sinal pelo qual serdo reconhecidos
como cristdos, nao lhes dira: porque
sois humildes. Ele é a pureza mais
sublime, o Cordeiro imaculado. Nada
podia macular a sua santidade
perfeita, sem mancha (Cfr. Jo VIII,



46). Mas também ndo afirma:
perceberdo que estdo diante dos
meus discipulos porque sois castos e
limpos. Passou por este mundo no
mais completo desprendimento dos
bens da terra. Sendo o Criador e
Senhor de todo o Universo, faltava-
lhe até um lugar onde reclinar a
cabeca (Cfr. Mt VIIL, 20). No entanto,
ndo comenta: saberdo que sois dos
meus porque ndo vos apegastes as
riquezas. Permanece durante
quarenta dias, com suas noites, no
deserto, em jejum rigoroso (Cfr. Mt
IV, 2), antes de se dedicar a pregacao
do Evangelho. E, do mesmo modo,
ndo assevera aos seus:
compreenderdo que servis a Deus
porque nao sois comildes nem
bebedores.

A caracteristica que distinguira os
apostolos, os cristdos auténticos de
todos os tempos, ja a ouvimos: Nisto
— precisamente nisto — conhecerdo
todos que sois meus discipulos, em



que tendes amor uns aos outros (Jo
X111, 35).

Parece-me perfeitamente 16gico que
os filhos de Deus se tenham sentido
sempre profundamente tocados —
como tu e eu nestes momentos — com
essa insisténcia do Mestre. Como
prova da fidelidade dos seus
discipulos, o Senhor ndo estabelece os
prodigios ou os milagres inauditos,
embora lhes tenha conferido o poder
de os realizar, no Espirito Santo. Que
lhes comunica? Saberdo que sois meus
discipulos se vos amardes uns aos
outros (Sao Basilio, Regulae fusius
tractatae, 111 (PG 31, 918)).

PEDAGOGIA DIVINA

Néao odiar o inimigo, néo retribuir o
mal com o mal, renunciar a
vinganca, perdoar sem rancor, eram
coisas que entdo — e ainda hoje, nado
nos enganemos — se consideravam
como uma conduta insolita,
demasiado heroica, fora dos padrdes



normais. Até aqui chega a
mesquinhez das criaturas.

Jesus Cristo, que veio salvar todos os
homens e deseja associar os cristdos
a sua obra redentora, quis ensinar
aos seus discipulos —a ti e a mim -
uma caridade grande, sincera, mais
nobre e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Cristo ama a cada
um de nos. S6 dessa maneira,
imitando — dentro da nossa rudeza
pessoal — os modos divinos,
conseguiremos abrir o nosso corac¢ao
a todos os homens, amar de um
modo mais alto, inteiramente novo.

Que bem puseram os primeiros
cristaos em pratica essa caridade
ardente, que sobressaia com excesso
para la dos cumes da simples
solidariedade humana ou da
benignidade de carater! Amavam-se
entre si, doce e fortemente,
enraizados no Coracdo de Cristo. Um
escritor do século II, Tertuliano,



transmitiu-nos o comentario que 0s
pagdos faziam ao contemplarem,
comovidos, a conduta dos fiéis de
entao, tao cheia de atrativo
sobrenatural e humano: Vede como
se amam (Tertuliano, Apologeticus,
XXXIX (PL 1, 471)), repetiam.

Se percebes que tu — agora ou em
tantos pormenores do teu dia - ndo
mereces esse louvor, que o teu
coracdo ndo reage como devia as
instancias divinas, pensa também
que chegou para ti o tempo de
retificar. Atende ao convite de Sao
Paulo: Fagamos o bem a todos,
especialmente aos que pela fé
pertencem a nossa propria familia
(Gal VI, 10), ao Corpo Mistico de
Cristo.

O principal apostolado que nos
cristaos, temos que realizar no
mundo, o melhor testemunho de fé, é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima da auténtica



caridade. Quando ndo nos amamos
de verdade, quando ha ataques,
calunias e rixas, quem se sentira
atraido pelos que se apresentam
como mensageiros da Boa nova do
Evangelho?

E muito fAcil, e estd muito de acordo
com a moda, afirmar com a boca que
se ama a todas as criaturas, crentes e
ndo crentes. Mas, se quem fala assim
maltrata os irmdos na fé, duvido que
na sua conduta exista algo diferente
do palavreado hipocrita. Pelo
contrario, quando amamos no
Coracdo de Cristo os que conosco sdo
filhos de um mesmo Pai, estdo
associados numa mesma fé e sdo
herdeiros de uma mesma esperancga
(Minucio Felix, Octavius, XXXI (PL 3,
338)), a nossa alma se engrandece e
arde em ansias de que todos se
aproximem de Nosso Senhor.

Venho recordando-vos as exigéncias
da caridade, e talvez um ou outro



possa pensar que esta faltando
precisamente essa virtude nas
palavras que acabo de pronunciar.
Nada de mais oposto a realidade.
Posso assegurar-vos que, com um
santo orgulho e sem falsos
ecumenismos, me enchi de profunda
alegria quando, no passado Concilio
Vaticano II, ganhava corpo com
intensidade renovada a preocupacao
de levar a Verdade aos que andam
afastados do unico Caminho, o de
Jesus, pois me consome a fome de
que a humanidade inteira se salve.

Sim, foi muito grande a minha
alegria, também porque se via
confirmado novamente um
apostolado tdo preferido do Opus Dei
como € o apostolado ad fidem, o
apostolado com os que ndo tém fé,
que ndo rejeita nenhuma pessoa e
admite os ndo cristaos, os ateus, 0s
pagaos, a participarem, na medida
do possivel, dos bens espirituais da
nossa Associagdo; ¢ uma longa



histdria de dor e de lealdade, que
contei em outras ocasides. Por isso
repito sem medo que considero
hipdcrita e embusteiro o zelo que
incita a tratar bem os que estdo
longe, enquanto de passagem
espezinha ou despreza os que vivem
conosco a mesma fé. Como também
ndo acredito que te interesses pelo
ultimo pobre da rua se martirizas os
da tua casa; se permaneces
indiferente as suas alegrias, penas e
desgostos; se ndo te esforcas por
compreender ou passar por alto os
seus defeitos, sempre que nao sejam
ofensa a Deus.

Ndao vos comove que o Apastolo Jodo,
ja na velhice, empregue a maior
parte de uma das suas epistolas em
exortar-nos em manter uma conduta
de acordo com essa doutrina divina?
O amor que deve existir entre 0s
Cristdos nasce de Deus que é Amor.
Carissimos, amemo-nos uns aos
outros, porque a caridade procede de



Deus, e todo aquele que ama nasceu
de Deus e conhece a Deus. Quem ndo
ama ndo conhece a Deus, porque Deus
é Amor (1 Jo IV, 7-8). Detém-se na
caridade fraterna, pois por Cristo
fomos convertidos em filhos de Deus.
Vede que amor nos manifestou o Pai,
em querer que sejamos chamados
filhos de Deus e que o sejamos
realmente (1 Jo III, 1).

E, enquanto fere energicamente as
nossas consciéncias, para que se
tornem mais sensiveis a graca divina,
insiste em que recebemos uma prova
maravilhosa do amor do Pai pelos
homens: Nisto se manifestou a
caridade de Deus para conosco: em
que Deus enviou seu Filho unigénito
ao mundo, para que por Ele tenhamos
avida (1 Jo IV, 9). O Senhor tomou a
iniciativa, vindo ao nosso encontro.
Deu-nos esse exemplo para que
acorramos com Ele a servir os outros,
para que — gosto de repeti-lo -
ponhamos generosamente 0 N0Sso



coracao no chdo, de modo que os
outros pisem macio e se torne mais
amavel a sua luta. Devemos
comportar-nos assim porque fomos
feitos filhos do mesmo Pai, desse Pai
que ndo duvidou em entregar-nos o
seu Filho muito amado.

Nao somos nos que construimos a
caridade; ela nos invade com a graca
de Deus, porque foi Ele que nos amou
primeiro (1 Jo IV, 10). Convém que
nos impregnemos bem desta verdade
belissima: Se podemos amar a Deus, é
porque por Deus fomos amados
(Origenes,Commentarii in Epistolam
ad Romanos, IV, 9 (PG 14, 997)). Tu e
eu estamos em condicdes de esbanjar
carinho a méos cheias entre os que
nos rodeiam, porque nascemos para
a fé pelo Amor do Pai. Pedi
ousadamente ao Senhor este tesouro,
esta virtude sobrenatural da
caridade, para leva-la a pratica até ao
seu ultimo detalhe.



Com frequéncia nas, os cristaos, ndo
soubemos corresponder a esse dom;
as vezes o rebaixamos, como se nao
passasse de uma esmola sem alma,
fria; ou o reduzimos a atitudes de
beneficéncia mais ou menos
formalista. Exprimia bem esta
aberracdo a resignada queixa de
uma doente: aqui tratam-me com
caridade, mas minha mae cuidava de
mim com carinho. O amor que nasce
do coracdo de Cristo ndo pode dar
lugar a esse tipo de distingoes.

Para que esta verdade se gravasse de
uma forma grafica na vossa cabeca,
preguei em milhares de ocasides que
nos ndo possuimos um coracao para
amar a Deus e outro para querer
bem as criaturas; este nosso pobre
coracdo, de carne, ama com um
carinho humano que, se estiver
unido ao amor de Cristo, é também
sobrenatural. Essa e ndo outra é a
caridade que devemos cultivar na
alma, a que nos levara a descobrir



nos outros a imagem de Nosso
Senhor.

UNIVERSALIDADE DA CARIDADE

Com o nome de proximo — diz Sao
Ledo Magno — ndo devemos
considerar apenas oS que se unem a
nos pelos lacos da amizade ou do
parentesco, mas todos os homens,
com quem temos uma comum
natureza... Um so Criador nos fez, um
$0 Criador nos deu alma. Todos
gozamos do mesmo céu e do mesmo
ar, dos mesmos dias e das mesmas
noites, e embora uns sejam bons e
outros maus, uns justos e outros
injustos, Deus, no entanto, é generoso
e benigno com todos (Sdo Leao
Magno,Sermo XII, II (PL 54, 170)).

Os filhos de Deus forjam-se na
pratica desse mandamento novo,
aprendem na Igreja a servir e ndo a
ser servidos (Cfr. Mt XX, 28), e
sentem-se com forcas para amar a
humanidade de um modo novo, em



que todos perceberdo o fruto da
graca de Cristo. O nosso amor ndo se
confunde com a atitude sentimental,
nem com a simples camaradagem,
nem com o propodsito pouco claro de
ajudar os outros para provarmos a
nds mesmos que somos superiores. E
conviver com 0 proximo, venerar —
insisto — a imagem de Deus que ha
em cada homem, procurando que
também ele a contemple, para que
saiba dirigir-se a Cristo.

Universalidade da caridade significa,
por isso, universalidade do
apostolado; significa traduzirmos em
obras e verdade o grande empenho
de Deus, que quer que todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade (1 Tim II, 4).

Se devemos amar também os
inimigos - refiro-me aos que nos
incluem entre os seus inimigos; em
ndo me sinto inimigo de ninguém
nem de nada — temos de amar com



mais razao os que simplesmente
estdo longe, 0os que nos sdo menos
simpaticos, os que, pela sua lingua,
pela sua cultura ou educacdo, se
parecem ao que ha de mais oposto a
ti e a mim.

De que amor se trata? A Sagrada
Escritura fala-nos de dilectio -
dilecdo —, para que se compreenda
bem que néo se refere apenas ao
afeto sensivel. Exprime antes uma
determinacao firme, da vontade.
Dilectio deriva de electio, escolha. Eu
acrescentaria que amar, em
linguagem cristd, significa querer
querer, decidir-se em Cristo a
promover o bem das almas sem
discriminacgdes de género algum,
conseguindo para elas, antes de mais
nada, o que ha de melhor: que
conhecam Cristo, que se enamorem
dEle.

O Senhor insta conosco: Portai-vos
bem com os que vos aborrecem e orai



pelos que vos perseguem e caluniam
(Mt 'V, 44). Pode ser que nédo nos
sintamos humanamente atraidos
pelas pessoas que nos repeliriam, se
delas nos aproximdassemos. Mas Jesus
exige que ndo lhes retribuamos o mal
com o mal; que ndo desaproveitemos
as ocasioes de servi-las com o
coracao, ainda que nos custe; que
ndo deixemos nunca de té-las
presentes em nossas oragoes.

Essa dilectio, essa caridade, reveste-
se de matizes mais intimos quando se
refere aos irmaos na fé, e
especialmente aos que, por Deus
assim o ter disposto, trabalham mais
perto de nds: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmaos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
nao existisse esse carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado
por Deus e nEle enraizado, ndo
haveria caridade.

MANIFESTACOES DO AMOR



Gosto de repetir umas palavras que o
Espirito Santo nos comunica através
do profeta Isaias: Discite benefacere,
aprendei a fazer o bem (Is I, 17).
Costumo aplicar este conselho aos
diversos aspectos da nossa luta
interior, porque a vida cristd nunca
se pode dar por terminada, uma vez
que o crescimento nas virtudes surge
como consequéncia de um empenho
efetivo e cotidiano.

Numa tarefa qualquer da sociedade,
como € que aprendemos? Primeiro
examinamos o fim desejado e os
meios necessarios para atingi-lo.
Depois perseveramos repetidas vezes
na utilizacdo desses recursos, até
criarmos um habito, arraigado e
firme. No momento em que
aprendemos alguma coisa,
descobrimos outras que ignoravamos
e que constituem um estimulo para
continuarmos esse trabalho sem
nunca dizer que basta.



A caridade com o proximo € uma
manifestacdo de amor a Deus. Por
isso, ndo podemos estabelecer limite
algum ao nosso esforco por melhorar
nessa virtude. Com o Senhor, a unica
medida é amar sem medida. Por um
lado, porque nunca chegaremos a
agradecer bastante o que Ele fez por
nos; por outro, porque o0 proprio
amor de Deus pelas suas criaturas se
revela assim: com excesso, sem
calculo, sem fronteiras.

No Sermao da Montanha, Jesus
ensina o preceito divino da caridade
a todos os que estdo dispostos a
abrir-lhe os ouvidos da alma. E, ao
concluir, explica como resumo: Amai
0S v0ssos inimigos, fazei o bem e
emprestai sem esperar nada em troca,
e sera grande a vossa recompensa, e
sereis filhos do Altissimo, porque Ele é
bom mesmo com os ingratos e 0s
maus. Sede, pois misericordiosos,
como também vosso Pai é
misericordioso (Lc VI, 35-36).



A misericordia ndo se detém numa
estrita atitude de compaixdo; a
misericordia identifica-se com a
superabundancia da caridade, que
por sua vez arrasta consigo a
superabundancia da justica.
Misericordia significa manter o
coracdo em carne viva, humana e
divinamente transido de um amor
rijo, sacrificado, generoso. Assim
comenta Sdo Paulo a caridade, no seu
cantico a essa virtude: A caridade é
paciente, é benigna; a caridade ndo é
invejosa, ndo age precipitadamente,
ndo se ensoberbece, ndo é ambiciosa,
ndo busca os seus interesses, ndo se
irrita, ndo pensa mal, ndo se alegra
com a injustica, mas compraz-se na
verdade; tudo desculpa, tudo cré, tudo
espera, tudo sofre (1 Cor XIII, 4-7).

Uma das suas primeiras
manifestacOes traduz-se em iniciar a
alma nos caminhos da humildade.
Quando sinceramente nos
consideramos nada, quando



compreendemos que, sem o0 auxilio
divino, a mais débil e fraca das
criaturas seria melhor que nos;
quando nos reconhecemos capazes
de todos os erros e de todos os
horrores; quando nos sabemos
pecadores, embora lutemos com
empenho por afastar-nos de tantas
infidelidades — como havemos de
pensar mal dos outros? Como
podemos alimentar no coracao o
fanatismo, a intolerancia, a altivez
presuncosa?

A humildade leva-nos como que pela
mao a essa forma de tratar o
proximo que é sem duvida a melhor:
a de compreender a todos, conviver
com todos, desculpar a todos; a de
nao criar divisdes nem barreiras; a
de comportar-nos — sempre! — como
instrumentos de unidade. Ndo em
vao existe no fundo do homem uma
aspiracdo forte a paz, a unido com os
seus semelhantes, ao mutuo respeito
dos direitos da pessoa, de maneira



que esse respeito se transforme em
fraternidade. E o reflexo de um dos
tracos mais valiosos da nossa
condi¢do humana; se todos somos
filhos de Deus, a fraternidade nem se
reduz a um lugar-comum nem é um
ideal ilusoério; sobressai como meta
dificil, mas real.

Em face de todos os cinicos, dos
céticos, dos desamorados, dos que
converteram a sua propria covardia
numa mentalidade, nos, os cristaos,
temos que demonstrar que esse
carinho é possivel. Talvez haja
muitas dificuldades para nos
comportarmos assim, porque o
homem foi criado livre e tem o poder
de desafiar inutil e amargamente o
proprio Deus. Mas é algo possivel e
real, porque essa conduta nasce
necessariamente do amor de Deus e
do amor a Deus. Se tu e eu queremos,
Jesus Cristo também o quer. Entado
compreenderemos em toda a sua
profundidade e em toda a sua



fecundidade a dor, o sacrificio e a
desinteressada entrega de nos
mesmos na convivéncia didria.

A PRATICA DA CARIDADE

Pecaria por ingénuo quem pensasse
que as exigéncias da caridade crista
se cumprem com facilidade. Muito
diferente se mostra a realidade que
experimentamos no dia a dia da
humanidade e, infelizmente, no seio
da Igreja. Se o amor ndo nos
obrigasse a calar, cada um contaria
uma longa historia de divisdes, de
ataques, de injusticas, de
murmuracoes, de insidias. Temos
que admitir com simplicidade, para
tratar de por remédio adequado a
essa situacao, mediante um esforco
pessoal por ndo ferir, por ndo
maltratar, por corrigir sem deixar
ninguém esmagado.

Né&o sdo coisas de hoje. Poucos anos
depois da Ascensdo de Cristo aos
céus, quando ainda andavam de um



lado para outro quase todos os
Apostolos, e por toda a parte se
notava um fervor espléndido de fé e
de esperanca, ja muitos comegavam
a desencaminhar-se, a ndo viver a
caridade do Mestre.

Havendo entre vos rivalidades e
contendas — escreve Sdo Pedro aos de
Corinto —, ndo é porque sois carnais e
vos comportais como homens?
Porque, quando um diz: Eu sou de
Paulo; e outro; Eu sou de Apolo, ndo
se estd vendo que ainda sois homens
(1 Cor 111, 3-4), que néo
compreendem que Cristo veio
transpor todas essas divisdes? Que é
Apolo? E que é Paulo? Ministros
dAquele de quem acreditastes, na
medida em que a cada um o Senhor o
concedeu (1 Cor III, 4-5).

O Apostolo ndo rejeita a diversidade:
cada um tem de Deus o seu proprio
dom, uns de uma maneira, outros de
outra (Cfr. 1 Cor VII, 7). Mas essas



diferencas devem estar a servi¢o do
bem da Igreja. Eu me sinto impelido
agora a pedir ao Senhor — uni-vos, se
o desejardes, a minha oracdo — que
ndo permita que na Igreja a falta de
amor semeie cizania entre as almas.
A caridade € o sal do apostolado dos
cristaos: se o sal perde o sabor, como
poderemos apresentar-nos diante do
mundo e dizer-lhe de cabeca erguida:
Aqui esta Cristo?

Portanto, repito-vos com Sao Paulo:
Ainda que eu falasse as linguas dos
homens e dos anjos, se ndo tiver
caridade, sou como bronze que soa ou
como cimbalo que tine. E ainda que
tivesse o dom da profecia e
conhecesse todos os mistéerios e toda a
ciéncia, e se tivesse toda a fé, a ponto
de mudar os montes de um lado para
outro, se ndo tiver caridade, nada sou.
E ainda que distribuisse todos o0s
meus bens para sustento dos pobres e
entregasse o meu corpo para ser



queimado, se ndo tiver caridade, nada
disso me aproveita (1 Cor XIII, 1-3).

Perante estas palavras do Apdstolo
das Gentes, ha quem concorde com
aqueles discipulos que, quando
Nosso Senhor lhes anunciou o
Sacramento da sua Carne e do seu
Sangue, comentaram: Dura é esta
doutrina, e quem a pode escutar? (Jo
VI, 61). E dura, sim, Porque a
caridade que o Apostolo descreve
ndo se limita a filantropia, ao
humanitarismo ou a logica
comiseracdo pelo sofrimento alheio:
exige o exercicio da virtude teologal
do amor a Deus e do amor, por Deus,
aos outros. Por isso, a caridade nunca
ha de acabar; mas as profecias
passardo, e as linguas cessardo, e a
ciéncia sera abolida... Agora
permanecem estas trés virtudes: a fé,
a esperanca e a caridade; mas a maior
delas é a caridade (1 Cor XII, 8, 13).

0 UNICO CAMINHO



Ja nos convencemos de que a
caridade nada tem a ver com essa
caricatura que as vezes se tem
pretendido fazer da virtude central
da vida do cristao. Entao, por que a
necessidade de a pregar
continuamente? Sera que é um tema
obrigatorio, mas com poucas
possibilidades de se manifestar em
fatos concretos?

Se olharmos ao nosso redor, talvez
achemos razdes para pensar que a
caridade é uma virtude iluséria. No
entanto, considerando as coisas com
sentido sobrenatural, descobriremos
também a raiz dessa esterilidade: a
auséncia de uma vida de relacao
intensa e continua, de tu a Tu, com
Nosso Senhor Jesus Cristo; e o
desconhecimento da obra do Espirito
Santo na alma, cujo primeiro fruto é
precisamente a caridade.

Citando uns conselhos do Apostolo -
Levai uns a carga dos outros e assim



cumprireis a lei de Cristo (Gal VI, 2) —,
acrescenta um Padre da Igreja: Se
amarmos a Cristo, suportaremos
facilmente a fraqueza dos outros,
também a daquele que ainda ndo
amamos por ndo ter obras boas
(Santo Agostinho, De diversis
quaestionibus LXXXIII, LXXI, 7 (PL 40,
83)).

E assim que se vai elevando o
caminho que nos faz crescer na
caridade. Se pensassemos que
devemos primeiro ocupar-nos em
atividades humanitarias, em obras
assistenciais, excluindo o amor do
Senhor, estariamos enganados. Ndo
descuidemos Cristo por causa da
preocupagdo pelo proximo enfermo, ja
que devemos amar o enfermo por
causa de Cristo (Santo Agostinho,
Ibidem).

Olhai constantemente para Jesus,
que, sem deixar de ser Deus, se
humilhou tomando a forma de servo



(Cfr. Phil II, 6-7) para poder servir-
nos, porque so seguindo nessa
mesma direcdo € que se revelam os
anseios que valem a pena. O amor
busca a unido, procura identificar-se
com a pessoa amada; e, ao unir-nos a
Cristo, dar-nos- a ansia de secundar a
sua vida de entrega, de amor
incomensuravel, de sacrificio até a
morte. Cristo situa-nos perante o
dilema definitivo: ou consumirmos a
nossa existéncia de forma egoista e
solitaria; ou dedicarmo-nos com
todas as forgas a uma tarefa de
servico.

Para terminar este tempo de
conversa com o Senhor, vamos pedir-
lhe agora que nos conceda a graca de
repetir, com Sao Paulo, que
triunfamos pela virtude dAquele que
nos amou. Razdo pela qual estou
certo de que nem a morte, nem a vida,
nem os anjos, nem os principados,
nem as virtudes, nem o presente nem
o futuro, nem a for¢a, nem o que hda de



mais alto, nem de mais profundo, nem
qualquer outra criatura poderad
jamais separar-nos do amor de Deus,
que esta em Jesus Cristo, Senhor
Nosso (Rom VIII, 37-39).

E deste amor que a Escritura canta
também com palavras ardentes: As
aguas copiosas ndo puderam
extinguir a caridade nem o0s rios
arrastd-la (Cant VIII, 7). Foi este amor
que cumulou sempre o Coragdo de
Santa Maria, até enriquecé-la com
entranhas de Mdae para com a
humanidade inteira. Na Virgem, o
amor a Deus confunde-se também
com a solicitude por todos os seus
filhos. O seu coracdo dulcissimo,
atento até os menores detalhes — ndo
tem vinho (Jo 11, 3) -, deve ter sofrido
muito ao presenciar aquela
crueldade coletiva, aquele
encarnicamento que foi, da parte dos
verdugos, a Paixdo e Morte de Jesus.
Mas maria ndo fala. Como seu Filho,



ama, cala e perdoa. Essa € a forca do
amor.

(Homilia pronunciada em 6/04/1967)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-
do-amor/ (06/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/com-a-forca-do-amor/

	Com a Força do Amor

