
opusdei.org

Formação da
personalidade (5):
Coerência, edificar a
ordem interior

Uma das características da
personalidade madura é a
capacidade de conjugar a
exibição de uma atividade
intensa com a ordem e a paz
interior. Último artigo da série
sobre Formação da
Personalidade.

14/10/2016



Quando Santo Agostinho, já ancião,
escrevia “pax omnium rerum
tranquillitas ordinis” – “a paz de
todas as coisas é a tranquilidade da
ordem”[1], fazia-o com base na
experiência de quem levava anos
vendo-se requisitado constantemente
por todo tipo de tarefas: o governo
pastoral da porção do Povo de Deus
que estava aos seus cuidados; sua
pregação abundante; os desafios de
uma época convulsionada de
mudanças sociais e culturais. Não é
isso, pois, um aforismo escrito no
sossego do retiro, mas no fragor da
vida diária, com todos os seus
imprevistos e vai e vens. A coerência
desse santo era uma conquista
cotidiana; com o passar dos dias, o
seu esforço por “acertar o alvo”
consolidava mais e mais o seu
caráter.

Uma das características da
personalidade madura é a
capacidade de unir uma atividade



intensa com a ordem e a paz interior.
Alcançar este equilíbrio implica num
certo esforço: São Josemaria também
falava da sua luta nesse campo.
“Queria te ver dentro da minha
batina!” – dizia a uma pessoa que lhe
falava das dificuldades que gerava o
trabalho para cuidar da sua
formação – Porque também eu tenho
muitas tarefas. Em cima dessa
desordem temos de edificar a
ordem”[2]. A ordem, a coerência da
nossa vida, é um butim que vamos
ganhando, moeda a moeda, na
batalha de todos os dias: “começar
pela tarefa menos agradável e mais
urgente (...), ser perseverante no
dever quando era tão fácil abandoná-
lo, não deixar para amanhã o que
temos de terminar hoje... E tudo isto
para dar gosto ao Nosso Pai Deus!”[3]

O autodomínio

Essa batalha serena não tem a ver só
com as coisas que usamos e as



tarefas que enchem nosso dia, mas
também com o nosso coração. Sem
essa pulsação interior, a ordem seria
só gestão do tempo, “otimização de
processos”, eficácia empresarial,
porém não demonstraria autêntica
maturidade cristã. A coerência do
cristão se edifica num fluxo
constante, de dentro para fora e de
fora para dentro; cresce com o
domínio de si, a ordem nas
atividades, o recolhimento interior e
a prudência.

Não ignoramos os obstáculos que
existem para alcançar esta harmonia
interior. Apesar de apreciarmos a
grande atração que uma vida cristã
plena constitui, muitas vezes,
experimentamos tendências diversas
e, às vezes, contrárias. São Paulo o
expressou com força: “quando quero
fazer o bem, é o mal que se me
apresenta. Como homem interior,
ponho toda a minha satisfação na Lei
de Deus; mas sinto em meus



membros outra lei, que luta contra a
lei de minha mente e me aprisiona
na lei do pecado, que está nos meus
membros”[4]. Sentimos uma coisa e
queremos outra, notamos que
estamos divididos entre as coisas de
que gostamos e o que devemos fazer,
e, às vezes, a nossa vista acaba
perdendo um pouco de luz; inclusive
podemos chegar a pensar que afinal,
não importa sermos um pouco
incoerentes, o que no fundo mostra
que o nosso amor não é decidido.

E, no entanto, como brilha o louvor
que Nosso Senhor fez a Natanael!
“Eis um verdadeiro israelita, no qual
não há falsidade”[5]. Quem procura
conduzir-se de acordo com a voz de
Deus que ressoa em sua consciência,
inspira espontaneamente um grande
respeito: as pessoas íntegras atraem,
porque tudo nelas é autenticidade.
Ao contrário, a vida dupla, as
compensações – ainda que pequenas
–, a falta de sinceridade, escurecem o



rosto da nossa alma. Como todos
estamos expostos a esses pequenos
desvios de rumo, o caminho é sermos
simples e corrigirmo-nos com
perseverança; assim se evita o risco
de acabar à deriva no alto mar da
vida.

Para tocar a melodia de Deus

Se quisermos pôr ordem em nosso
interior, não devemos desejar só que
a nossa inteligência “domine” a
imaginação e canalize a força dos
sentimentos e afetos: temos que
descobrir tudo o que esses
companheiros de viagem podem e
devem dizer. Dito de outra forma:
não se pode corrigir a dissonância
suprimindo uma das melodias: Deus
nos fez polifônicos. O senhorio de si
mesmo, também conhecido desde
sempre como temperança, não é
frieza cerebral: Deus nos quer com
um coração que seja “grande, forte e
terno, afetuoso e delicado”[6].



Com o coração podemos tocar uma
música para o Senhor. Se quisermos
interpretá-la bem, convém acertar o
tom, como se afinam os instrumentos
para que deem uma nota adequada.
Trata-se de educar os afetos, de
fomentar uma sensibilidade pelo que
é autenticamente bom, porque
responde a nosso ser pessoal, com
todas as suas dimensões. Os
sentimentos dão colorido à nossa
vida e permitem perceber com maior
riqueza o que acontece ao nosso
redor. No entanto, do mesmo modo
como um quadro saturado de cores
sem equilíbrio não é agradável, ou
um instrumento desafinado
incomoda, o coração abandonado ao
vai-e-vem sentimental racha a
harmonia de nossa personalidade, e
rompe, às vezes de modo importante,
nossas relações com os outros.

São Josemaria aconselhava pôr “sete
ferrolhos”[7] no coração. Em uma
ocasião, explicava-o assim: “fechai-o



com os sete ferrolhos que
recomendo: um para cada pecado
capital. Porém não deixeis de ter
coração”[8]. A experiência
acumulada de séculos, também nos
lugares aonde o cristianismo não
chegou, mostra que os afetos e os
instintos sem controle podem
arrastar-nos como as águas de uma
enchente que espalha destruição por
onde passa. Não se trata de anular a
corrente, mas de fazer um trabalho
parecido com o dos engenheiros que
canalizam a água que desce das
torrentes das montanhas para que
movam uma turbina e produza
eletricidade. Uma vez controlada a
corrente – que poderia ter arrasado
árvores e casas –, todos podem viver
tranquilos e aproveitar essa
eletricidade para iluminar e aquecer
suas casas. Se nosso espírito não
consegue controlar de maneira
estável essas forças instintivas e
afetivas de nossa natureza, não pode



ter paz nem sossego: não pode existir
vida interior.

Tomar as rédeas do nosso dia

Um passo importante para sermos
senhores de nós mesmos é o de
superar a preguiça, um vírus
silencioso, porém eficaz, que pode
nos paralisar pouco a pouco se não o
mantivermos na linha. A preguiça se
fortalece em quem não tem um
norte, ou também em quem, tendo-o,
não começa a andar em sua direção.
“Não confundas a serenidade com a
preguiça, com o desleixo, com o
atraso nas decisões ou no estudo dos
assuntos”[9]. Pôr a cabeça no que
requer nossa atenção, evitar fugir do
que supõe um pouco de esforço, não
deixar para depois o que podemos
fazer agora... Sobre esses hábitos se
constrói uma personalidade ágil,
forte e serena.

Também convém estar atento ao
outro extremo, o ativismo



desordenado: “ Filho, que tua
atividade não esteja em muitas
coisas: se te apressares, não estarás
isento de delito; se perseguires, não
alcançarás e, se correres, não
escaparás”[10]. Maturidade de
personalidade significa aqui
ponderação, ordem em nossa
atividade. Para que a vida não nos
afogue com seus infinitos
requerimentos, será melhor tomar a
iniciativa para distribuir nossa
atividade nos tempos adequados, ou
seja, planejar – sem ficar
quadriculados – dando prioridade ao
que deve estar em primeiro lugar e
não ao que aparece em cada
momento. Assim evitamos que o
urgente se sobreponha ao
importante. Logicamente, não é
preciso programar tudo, porém
evitar que a improvisação leve à
perda de tempo porque
simplesmente nos dedicamos a
correr atrás do que acontece durante
o dia. Neste sentido, dizia São



Josemaria que “é preciso ter ordem
porque não temos tempo de fazer
tudo de uma vez”.

Em nosso dia há alguns momentos
chave que podemos fixar
previamente: a hora de dormir, a
hora de acordar, os tempos que
vamos dedicar exclusivamente a
Deus, a hora de trabalhar, a hora das
refeições... Depois está o campo de
fazer bem o que devemos fazer, com
rendimento, atenção e perfeição, ou
seja, com amor. “Cumpre o pequeno
dever de cada momento; faz o que
deves e está no que fazes”[11]. Trata-
se, em última análise, de um
programa de santidade que não tem
limites, porque se ordena a um
grande fim: fazer feliz a Deus e aos
outros. Ao mesmo tempo, esse amor
que nos leva a ter um horário nos
indicará quando devemos “quebrar”
o plano, porque o bem de outras
pessoas o exige, ou por tantos outros
motivos que se apresentam com



claridade para quem vive em
presença Deus.

Cultivar o espaço interior

A interioridade é o centro vivo da
pessoa, o que faz com que suas
forças, qualidades, disposições de
ânimo e ações formem uma unidade.
Quem é capaz de viver dentro de si,
de recolher os sentidos e potências
até sossegar a alma, desenvolve uma
personalidade mais rica, porque é
mais capaz de relacionar-se, de
dialogar. “O silêncio – dizia Bento
XVI – é parte integrante da
comunicação e sem ele não existem
palavras com densidade e
conteúdo”[12].

Para não limitar-se a nadar na
superfície da vida, é preciso dedicar
tempo a refletir sobre o que nos
aconteceu, o que lemos, o que nos
disseram, e, sobretudo as luzes que
recebemos de Deus. Refletir alarga e
enriquece nosso espaço interior: nos



ajuda a integrar as diversas facetas
de nossa vida – trabalho, relações
sociais, descanso, etc. – com o projeto
de vida cristã que realizamos com a
ajuda do Senhor. Este hábito implica
aprender a entrar em nossa alma,
superando a pressa, a impaciência, a
dispersão. Abre-se assim um espaço
de meditação na presença de Deus:
“Quem de nós, à noite, antes de
terminar o dia, fica sozinho, e faz-se
a pergunta: o que aconteceu hoje no
meu coração? O que aconteceu? Que
coisas aconteceram através do meu
coração?”[13].

Conseguimos esse sossego de espírito
quando nos afastamos das tensões da
vida e detemos a imaginação e as
solicitações dos assuntos pendentes;
quando detemos o ritmo da vida
exterior e calamos tanto por fora
como dentro de nós. Dessa maneira,
nossos conhecimentos e experiências
adquirem profundidade,
aprendemos a admirar, a



contemplar, a saborear os bens do
espírito, a escutar a Deus. Com esta
riqueza interior, quando saímos de
nós poderemos desfrutar mais a
comunicação com os outros, pois
teremos algo pessoal, algo nosso,
para contribuir.

No silêncio, poderemos escutar a voz
do Senhor. Quando Deus quer passar
diante de Elias no monte Horeb, a
Sagrada Escritura nos diz que não
estava na violência do furacão que
quebrava as pedras, nem no tremor
do terremoto, nem no fogo que o
seguiu, mas numa brisa que mal se
notava[14]. Calar-se é muito bom;
não é nenhum vazio, mas vida
autêntica e plena se permite
estabelecer um diálogo íntimo com
Deus. “Um fio sonoro de silêncio:
assim se aproxima o Senhor, com a
sonoridade do silêncio que é próprio
do amor”[15].

A sabedoria do coração



“Inteligente é o que possui o coração
sábio”[16]. A capacidade de
recolhimento nos permite consolidar
cada vez com mais profundidade os
motivos que dirigem nossa vida. A
coerência amadurece então como a
fruta ao sol, e verte-se em nós o licor
da sabedoria que nos ajuda a acertar
em nossas decisões.

Nem sempre é necessário dar
respostas imediatas ao que nos
aparece. A prudência, muitas vezes,
levará a informar-nos bem antes de
julgar ou tomar uma decisão, porque,
frequentemente, as coisas não são
como parecem à primeira vista. Uma
pessoa madura caracteriza-se por
estudar os assuntos com atenção,
recorrer à memória de experiências
passadas com temas semelhantes e
pedir conselho a quem está em
condições de dá-lo. E, antes de tudo,
algo que para um cristão é muito
natural, quase um reflexo: pedir
conselho a Deus: “não tomes uma



decisão sem te deteres a considerar o
assunto diante de Deus”[17]. Assim é
mais fácil aplicar à situação concreta
um juízo ponderado, sem ceder à
superficialidade, à comodidade, ao
peso da vida passada, ou à pressão
do ambiente. E ter a valentia de
tomar a decisão – ainda que toda
decisão traga um risco – e de
executá-la sem demoras, com a
disposição de retificar, se mais tarde
percebermos que nos enganamos.

A coerência cristã – fruto de uma
interioridade cultivada – nos coloca
em última instância em condições de
entregar-nos a um ideal e de
perseverar nele. “Senhor, dá-me
graça para largar tudo o que se refira
à minha pessoa. Eu não devo ter
outras preocupações exceto a tua
Glória..., numa palavra, o teu Amor. –
Tudo por Amor!”[18].

José Benito Cabaniña – Carlos Ayxelà



Fotos de: Álvaro García Fuentes e
Ismael Martínez

[1] Santo Agostinho, De civitate Dei,
XIX, 13.1.

[2] São Josemaria, Notas de uma
reunião, 23/11/1972

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, 67

[4] Rm 7, 21-23.

[5] Jo 1, 47.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus,
177.

[7] São Josemaria, Caminho nn. 161,
188.

[8] São Josemaria, Notas de uma
reunião, Santiago de Chile, 30-
VI-1974. Estes pecados “são
chamados capitais porque geram



outros pecados, outros vícios. São o
orgulho, a avareza, inveja, a ira, a
impureza, a gula, a preguiça ou
acídia” (Catecismo da Igreja Católica,
n. 1866).

[9] São Josemaria, Forja, 467.

[10] Eclo 11,10.

[11] São Josemaria, Caminho, 815.

[12] Bento XVI, Mensagem para o 46º
dia Mundial das Comunicações
Sociais.

[13] Papa Francisco, Homilia,
10/10/2014

[14] Cfr. 1 Rs 19, 11-13.

[15] Papa Francisco, Homilia,
12/12/2013

[16] Pr 16,21

[17] São Josemaria, Caminho, 266



[18] São Josemaria, Forja, 247

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/coerencia-
edificar-a-ordem-interior/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/coerencia-edificar-a-ordem-interior/
https://opusdei.org/pt-br/article/coerencia-edificar-a-ordem-interior/
https://opusdei.org/pt-br/article/coerencia-edificar-a-ordem-interior/

	Formação da personalidade (5): Coerência, edificar a ordem interior

