opusdei.org

Cidadaos das duas
cidades

Uma das caracteristicas do
espirito do Opus Dei € 0 amor
ao mundo e, portanto, a
secularidade. Oferecemos parte
de uma entrevista a Dom
Alvaro del Portillo sobre a vida
e a personalidade de Séao
Josemaria, em que mostra como
o fundador do Opus Dei vivia e
apreciava esta dimensao
secular.

20/11/2023



A secularidade, que segundo o
Concilio Vaticano II é “a indole
propria e peculiar dos

leigos” (Lumen gentium, n. 31),
exprime-se também pelo correto
exercicio dos direitos proprios do
cidaddo, isto é, sendo catolicos
sem ser clericais ou beatos, e, ao
mesmo tempo, sendo cidaddos que
ndo esquecem que sdo catolicos no
momento das suas opg¢oes
decisivas. Este foi um ensinamento
constante do Fundador do Opus
Dei. Gostaria de saber de algum
exemplo tomado diretamente da
sua vida.

A secularidade, que se pode
considerar como a unido harmonica
da alma sacerdotal com a
mentalidade laical, que o Padre quis
para todos os membros da Obra,
sacerdotes e leigos, homens e
mulheres, sempre esteve nele em
primeiro plano e foi um elemento
constitutivo do seu carater, da sua



existéncia. Por exemplo,
manifestava-se no seu vivo sentido
da justica, bem como no exercicio
dos direitos civicos, que nunca
deixou de viver e que o levou a
dedicar um capitulo do livro Sulco
ao tema da “Cidadania”.

Entre os milhares de episodios que
poderia citar, parece-me significativo
um da sua vida de estudante. A
partir do ano letivo de 1922-23,
quando ja tinha sido nomeado
Inspetor do Semindario de Saragoca e
recebido a tonsura, matriculou-se na
Faculdade de Direito da
Universidade de Saragoca. Em junho
de 1924, prestou exame de Historia
da Espanha, uma matéria que
conhecia muito bem gracas aos seus
estudos no colegial e as suas muitas
leituras: teve sempre uma grande
inclinacdo pela Historia, que
dominava profundamente. Mas
como durante aquele ano néo tinha
assistido as aulas, quer por ndo ser



aluno ordindrio, quer por estar
muito ocupado com o estudo da
teologia e com o cargo de Inspetor do
Seminario, o professor advertiu-o
através de alguns amigos comuns de
que ndo devia apresentar-se a exame
porque o reprovaria. O jovem
Josemaria ficou atonito, pois ndo
tinha obrigacdo de assistir as aulas, e,
para reivindicar um direito que lhe
assistia pelo regime académico, e por
estar muito bem preparado, resolveu
apresentar-se. O professor reprovou-
o sem lhe fazer uma so pergunta.

Josemaria refletiu com calma sobre o
que acontecera e decidiu escrever ao
professor e expor-lhe
respeitosamente que havia cometido
uma injustica e que tinha obrigacao
de repara-la. Acrescentou que
desejava apresentar-se a exame em
setembro e queria estar certo de que
seria tratado imparcialmente.



Naquela época, os professores
gozavam de plena autonomia e
decidiam com absoluta liberdade
sobre o desenrolar das provas e as
notas correspondentes. Nao era facil
a um aluno fazer valer os seus
direitos, por mais respeitoso que se
mostrasse. Em setembro, o professor
foi muito correto: reconheceu o seu
erro e o aluno passou.

Era também muito secular a
simplicidade com que, embora de
batina, lidava com os seus colegas
universitarios. Vez por outra, a saida
das aulas, convidavam-no para um
aperitivo num local frequentado
pelos estudantes, o bar Abdén, no
Paseo de la Independencia, junto a
Plaza de la Constitucion. Josemaria
aceitava o convite de vez em quando,
e assim cultivava essas amizades de
um modo muito natural. O seu
comportamento era tdo sacerdotal e,
ao mesmo tempo, tdo humano que,
quando se ordenou, alguns dos seus



colegas o escolheram como confessor
habitual.

Advogado e sacerdote. Houve
algum momento em que o
Fundador do Opus Dei fez valer
essa dupla condicdo?

Os estudos civis serviram-lhe, entre
outras coisas, para dar aulas
particulares que contribuiram para
manter a familia, tanto em Saragoca
COImMO NOS seus primeiros anos em
Madrid. Mas nunca voltou a fazer
uso do seu titulo civil, porque quis
ser sempre um sacerdote cem por
cento.

E significativo um episédio que se
deu durante a guerra civil espanhola.
Quando, em Madrid, o Padre se viu
impossibilitado de exercer o
ministério sacerdotal e o clima se
tornou irrespiravel, pois era
constante o perigo de morte — prisdes
e fuzilamentos em massa, queima de
igrejas e conventos, auténtica



perseguicdo religiosa -, nao teve
outra saida sendo atravessar a
fronteira pelos Pireneus e alcancar a
zona livre através de Andorra. O
ponto de partida era Barcelona.
Lendo o jornal, viu que um colega
seu da Universidade de Saragoca,
Pascual Galbe, era juiz do Tribunal
de Barcelona, como representante do
Governo autonomo da Catalunha.
Tinham sido grandes amigos, mas,
naquelas circunstancias, ndo era facil
prever como se comportaria. Por
isso, o Padre fez-lhe saber por meio
de Tomas Alvira — que tinha sido, por
sua vez, colega de secundario do juiz
— que se encontrava em Barcelona e
desejava vé-lo. “No tribunal néo -
respondeu este -; € melhor que venha
almocar a minha casa”.

Mal o viu, Pascual Galbe abragou-o
emocionado: “Nao sabe quanto sofri;
pensei que tinha morrido...” Para
ajuda-lo a sair do perigo, propos-lhe
que passasse a trabalhar no Tribunal



de Barcelona, como advogado ou
magistrado; com efeito, era uma
pessoa muito influente e, além disso,
os tribunais tinham uma necessidade
real de pessoas formadas em Direito.
Mas o Padre néo aceitou: “Se, quando
ndo perseguiam o clero e a Igreja,
ndo exerci esta profissdo porque
devia dedicar-me por inteiro ao meu
sacerdocio, ndo é agora, sem duvida,
que irei lancar mdao desta
escapatoria, para sobreviver
servindo uma autoridade que
persegue a minha Mae, a Santa
Igreja”. O juiz tentou convencé-lo:
“Se 0 apanharem, o que é muito
provavel, vdo mata-lo”. O Padre
respondeu: “Ndo me importo; eu vivo
para o meu sacerddcio e ndo me
importo de que me matem”.

Parece-me que é nesta linha que se
situa também a questdo do titulo
nobiliarquico...



E um ponto a que convém dedicar
algumas palavras porque, além do
mais, poe de manifesto a grande
humildade do Padre.

Conscientes de tudo o que o
Fundador do Opus Dei significava
para nos, seus filhos, bem como para
a Igreja, comecamos a reunir com
prudéncia e amor filial todos os
dados que pudemos sobre a sua
familia. Aproveitavamos para isso as
viagens que os membros da Obra,
por motivos apostolicos ou
profissionais, faziam aos lugares
onde o nosso Fundador tinha vivido
com a sua familia ou de onde
procediam os seus antepassados.

Nos anos sessenta, enviamos as
noticias e dados coligidos em
primeira méo a um conhecido
especialista em genealogia de
Aragao, que verificou existirem
alguns titulos nobilidrquicos que
pertenciam em linha direta a familia



do nosso Fundador. Na minha
qualidade de Secretario Geral do
Opus Dej, resolvi pedir ao
genealogista um estudo mais
profundo. De posse desses dados,
sugerimos ao Padre que pensasse na
possibilidade de solicitar a
reabilitacdo desses titulos. Tinhamos
muito presente até que extremos a
familia do nosso Fundador tinha
trabalhado e sofrido pela Obra. A
principio, o Padre eludiu o problema.
Depois, deu-se conta de que ndo se
tratava de uma questdo meramente
pessoal, mas dizia respeito ao seu
irmdo e aos descendentes de seus
pais. Meditou detidamente no
assunto na presenca de Deus. Na sua
vida privada, o Padre distinguia
sempre, por um lado, os seus deveres
e 0s seus direitos de cristdo e de
sacerdote, que procurou cumprir e
exercitou heroicamente em todas as
circunstancias, e, por outro, 0s seus
direitos e deveres de cidaddo, ndo
incompativeis com 0s primeiros: o



seu sacerdocio abarcou toda a sua
existéncia, mas nem por isso
renunciou as suas obrigacoes e
direitos como membro de uma
familia e como cidaddo, dando
exemplo também neste ponto aos
seus filhos e as pessoas com quem se
relacionava.

Além de querer compensar de algum
modo os sacrificios e sofrimentos que
a fundacéao e o desenvolvimento do
Opus Dei tinham custado aos seus
familiares, compreendeu que nao
podia fazé-los pagar novamente
pelas consequéncias do seu
desprendimento pessoal das honras
humanas: com efeito, de acordo com
a legislacdo espanhola vigente, so ele
—na sua condicao de primogénito —
podia recuperar os direitos
nobilidrquicos. Repito que pouco se
importava com as honras. A solucéo
foi reclamar aqueles direitos para
depois transmiti-los ao irmao.
Considerou, insisto, que ndo podia —



por uma falsa humildade e menos
ainda por medo as criticas e
difamacdes — privar o seu irmdo e os
seus sobrinhos de algo que lhes
pertencia.

Mas sabia muito bem que esse gesto
poderia ser mal interpretado, e, por
1sso, antes de tomar uma decisao
definitiva, pediu conselho a diversas
pessoas, ndo so da Obra. Entre
outros, consultou o cardeal
Dell'Aqua, o cardeal Marella, o
cardeal Larraona, o cardeal
Antoniutti, o cardeal Bueno Monreal,
arcebispo de Sevilla e seu bom amigo
de longa data, e D. Casimiro Morecillo,
arcebispo de Madrid, também seu
velho amigo.

Todos lhe deram parecer favoravel e
0 animaram a levar adiante o
projeto. O cardeal Larraona, que era
um insigne canonista, esclareceu-lhe
que ndo so tinha direito a reclamar
os titulos nobilidarquicos, como tinha



obrigacdo de fazé-lo, pela sua
condi¢do de Fundador da Obra: “O
sr. sempre ensinou os seus filhos a
cumprir os seus deveres civis e a
exercer todos os seus direitos de
cidadaos. Portanto, se ndo o fizesse,
iria dar-lhes mau exemplo”. O
cardeal pensava que, se o Fundador
renunciasse aquele direito tao
liquido e certo, os seus filhos do Opus
Dei e muitos outros bons catolicos
seguiriam provavelmente esse
exemplo de humildade, renunciando,
talvez, a direitos irrenunciaveis.

O nosso Fundador informou
igualmente a Secretaria de Estado do
Vaticano. Todos concordaram.
Dispunha também do parecer
favoravel das autoridades civis
competentes. Mas o nosso Fundador
previa claramente o que aconteceria:
sabia que seria criticado por pessoas
pouco informadas, por alguns
provaveis invejosos e malévolos, e
por outros de lingua comprida,



instigados pelo demoénio. Via com
toda a clareza que era como oferecer
a todos esses, em bandeja de prata,
um pretexto para insulta-lo.

Tal como previra, ndo faltaram as
criticas e os falatorios, que puseram
em evidéncia a sua heroica e
profunda humildade. Do mesmo
modo que sempre exercera 0s seus
direitos, cumpriu um dever de
justica, para dar exemplo aos seus
filhos, e procurou explicar
claramente que o assunto em si ndo
tinha a menor importancia.

Em 24 de junho de 1968, foi-lhe
reconhecido oficialmente o titulo de
marqués de Peralta. A partir desse
dia, aumentaram as polémicas, que
se arrastaram durante algum tempo.
Houve também pessoas amigas que
lhe pediram esclarecimentos ou que
lhe manifestaram a sua
solidariedade. O nosso Padre
enfrentou sempre o assunto com



clareza e, mais de uma vez, com
senso de humor.

Algum tempo depois, quando as
murmuracodes se acalmaram e se
podia considerar o problema mais ou
menos encerrado, entdo, sem
nenhuma publicidade, deu os passos
necessarios para — como previra
desde o principio - ceder o titulo ao
irmdo, de modo que pudesse
transmiti-lo por sucessado aos seus
descendentes.

O Fundador do Opus Dei detestava
essa forma de clericalismo que
consiste em pretender
tratamentos de favor. Por isso,
ndo gostava do costume,
difundido em ambientes
eclesiasticos, de pedir
atendimento gratuito a alguns
profissionais por serem
advogados, médicos, engenheiros
ou dentistas “catolicos”. O



Fundador empenhava-se em pagar
sempre os honorarios”.

Chegava ao extremo de pagar os
proprios exames meédicos a que se
submetia na Clinica da Universidade
de Navarra, apesar de ser o Grao-
Chanceler dessa Universidade.

Por outro lado, sabia exigir que os
trabalhos que encomendava se
executassem de acordo com o que
era devido em justica. Vem-me a
memoria um episddio que me parece
significativo. Quando se projetou o
oratorio do Conselho Geral do Opus
Dei, decidiu-se fazer o piso de
marmore, com desenhos geométricos
formados cada um por uma s6 pedra.
Foi aprovado um or¢camento em que
se previa essa condi¢ao; mas, quando
0 marmorista acabou de polir toda a
superficie e deu o trabalho por
terminado, o Padre notou que os
desenhos tinham sido compostos
com varias pecas justapostas e que se



notavam as juntas. Pareceu-lhe um
trabalho inaceitavel, principalmente
porque se tratava de um lugar
destinado ao culto. Conversou
comigo e com outras pessoas e
resolveu mandar levantar o piso e
troca-lo. Os motivos eram claros: o
orcamento fora aprovado com
aquela condicdo e o servico ja tinha
sido pago. Aceitar aquele trabalho
“marretado” seria uma falta de
pobreza, e, além disso, para os que
viessem depois de nos, um exemplo
desedificante de pouco esmero nas
coisas destinadas ao Senhor.

A propdsito dos direitos do
cidadao, o ensinamento do
Fundador é também muito claro
no que diz respeito ao exercicio
das atividades politicas. Os
membros do Opus Dei, na politica
como em todas as outras
atividades temporais, tém a
mesma liberdade, os mesmos
direitos e deveres que os demais



cidaddos catdlicos. E um aspecto
que muitas vezes ndao foi bem
entendido, especialmente por
causa da situacdao espanhola.
Poderia recordar algum episodio
a este proposito, comecando pela
atitude do Fundador em relacao
ao comunismo e ao nazismo?

No que diz respeito ao comunismo e
ao marxismo, o Padre foi sempre fiel
aos clarissimos ensinamentos do
Magistério da Igreja sobre essas
ideologias. E manifestou
frequentemente em publico a sua
atitude, porque as circunstancias o
exigiam; a sua oposi¢do nao era fruto
das dificuldades que sofreu
pessoalmente sob a ditadura
comunista na Espanha - tinha
perdoado desde o primeiro momento
-, mas devia-se ao ateismo e ao
carater desumano e antirreligioso
dessa doutrina.



Especialmente nos comecos dos anos
sessenta e, particularmente, nas suas
catequeses pela Peninsula Ibérica e
pela América Latina, perante a
difusdo entre os fiéis de correntes
que tentavam conciliar o
cristianismo com o marxismo, o
nosso Fundador fez-se eco dos
ensinamentos recordados com
frequéncia por Paulo VI e das
condenacdes contidas nos
documentos dos Dicastérios romanos
competentes.

Um trecho de uma homilia que
pronunciou em 1963 ilustra muito
claramente a sua atitude em relacéo
ao comunismo: “Urge repetir — ndo
me meto em politica, afirmo a
doutrina da Igreja — que o marxismo
é incompativel com a fé de Cristo.
Existe coisa mais oposta a fé que um
sistema que baseia tudo em eliminar
da alma a presenca amorosa de
Deus? Gritai-o com muita forga, de
modo que se ouga claramente a vossa



voz: para praticarmos a justica, ndo
precisamos do marxismo para nada.
Pelo contrario, esse erro gravissimo —
pelas suas solugdes exclusivamente
materialistas, que ignoram o Deus da
paz — ergue obstaculos no caminho
para a felicidade e para o
entendimento entre os homens.
Dentro do cristianismo encontramos
a boa luz que da sempre resposta a
todos os problemas: basta que vos
empenheis sinceramente em ser
catdlicos, “non verbo neque lingua,
sed opere et veritate”, ndo com
palavras nem com a lingua, mas com
obras e na verdade. Dizei isso
sempre que surgir a ocasiao —e
procurai-a, se for preciso -, sem
reticéncias, sem medo” (Amigos de
Deus, n. 171).

No fim dos anos trinta, depois de ter
vivido a triste experiéncia da guerra
civil, a maior parte dos espanhdis
alimentava uma clara aversio pelo
comunismo. Ndo acontecia 0 mesmo



com o nazismo; mais ainda, a
propaganda oficial, por um ou outro
motivo, ndo so silenciou os crimes do
nacional-socialismo, mas proibiu na
Espanha a publicac¢do do documento
pontificio que o condenava. Por isso,
0 nosso Fundador teve de
pronunciar-se mais de uma vez
contra 0 nazismo no seu ministério
sacerdotal. Precisamente porque em
alguns ambientes oficiais espanhois
0 regime nazista era visto com
simpatia, sentiu-se no dever de por
em guarda os que se esqueciam das
aberracoes dessa ideologia; ndo
criticava somente o seu totalitarismo,
mas também as perseguicdes e as
discriminacdes aos catolicos, aos
judeus, etc., e o tom de religido paga
que caracterizava o racismo nazista.
Foi prdadigo em dar a conhecer o
conteudo do documento pontificio de
condenacdo e em difundi-lo
privadamente.



Mas alguns jornais, prontamente
desmentidos, falaram
recentemente de uma “simpatia”
do Fundador pelo nazismo”.

E uma insinuacéo aberrante que se
desqualifica por si mesma. Mas
aproveito o ensejo para dar a
conhecer um testemunho que me
chegou precisamente por ocasiao
dessa campanha de calunias. (Um
paréntese: quando se passam coisas
deste género, continuamos a seguir o
critério seguro que o Padre nos
deixou: perdoar desde o primeiro
momento, rezar pelos que caluniam,
reafirmar a verdade e, sempre,
“afogar o mal em abundancia de
bem”, persuadidos, além disso, de
que a verdade acaba sempre por
triunfar). Pois bem: datada de 9 de
janeiro de 1992, recebi de Madrid
uma carta do sr. Domingo Diaz-
Ambrona que diz assim:



“Conheci o futuro Bem-aventurado
durante a guerra civil espanhola.
Junto com minha mulher, estava
refugiado na embaixada de Cuba e,
enquanto nos encontravamos ali,
chegou o momento do parto da nossa
filha Guadalupe, que nasceu em 3 de
setembro de 1937 no Sanatorio
Riesgo, hoje desaparecido, que entdo
estava sob a protecdo da bandeira
inglesa. Devido a situacdo em que se
encontrava o pais, ndo a podiamos
batizar, e assim o comentei com um
bom amigo meu, José Maria
Albareda.

“Poucos dias depois, José Maria
Albareda disse-me que um sacerdote
amigo seu viria administrar o
batismo a crian¢a num dia
determinado. Confiando na protecdo
que a bandeira inglesa do sanatorio
nos oferecia, convidei os padrinhos e
outros amigos para a ceriménia. O
sacerdote chegou as cinco da tarde,
duas horas antes do previsto, e



permaneceu cOnosco apenas o tempo
necessario para batizar a nossa filha.
Foi tudo tdo rdpido que nem sequer
lhe perguntamos o nome. Mais tarde,
soube que se tratava de mons.
Escriva. O seu comportamento foi
uma licdo de prudéncia para todos
nos, naqueles momentos dificeis. Eu
tentei fazé-lo ficar, mas disse-me:
"Ha muitas almas que precisam de
mim'.

“Durante esse periodo, pelo que vim
a saber depois, apesar de ndo dispor
sendo de um documento de
identidade precario e de o clima
social e politico ser muito perigoso
para um sacerdote, desenvolvia um
intenso trabalho apostolico:
confessava muitas pessoas — as vezes,
com risco de vida -, pregava retiros
mudando constantemente de local e
atendia um grupo de religiosas que
sofriam os efeitos da perseguicao.



“Mas, como disse, naquela época eu
ndo sabia de quem se tratava. Soube-
0 mais tarde, durante um encontro
casual no trem da linha Madrid-
Avila, no més de agosto de 1941.
Viajava com minha mulher e a
minha filha de quatro anos quando
D. Josemaria, ao ver-nos, nos
reconheceu, entrou no nosso
compartimento e disse: "Fui eu que
batizei esta menina'.
Cumprimentamo-nos, disse-me o seu
nome e passamos a falar da situacao
historica que atravessavamos.
Encontrdvamo-nos num momento
decisivo da histdria da Europa:
lembro-me de que eu estava
impaciente por chegar quanto antes
a Navas del Marqués, para saber pelo
radio como ia o0 avanco das tropas
alema@s em territorio russo.

“Comentei-lhe que acabava de
regressar de uma viagem a
Alemanha e que pudera notar o
medo que tinham os catolicos



daquele pais de manifestar as suas
convicgoes religiosas. Isso levara-me
a desconfiar do nazismo; mas, como
a muitos espanhais, escapavam-me
0s aspectos negativos do sistema e da
filosofia nazista, deslumbrados como
estdvamos pela propaganda de uma
Alemanha que se apresentava como
a forca que aniquilaria finalmente o
comunismo. E quis saber a sua
opinido.

“Pelas razdes que acabo de expor,
surpreendeu-me profundamente,
naqueles momentos, a resposta
taxativa daquele sacerdote, que tinha
uma informacgdo muito certeira
sobre a situacdo da Igreja e dos
catolicos sob o regime de Hitler.
Mons. Escriva falou-me com muita
forca contra aquele regime
anticristdo, com um vigor que
denotava o seu grande amor pela
liberdade. Devo dizer que, na
Espanha de entdo, ndo era facil
encontrar pessoas que condenassem



de forma tdao contundente o sistema
nazista e que denunciassem com
tanta clareza a sua raiz anticrista.
Por isso, essa conversa, naquele
momento histérico preciso, em que
ainda ndo se conheciam todos os
crimes do nazismo, ficou-me
profundamente gravada na
memoria.

“Algum tempo depois, comentei esse
encontro com o meu amigo José
Maria Albareda e vim a saber que
tinha estado a conversar com o
Fundador do Opus Dei.

“Eu ndo pertenco ao Opus Dei, mas a
minha experiéncia pessoal permite-
me afirmar que quem sustente uma
opinido contraria sobre o
pensamento de mons. Josemaria
Escriva neste ponto so pretende
ofuscar inutilmente a vida santa
deste futuro Bem-aventurado, que
era um grande apaixonado da
liberdade”.



E um testemunho irrefutdvel que
confirma os ditames do senso
comum...

Obviamente, o Padre distinguia entre
0 nazismo e o povo alemao.
Precisamente porque sentia uma
particular estima por aquela nacao -
era um sentimento herdado de seu
pai -, doia-lhe muitissimo vé-la
submetida aquela ditadura
aberrante. E a sua pena aumentou
quando rebentou a Segunda Guerra
Mundial.

E as relagées com o franquismo?

Antes de responder, parece-me
indispensavel repetir uma
consideracdo bem conhecida: a
atividade e a finalidade do Opus Dei
sdo exclusivamente espirituais, como
também foram unicamente
espirituais a missao e o ministério
sacerdotal do seu Fundador. O
Governo de uma nacao - seja qual
for — e 0 Opus Dei sdo realidades que



se movem em planos totalmente
diferentes. A Prelazia anima os seus
membros a exercer os seus direitos e
a cumprir diligentemente os seus
deveres como cristaos coerentes, mas
deixa-lhes a mais completa liberdade
nas opcoes temporais; mais ainda,
fomenta essa liberdade: o unico
critério que lhes da neste ponto é o
de que sigam as eventuais
orientacdes emitidas pela Hierarquia
eclesiastica.

No caso do franquismo, é preciso
recordar que o fim da guerra civil
significou o ressurgimento da vida
da Igreja, das associacdes, das escolas
catodlicas, com uma clara tomada de
posicdo da Hierarquia em favor do
general Franco, que era considerado
em muitos ambientes como
“providencial”. Basta pensar que,
terminada a guerra civil, as catedrais
e paroquias de toda a Espanha
ostentavam na fachada simbolos da
Falange com a inscricdo: “Caidos por



Deus e pela Espanha. Presentes!” O
Fundador do Opus Dei protestou
muitas vezes contra esse abuso.

Nessa situacdo, o Padre, embora
reconhecesse em Franco o mérito da
pacificacgdo, teve de opor resisténcia
a dois perigos: por um lado, a
instrumentalizacdo da fé, ante a
tentativa de determinados grupos de
monopolizar a representacdo dos
catdlicos na vida publica; por outro, a
tendéncia de alguns ambientes
catdlicos a servir-se do poder publico
como de um braco secular. Em suma,
duas facetas do clericalismo.

O Padre sempre reconheceu que era
da competéncia exclusiva da
Hierarquia dar orientacdes aos
catolicos em matéria politica; por
isso, absteve-se rigorosamente de
pronunciar-se. A Hierarquia
encorajou abertamente os catolicos a
apoiar Franco, tanto assim que
diversos ministérios tiveram



representantes da Acdo Catolica e de
outras organizacoes religiosas. E o
clericalismo chegou a tal extremo
que houve quem pedisse (e,
naturalmente, obtivesse) autorizacao
do seu bispo para aceitar o cargo de
ministro.

Quando, na década de cinquenta,
alguns membros da Obra foram
nomeados ministros de Franco, o
Padre ndo o aprovou nem
desaprovou: agiam no uso da sua
liberdade de cidaddos catolicos,
respeitosos para com a Hierarquia,
apesar de ter havido quem tentasse
atribuir a Obra como tal pressdes ou
ingeréncias no campo politico. Nao
nos faltaram dificuldades e
incompreensdes por esse motivo.

Ja nos anos quarenta, por exemplo,
diversos membros do Opus Dei
concorreram a catedras
universitarias e, como estavam bem
preparados, ganharam-nas



brilhantemente, sem qualquer
recomendacdo. Surgiu entdo uma
violenta reacdo dos inimigos da
Igreja que, desde fins do século
passado, controlavam a Universidade
por meio da “Institucion Libre de
Ensefianza”. Circulou o rumor,
absolutamente calunioso, de que os
membros do Opus Dei tinham ganho
0s concursos de maneira irregular,
quando a verdade é que nado
gozaram de nenhuma facilidade,
antes foram discriminados em favor
dos que pertenciam a outras
instituicOes catolicas, favorecidas
pelos ministros da Educacao
Nacional.

E ndo eram somente os inimigos da
Igreja que se opunham a Obra ou
ndo a compreendiam. Quando o
nosso Fundador, em 1947, passou
algum tempo na Espanha para
preparar a transferéncia do governo
da Obra para Roma, teve ocasido de
entrevistar-se com o Ministro das



RelacOes Exteriores, Martin Artajo,
que, antes de entrar no Governo,
tinha sido presidente da Ac¢ao
catolica espanhola. O Padre contou
mais tarde que, com grande surpresa
sua, o ministro lhe dissera que néo
entendia “como se podia estar
consagrado a Igreja, até com um
vinculo de obediéncia, e ao mesmo
tempo servir o Estado”. O Padre
explicou-lhe que ndo havia nenhuma
dificuldade, porque a “matéria” da
obediéncia devida a Igreja era a
mesma para ele como para o resto
dos catolicos, fossem ou ndo pessoas
consagradas a Deus: essa obrigacao
era do mesmo “grau”, ainda que por
um titulo diverso. Mas o ministro
ndo conseguiu entender essa verdade
palmar e ordenou que néo se
admitissem no Corpo Diplomatico
membros do Opus Dei ou pessoas
consideradas como tais, mesmo que
tivessem ganho o respectivo
concurso. Ao arrepio de toda a



justica, essa ordem foi cumprida em
varios casos.

Como outras organizacoes
catolicas apoiavam direta e
abertamente o regime, alguns ndao
conseguiam imaginar que a Obra
se comportasse de outra forma.
Mas o Padre sempre defendeu com
vigor a liberdade de opinido dos
seus filhos, e é natural que entre
os membros da Obra houvesse
quem apoiasse o franquismo e
quem estivesse na oposi¢do.
Lembro-me de um filme de uma
das catequeses do nosso
Fundador, em que conta que néo
hesitou em apresentar-se diante
de um personagem “muito
poderoso” para defender a
liberdade de opinido de um dos
seus filhos. Gostaria de conhecer
esse episodio com maior detalhe”.

Um membro da Obra tinha escrito
um artigo contrario ao regime



franquista. A reacdo das autoridades
foi muito dura, e essa pessoa teve de
exilar-se. Sobre o fato em si, o Padre
ndo tinha nada a dizer, porque se
tratava de questdes em que ndo
intervinha: diziam respeito
exclusivamente aos seus filhos, como
cidadaos livres e responsaveis que
eram. Mas, entre outras injurias que
se lancaram contra aquele membro
da Obra, afirmou-se que era “uma
pessoa sem familia”.

O nosso Fundador reagiu como um
pai que defende o seu filho. Foi
imediatamente a Espanha, solicitou
uma audiéncia a Franco e foi
recebido sem demora. Sem entrar no
meérito das divergéncias politicas,
afirmou com toda a clareza que nao
podia consentir que se dissesse de
um filho seu que era um homem sem
familia: tinha uma familia
sobrenatural, a Obra, e ele se
considerava pai daquela pessoa.
Franco perguntou-lhe: “E se o



meterem na cadeia?” O Padre
respondeu-lhe que respeitaria as
decisdes da autoridade judicial, mas
que, nesse caso, ninguém poderia
impedi-lo de prestar aquele seu filho
toda a assisténcia espiritual e
material de que necessitasse. Repetiu
as mesmas ideias ao Almirante
Carrero Blanco, braco direito de
Franco. Devo precisar que,
demonstrando ser cavalheiros e
possuir sentido cristéo, os dois
reconheceram que o nosso Fundador
tinha razdo.

Muitos ataques a Obra e a
liberdade dos seus membros
provinham diretamente de
instituicdes do regime, como a
Falange”.

Nesse sentido, é eloquente a carta
que o nosso Fundador escreveu em
28 de outubro de 1966 ao ministro
José Solis, chefe da Falange:

“Prezado amigo”:



“Chega-me até aqui o rumor da
campanha que a imprensa da
Falange, subordinada a V. Excia.,
move tdo injustamente contra o Opus
Dei.

“Repito-lhe mais uma vez que o0s
membros da Obra — todos e cada um
—sdo pessoalmente libérrimos, como
se ndo pertencessem ao Opus Dei, em
todas as questdes temporais, bem
como nas questoes teoldgicas que
ndo sdo de fé e que a Igreja deixa a
livre discussao dos homens.
Portanto, quando se trata de
questdes politicas, profissionais,
sociais, etc., ndo faz sentido por em
evidéncia a condi¢cdo de membro da
Obra desta ou daquela pessoa, tal
como ndo seria justo, falando das
atividades publicas de V.Excia.,
trazer a baila a sua mulher, os seus
filhos, a sua familia.

“E deste modo errdneo que se
comportam as publicacdes que



recebem orientagao do seu
Ministério; e assim ndo conseguem
sendo ofender a Deus, confundindo o
espiritual com o terreno, quando é
evidente que os Diretores do Opus
Dei nada podem fazer para coibir a
legitima e completa liberdade dos
seus membros, 0s quais — por outro
lado — nunca escondem que cada um
deles assume a plena
responsabilidade dos seus proprios
atos, e, em consequéncia, que a
pluralidade de opinides entre os
membros da Obra € e sera sempre
mais uma manifestacdo da sua
liberdade e mais uma prova do seu
bom espirito, que os leva a respeitar
as opinides dos outros. Ao atacarem
ou defenderem o pensamento ou a
atuacao publica de outro cidadao,
tenham a retiddo — que é de justica —
de ndo aludir sob nenhum ponto de
vista ao Opus Dei: esta familia
espiritual ndo intervém nem pode
intervir nunca em opcoes politicas
ou terrenas em qualquer campo,



porque os seus fins sdo
exclusivamente espirituais.

“Espero que tenha compreendido a
minha surpresa, tanto em face do
anuncio dessa campanha
difamatoria como do modo com que
se vem levando a cabo; estou certo de
que percebera o desatino que
cometem e as responsabilidades em
consciéncia que adquirem perante o
juizo de Deus, pelo desacerto que
representa denegrir uma instituicao
que ndo influi - nem pode influir —
Nno uso que 0s seus membros,
espalhados pelos cinco continentes,
fazem da sua liberdade pessoal como
cidadaos, sem se esquivarem a sua
responsabilidade pessoal.

“Peco-lhe que ponha ponto final a
essa campanha contra o Opus Dei,
uma vez que o Opus Dei ndo é
responsavel de nada. Caso contrario,
pensarei que V. Excia. ndo me
entendeu e ficara claro que néo é



capaz de compreender nem de
respeitar a liberdade, qua libertate
Christus nos liberavit a liberdade
cristd dos demais cidadaos.

“Combatam os senhores em boa
hora, ainda que eu ndo seja amigo de
lutas, mas ndo misturem
injustamente nessas lutas o que esta
acima das paixfes humanas.

“Aproveito a ocasido para enviar-lhe
um abraco e a minha béncao,
extensiva a todos os seus.

“In Domino”.

Se me é permitido exprimir uma
opinido totalmente pessoal,
parece-me que aqueles membros
da Obra que, sob sua exclusiva
responsabilidade, colaboraram
livremente com o governo de
Franco, trabalharam pelo bem do
seu pais, obtiveram éxitos, hoje
unanimemente reconhecidos, no
saneamento da economia e na



ruptura do isolamento em que se
encontrava a Espanha,
projetando-a em direcao a Europa.
Mesmo abstendo-se de intervir e
até de expor publicamente
opinidoes em matéria politica, qual
era a maior preocupacao do
Fundador em relagdo a este tema?

Preocupava-o o problema da
sucessdo de Franco. Ndo vacilou em
comunicd-lo diretamente ao
interessado, e procurou sensibilizar
para esse delicado assunto os bispos
espanhois que vinham visita-lo. Mas
0 nosso Fundador soube também
resistir as insinuagodes que lhe
chegavam do Vaticano no sentido de
que tomasse iniciativas nesse campo:
recusou-se a servir de intermediario
de alguns, porque ndo era missdo sua
intrometer-se em politica. Deixou
clara a sua posicao nessa matéria,
sem dar margem a equivocos, numa
carta de consciéncia que dirigiu a
Paulo VI em 14 de junho de 1964.



Agora compreendo melhor por que
tinha uma devocdo tdo grande por
Santa Catarina de Sena.

Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Alvaro del Portillo. Entrevista
realizada por Cesare Cavalleri.
Quadrante, 1994.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-
duas-cidades/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/

	Cidadãos das duas cidades

