
opusdei.org

Cidadãos das duas
cidades

Uma das características do
espírito do Opus Dei é o amor
ao mundo e, portanto, a
secularidade. Oferecemos parte
de uma entrevista a Dom
Álvaro del Portillo sobre a vida
e a personalidade de São
Josemaria, em que mostra como
o fundador do Opus Dei vivia e
apreciava esta dimensão
secular.

20/11/2023



A secularidade, que segundo o
Concílio Vaticano II é “a índole
própria e peculiar dos
leigos” (Lumen gentium, n. 31),
exprime-se também pelo correto
exercício dos direitos próprios do
cidadão, isto é, sendo católicos
sem ser clericais ou beatos, e, ao
mesmo tempo, sendo cidadãos que
não esquecem que são católicos no
momento das suas opções
decisivas. Este foi um ensinamento
constante do Fundador do Opus
Dei. Gostaria de saber de algum
exemplo tomado diretamente da
sua vida.

A secularidade, que se pode
considerar como a união harmônica
da alma sacerdotal com a 
mentalidade laical, que o Padre quis
para todos os membros da Obra,
sacerdotes e leigos, homens e
mulheres, sempre esteve nele em
primeiro plano e foi um elemento
constitutivo do seu caráter, da sua



existência. Por exemplo,
manifestava-se no seu vivo sentido
da justiça, bem como no exercício
dos direitos cívicos, que nunca
deixou de viver e que o levou a
dedicar um capítulo do livro Sulco
ao tema da “Cidadania”.

Entre os milhares de episódios que
poderia citar, parece-me significativo
um da sua vida de estudante. A
partir do ano letivo de 1922-23,
quando já tinha sido nomeado
Inspetor do Seminário de Saragoça e
recebido a tonsura, matriculou-se na
Faculdade de Direito da
Universidade de Saragoça. Em junho
de 1924, prestou exame de História
da Espanha, uma matéria que
conhecia muito bem graças aos seus
estudos no colegial e às suas muitas
leituras: teve sempre uma grande
inclinação pela História, que
dominava profundamente. Mas
como durante aquele ano não tinha
assistido às aulas, quer por não ser



aluno ordinário, quer por estar
muito ocupado com o estudo da
teologia e com o cargo de Inspetor do
Seminário, o professor advertiu-o
através de alguns amigos comuns de
que não devia apresentar-se a exame
porque o reprovaria. O jovem
Josemaria ficou atônito, pois não
tinha obrigação de assistir às aulas, e,
para reivindicar um direito que lhe
assistia pelo regime acadêmico, e por
estar muito bem preparado, resolveu
apresentar-se. O professor reprovou-
o sem lhe fazer uma só pergunta.

Josemaria refletiu com calma sobre o
que acontecera e decidiu escrever ao
professor e expor-lhe
respeitosamente que havia cometido
uma injustiça e que tinha obrigação
de repará-la. Acrescentou que
desejava apresentar-se a exame em
setembro e queria estar certo de que
seria tratado imparcialmente.



Naquela época, os professores
gozavam de plena autonomia e
decidiam com absoluta liberdade
sobre o desenrolar das provas e as
notas correspondentes. Não era fácil
a um aluno fazer valer os seus
direitos, por mais respeitoso que se
mostrasse. Em setembro, o professor
foi muito correto: reconheceu o seu
erro e o aluno passou.

Era também muito secular a
simplicidade com que, embora de
batina, lidava com os seus colegas
universitários. Vez por outra, à saída
das aulas, convidavam-no para um
aperitivo num local frequentado
pelos estudantes, o bar Abdón, no
Paseo de la Independencia, junto à
Plaza de la Constitución. Josemaria
aceitava o convite de vez em quando,
e assim cultivava essas amizades de
um modo muito natural. O seu
comportamento era tão sacerdotal e,
ao mesmo tempo, tão humano que,
quando se ordenou, alguns dos seus



colegas o escolheram como confessor
habitual.

Advogado e sacerdote. Houve
algum momento em que o
Fundador do Opus Dei fez valer
essa dupla condição?

Os estudos civis serviram-lhe, entre
outras coisas, para dar aulas
particulares que contribuíram para
manter a família, tanto em Saragoça
como nos seus primeiros anos em
Madrid. Mas nunca voltou a fazer
uso do seu título civil, porque quis
ser sempre um sacerdote cem por
cento.

É significativo um episódio que se
deu durante a guerra civil espanhola.
Quando, em Madrid, o Padre se viu
impossibilitado de exercer o
ministério sacerdotal e o clima se
tornou irrespirável, pois era
constante o perigo de morte – prisões
e fuzilamentos em massa, queima de
igrejas e conventos, autêntica



perseguição religiosa -, não teve
outra saída senão atravessar a
fronteira pelos Pireneus e alcançar a
zona livre através de Andorra. O
ponto de partida era Barcelona.
Lendo o jornal, viu que um colega
seu da Universidade de Saragoça,
Pascual Galbe, era juiz do Tribunal
de Barcelona, como representante do
Governo autônomo da Catalunha.
Tinham sido grandes amigos, mas,
naquelas circunstâncias, não era fácil
prever como se comportaria. Por
isso, o Padre fez-lhe saber por meio
de Tomás Alvira – que tinha sido, por
sua vez, colega de secundário do juiz
– que se encontrava em Barcelona e
desejava vê-lo. “No tribunal não –
respondeu este -; é melhor que venha
almoçar a minha casa”.

Mal o viu, Pascual Galbe abraçou-o
emocionado: “Não sabe quanto sofri;
pensei que tinha morrido...” Para
ajudá-lo a sair do perigo, propôs-lhe
que passasse a trabalhar no Tribunal



de Barcelona, como advogado ou
magistrado; com efeito, era uma
pessoa muito influente e, além disso,
os tribunais tinham uma necessidade
real de pessoas formadas em Direito.
Mas o Padre não aceitou: “Se, quando
não perseguiam o clero e a Igreja,
não exerci esta profissão porque
devia dedicar-me por inteiro ao meu
sacerdócio, não é agora, sem dúvida,
que irei lançar mão desta
escapatória, para sobreviver
servindo uma autoridade que
persegue a minha Mãe, a Santa
Igreja”. O juiz tentou convencê-lo:
“Se o apanharem, o que é muito
provável, vão matá-lo”. O Padre
respondeu: “Não me importo; eu vivo
para o meu sacerdócio e não me
importo de que me matem”.

Parece-me que é nesta linha que se
situa também a questão do título
nobiliárquico...



É um ponto a que convém dedicar
algumas palavras porque, além do
mais, põe de manifesto a grande
humildade do Padre.

Conscientes de tudo o que o
Fundador do Opus Dei significava
para nós, seus filhos, bem como para
a Igreja, começamos a reunir com
prudência e amor filial todos os
dados que pudemos sobre a sua
família. Aproveitávamos para isso as
viagens que os membros da Obra,
por motivos apostólicos ou
profissionais, faziam aos lugares
onde o nosso Fundador tinha vivido
com a sua família ou de onde
procediam os seus antepassados.

Nos anos sessenta, enviamos as
notícias e dados coligidos em
primeira mão a um conhecido
especialista em genealogia de
Aragão, que verificou existirem
alguns títulos nobiliárquicos que
pertenciam em linha direta à família



do nosso Fundador. Na minha
qualidade de Secretário Geral do
Opus Dei, resolvi pedir ao
genealogista um estudo mais
profundo. De posse desses dados,
sugerimos ao Padre que pensasse na
possibilidade de solicitar a
reabilitação desses títulos. Tínhamos
muito presente até que extremos a
família do nosso Fundador tinha
trabalhado e sofrido pela Obra. A
princípio, o Padre eludiu o problema.
Depois, deu-se conta de que não se
tratava de uma questão meramente
pessoal, mas dizia respeito ao seu
irmão e aos descendentes de seus
pais. Meditou detidamente no
assunto na presença de Deus. Na sua
vida privada, o Padre distinguia
sempre, por um lado, os seus deveres
e os seus direitos de cristão e de
sacerdote, que procurou cumprir e
exercitou heroicamente em todas as
circunstâncias, e, por outro, os seus
direitos e deveres de cidadão, não
incompatíveis com os primeiros: o



seu sacerdócio abarcou toda a sua
existência, mas nem por isso
renunciou às suas obrigações e
direitos como membro de uma
família e como cidadão, dando
exemplo também neste ponto aos
seus filhos e às pessoas com quem se
relacionava.

Além de querer compensar de algum
modo os sacrifícios e sofrimentos que
a fundação e o desenvolvimento do
Opus Dei tinham custado aos seus
familiares, compreendeu que não
podia fazê-los pagar novamente
pelas consequências do seu
desprendimento pessoal das honras
humanas: com efeito, de acordo com
a legislação espanhola vigente, só ele
– na sua condição de primogênito –
podia recuperar os direitos
nobiliárquicos. Repito que pouco se
importava com as honras. A solução
foi reclamar aqueles direitos para
depois transmiti-los ao irmão.
Considerou, insisto, que não podia –



por uma falsa humildade e menos
ainda por medo às críticas e
difamações – privar o seu irmão e os
seus sobrinhos de algo que lhes
pertencia.

Mas sabia muito bem que esse gesto
poderia ser mal interpretado, e, por
isso, antes de tomar uma decisão
definitiva, pediu conselho a diversas
pessoas, não só da Obra. Entre
outros, consultou o cardeal
Dell'Aqua, o cardeal Marella, o
cardeal Larraona, o cardeal
Antoniutti, o cardeal Bueno Monreal,
arcebispo de Sevilla e seu bom amigo
de longa data, e D. Casimiro Morcillo,
arcebispo de Madrid, também seu
velho amigo.

Todos lhe deram parecer favorável e
o animaram a levar adiante o
projeto. O cardeal Larraona, que era
um insigne canonista, esclareceu-lhe
que não só tinha direito a reclamar
os títulos nobiliárquicos, como tinha



obrigação de fazê-lo, pela sua
condição de Fundador da Obra: “O
sr. sempre ensinou os seus filhos a
cumprir os seus deveres civis e a
exercer todos os seus direitos de
cidadãos. Portanto, se não o fizesse,
iria dar-lhes mau exemplo”. O
cardeal pensava que, se o Fundador
renunciasse àquele direito tão
líquido e certo, os seus filhos do Opus
Dei e muitos outros bons católicos
seguiriam provavelmente esse
exemplo de humildade, renunciando,
talvez, a direitos irrenunciáveis.

O nosso Fundador informou
igualmente a Secretaria de Estado do
Vaticano. Todos concordaram.
Dispunha também do parecer
favorável das autoridades civis
competentes. Mas o nosso Fundador
previa claramente o que aconteceria:
sabia que seria criticado por pessoas
pouco informadas, por alguns
prováveis invejosos e malévolos, e
por outros de língua comprida,



instigados pelo demônio. Via com
toda a clareza que era como oferecer
a todos esses, em bandeja de prata,
um pretexto para insultá-lo.

Tal como previra, não faltaram as
críticas e os falatórios, que puseram
em evidência a sua heroica e
profunda humildade. Do mesmo
modo que sempre exercera os seus
direitos, cumpriu um dever de
justiça, para dar exemplo aos seus
filhos, e procurou explicar
claramente que o assunto em si não
tinha a menor importância.

Em 24 de junho de 1968, foi-lhe
reconhecido oficialmente o título de
marquês de Peralta. A partir desse
dia, aumentaram as polêmicas, que
se arrastaram durante algum tempo.
Houve também pessoas amigas que
lhe pediram esclarecimentos ou que
lhe manifestaram a sua
solidariedade. O nosso Padre
enfrentou sempre o assunto com



clareza e, mais de uma vez, com
senso de humor.

Algum tempo depois, quando as
murmurações se acalmaram e se
podia considerar o problema mais ou
menos encerrado, então, sem
nenhuma publicidade, deu os passos
necessários para – como previra
desde o princípio – ceder o título ao
irmão, de modo que pudesse
transmiti-lo por sucessão aos seus
descendentes.

O Fundador do Opus Dei detestava
essa forma de clericalismo que
consiste em pretender
tratamentos de favor. Por isso,
não gostava do costume,
difundido em ambientes
eclesiásticos, de pedir
atendimento gratuito a alguns
profissionais por serem
advogados, médicos, engenheiros
ou dentistas “católicos”. O



Fundador empenhava-se em pagar
sempre os honorários”.

Chegava ao extremo de pagar os
próprios exames médicos a que se
submetia na Clínica da Universidade
de Navarra, apesar de ser o Grão-
Chanceler dessa Universidade.

Por outro lado, sabia exigir que os
trabalhos que encomendava se
executassem de acordo com o que
era devido em justiça. Vem-me à
memória um episódio que me parece
significativo. Quando se projetou o
oratório do Conselho Geral do Opus
Dei, decidiu-se fazer o piso de
mármore, com desenhos geométricos
formados cada um por uma só pedra.
Foi aprovado um orçamento em que
se previa essa condição; mas, quando
o marmorista acabou de polir toda a
superfície e deu o trabalho por
terminado, o Padre notou que os
desenhos tinham sido compostos
com várias peças justapostas e que se



notavam as juntas. Pareceu-lhe um
trabalho inaceitável, principalmente
porque se tratava de um lugar
destinado ao culto. Conversou
comigo e com outras pessoas e
resolveu mandar levantar o piso e
trocá-lo. Os motivos eram claros: o
orçamento fora aprovado com
aquela condição e o serviço já tinha
sido pago. Aceitar aquele trabalho
“marretado” seria uma falta de
pobreza, e, além disso, para os que
viessem depois de nós, um exemplo
desedificante de pouco esmero nas
coisas destinadas ao Senhor.

A propósito dos direitos do
cidadão, o ensinamento do
Fundador é também muito claro
no que diz respeito ao exercício
das atividades políticas. Os
membros do Opus Dei, na política
como em todas as outras
atividades temporais, têm a
mesma liberdade, os mesmos
direitos e deveres que os demais



cidadãos católicos. É um aspecto
que muitas vezes não foi bem
entendido, especialmente por
causa da situação espanhola.
Poderia recordar algum episódio
a este propósito, começando pela
atitude do Fundador em relação
ao comunismo e ao nazismo?

No que diz respeito ao comunismo e
ao marxismo, o Padre foi sempre fiel
aos claríssimos ensinamentos do
Magistério da Igreja sobre essas
ideologias. E manifestou
frequentemente em público a sua
atitude, porque as circunstâncias o
exigiam; a sua oposição não era fruto
das dificuldades que sofreu
pessoalmente sob a ditadura
comunista na Espanha – tinha
perdoado desde o primeiro momento
-, mas devia-se ao ateísmo e ao
caráter desumano e antirreligioso
dessa doutrina.



Especialmente nos começos dos anos
sessenta e, particularmente, nas suas
catequeses pela Península Ibérica e
pela América Latina, perante a
difusão entre os fiéis de correntes
que tentavam conciliar o
cristianismo com o marxismo, o
nosso Fundador fez-se eco dos
ensinamentos recordados com
frequência por Paulo VI e das
condenações contidas nos
documentos dos Dicastérios romanos
competentes.

Um trecho de uma homilia que
pronunciou em 1963 ilustra muito
claramente a sua atitude em relação
ao comunismo: “Urge repetir – não
me meto em política, afirmo a
doutrina da Igreja – que o marxismo
é incompatível com a fé de Cristo.
Existe coisa mais oposta à fé que um
sistema que baseia tudo em eliminar
da alma a presença amorosa de
Deus? Gritai-o com muita força, de
modo que se ouça claramente a vossa



voz: para praticarmos a justiça, não
precisamos do marxismo para nada.
Pelo contrário, esse erro gravíssimo –
pelas suas soluções exclusivamente
materialistas, que ignoram o Deus da
paz – ergue obstáculos no caminho
para a felicidade e para o
entendimento entre os homens.
Dentro do cristianismo encontramos
a boa luz que dá sempre resposta a
todos os problemas: basta que vos
empenheis sinceramente em ser
católicos, “non verbo neque lingua,
sed opere et veritate”, não com
palavras nem com a língua, mas com
obras e na verdade. Dizei isso
sempre que surgir a ocasião – e
procurai-a, se for preciso -, sem
reticências, sem medo” (Amigos de
Deus, n. 171).

No fim dos anos trinta, depois de ter
vivido a triste experiência da guerra
civil, a maior parte dos espanhóis
alimentava uma clara aversão pelo
comunismo. Não acontecia o mesmo



com o nazismo; mais ainda, a
propaganda oficial, por um ou outro
motivo, não só silenciou os crimes do
nacional-socialismo, mas proibiu na
Espanha a publicação do documento
pontifício que o condenava. Por isso,
o nosso Fundador teve de
pronunciar-se mais de uma vez
contra o nazismo no seu ministério
sacerdotal. Precisamente porque em
alguns ambientes oficiais espanhóis
o regime nazista era visto com
simpatia, sentiu-se no dever de pôr
em guarda os que se esqueciam das
aberrações dessa ideologia; não
criticava somente o seu totalitarismo,
mas também as perseguições e as
discriminações aos católicos, aos
judeus, etc., e o tom de religião pagã
que caracterizava o racismo nazista.
Foi pródigo em dar a conhecer o
conteúdo do documento pontifício de
condenação e em difundi-lo
privadamente.



Mas alguns jornais, prontamente
desmentidos, falaram
recentemente de uma “simpatia”
do Fundador pelo nazismo”.

É uma insinuação aberrante que se
desqualifica por si mesma. Mas
aproveito o ensejo para dar a
conhecer um testemunho que me
chegou precisamente por ocasião
dessa campanha de calúnias. (Um
parêntese: quando se passam coisas
deste gênero, continuamos a seguir o
critério seguro que o Padre nos
deixou: perdoar desde o primeiro
momento, rezar pelos que caluniam,
reafirmar a verdade e, sempre,
“afogar o mal em abundância de
bem”, persuadidos, além disso, de
que a verdade acaba sempre por
triunfar). Pois bem: datada de 9 de
janeiro de 1992, recebi de Madrid
uma carta do sr. Domingo Díaz-
Ambrona que diz assim:



“Conheci o futuro Bem-aventurado
durante a guerra civil espanhola.
Junto com minha mulher, estava
refugiado na embaixada de Cuba e,
enquanto nos encontrávamos ali,
chegou o momento do parto da nossa
filha Guadalupe, que nasceu em 3 de
setembro de 1937 no Sanatório
Riesgo, hoje desaparecido, que então
estava sob a proteção da bandeira
inglesa. Devido à situação em que se
encontrava o país, não a podíamos
batizar, e assim o comentei com um
bom amigo meu, José Maria
Albareda.

“Poucos dias depois, José Maria
Albareda disse-me que um sacerdote
amigo seu viria administrar o
batismo à criança num dia
determinado. Confiando na proteção
que a bandeira inglesa do sanatório
nos oferecia, convidei os padrinhos e
outros amigos para a cerimônia. O
sacerdote chegou às cinco da tarde,
duas horas antes do previsto, e



permaneceu conosco apenas o tempo
necessário para batizar a nossa filha.
Foi tudo tão rápido que nem sequer
lhe perguntamos o nome. Mais tarde,
soube que se tratava de mons.
Escrivá. O seu comportamento foi
uma lição de prudência para todos
nós, naqueles momentos difíceis. Eu
tentei fazê-lo ficar, mas disse-me:
`Há muitas almas que precisam de
mim'.

“Durante esse período, pelo que vim
a saber depois, apesar de não dispor
senão de um documento de
identidade precário e de o clima
social e político ser muito perigoso
para um sacerdote, desenvolvia um
intenso trabalho apostólico:
confessava muitas pessoas – às vezes,
com risco de vida -, pregava retiros
mudando constantemente de local e
atendia um grupo de religiosas que
sofriam os efeitos da perseguição.



“Mas, como disse, naquela época eu
não sabia de quem se tratava. Soube-
o mais tarde, durante um encontro
casual no trem da linha Madrid-
Ávila, no mês de agosto de 1941.
Viajava com minha mulher e a
minha filha de quatro anos quando
D. Josemaria, ao ver-nos, nos
reconheceu, entrou no nosso
compartimento e disse: `Fui eu que
batizei esta menina'.
Cumprimentamo-nos, disse-me o seu
nome e passamos a falar da situação
histórica que atravessávamos.
Encontrávamo-nos num momento
decisivo da história da Europa:
lembro-me de que eu estava
impaciente por chegar quanto antes
a Navas del Marqués, para saber pelo
rádio como ia o avanço das tropas
alemãs em território russo.

“Comentei-lhe que acabava de
regressar de uma viagem à
Alemanha e que pudera notar o
medo que tinham os católicos



daquele país de manifestar as suas
convicções religiosas. Isso levara-me
a desconfiar do nazismo; mas, como
a muitos espanhóis, escapavam-me
os aspectos negativos do sistema e da
filosofia nazista, deslumbrados como
estávamos pela propaganda de uma
Alemanha que se apresentava como
a força que aniquilaria finalmente o
comunismo. E quis saber a sua
opinião.

“Pelas razões que acabo de expor,
surpreendeu-me profundamente,
naqueles momentos, a resposta
taxativa daquele sacerdote, que tinha
uma informação muito certeira
sobre a situação da Igreja e dos
católicos sob o regime de Hitler.
Mons. Escrivá falou-me com muita
força contra aquele regime
anticristão, com um vigor que
denotava o seu grande amor pela
liberdade. Devo dizer que, na
Espanha de então, não era fácil
encontrar pessoas que condenassem



de forma tão contundente o sistema
nazista e que denunciassem com
tanta clareza a sua raiz anticristã.
Por isso, essa conversa, naquele
momento histórico preciso, em que
ainda não se conheciam todos os
crimes do nazismo, ficou-me
profundamente gravada na
memória.

“Algum tempo depois, comentei esse
encontro com o meu amigo José
Maria Albareda e vim a saber que
tinha estado a conversar com o
Fundador do Opus Dei.

“Eu não pertenço ao Opus Dei, mas a
minha experiência pessoal permite-
me afirmar que quem sustente uma
opinião contrária sobre o
pensamento de mons. Josemaria
Escrivá neste ponto só pretende
ofuscar inutilmente a vida santa
deste futuro Bem-aventurado, que
era um grande apaixonado da
liberdade”.



É um testemunho irrefutável que
confirma os ditames do senso
comum...

Obviamente, o Padre distinguia entre
o nazismo e o povo alemão.
Precisamente porque sentia uma
particular estima por aquela nação –
era um sentimento herdado de seu
pai -, doía-lhe muitíssimo vê-la
submetida àquela ditadura
aberrante. E a sua pena aumentou
quando rebentou a Segunda Guerra
Mundial.

E as relações com o franquismo?

Antes de responder, parece-me
indispensável repetir uma
consideração bem conhecida: a
atividade e a finalidade do Opus Dei
são exclusivamente espirituais, como
também foram unicamente
espirituais a missão e o ministério
sacerdotal do seu Fundador. O
Governo de uma nação – seja qual
for – e o Opus Dei são realidades que



se movem em planos totalmente
diferentes. A Prelazia anima os seus
membros a exercer os seus direitos e
a cumprir diligentemente os seus
deveres como cristãos coerentes, mas
deixa-lhes a mais completa liberdade
nas opções temporais; mais ainda,
fomenta essa liberdade: o único
critério que lhes dá neste ponto é o
de que sigam as eventuais
orientações emitidas pela Hierarquia
eclesiástica.

No caso do franquismo, é preciso
recordar que o fim da guerra civil
significou o ressurgimento da vida
da Igreja, das associações, das escolas
católicas, com uma clara tomada de
posição da Hierarquia em favor do
general Franco, que era considerado
em muitos ambientes como
“providencial”. Basta pensar que,
terminada a guerra civil, as catedrais
e paróquias de toda a Espanha
ostentavam na fachada símbolos da
Falange com a inscrição: “Caídos por



Deus e pela Espanha. Presentes!” O
Fundador do Opus Dei protestou
muitas vezes contra esse abuso.

Nessa situação, o Padre, embora
reconhecesse em Franco o mérito da
pacificação, teve de opor resistência
a dois perigos: por um lado, a
instrumentalização da fé, ante a
tentativa de determinados grupos de
monopolizar a representação dos
católicos na vida pública; por outro, a
tendência de alguns ambientes
católicos a servir-se do poder público
como de um braço secular. Em suma,
duas facetas do clericalismo.

O Padre sempre reconheceu que era
da competência exclusiva da
Hierarquia dar orientações aos
católicos em matéria política; por
isso, absteve-se rigorosamente de
pronunciar-se. A Hierarquia
encorajou abertamente os católicos a
apoiar Franco, tanto assim que
diversos ministérios tiveram



representantes da Ação Católica e de
outras organizações religiosas. E o
clericalismo chegou a tal extremo
que houve quem pedisse (e,
naturalmente, obtivesse) autorização
do seu bispo para aceitar o cargo de
ministro.

Quando, na década de cinquenta,
alguns membros da Obra foram
nomeados ministros de Franco, o
Padre não o aprovou nem
desaprovou: agiam no uso da sua
liberdade de cidadãos católicos,
respeitosos para com a Hierarquia,
apesar de ter havido quem tentasse
atribuir à Obra como tal pressões ou
ingerências no campo político. Não
nos faltaram dificuldades e
incompreensões por esse motivo.

Já nos anos quarenta, por exemplo,
diversos membros do Opus Dei
concorreram a cátedras
universitárias e, como estavam bem
preparados, ganharam-nas



brilhantemente, sem qualquer
recomendação. Surgiu então uma
violenta reação dos inimigos da
Igreja que, desde fins do século
passado, controlavam a Universidade
por meio da “Institución Libre de
Enseñanza”. Circulou o rumor,
absolutamente calunioso, de que os
membros do Opus Dei tinham ganho
os concursos de maneira irregular,
quando a verdade é que não
gozaram de nenhuma facilidade,
antes foram discriminados em favor
dos que pertenciam a outras
instituições católicas, favorecidas
pelos ministros da Educação
Nacional.

E não eram somente os inimigos da
Igreja que se opunham à Obra ou
não a compreendiam. Quando o
nosso Fundador, em 1947, passou
algum tempo na Espanha para
preparar a transferência do governo
da Obra para Roma, teve ocasião de
entrevistar-se com o Ministro das



Relações Exteriores, Martín Artajo,
que, antes de entrar no Governo,
tinha sido presidente da Ação
católica espanhola. O Padre contou
mais tarde que, com grande surpresa
sua, o ministro lhe dissera que não
entendia “como se podia estar
consagrado à Igreja, até com um
vínculo de obediência, e ao mesmo
tempo servir o Estado”. O Padre
explicou-lhe que não havia nenhuma
dificuldade, porque a “matéria” da
obediência devida à Igreja era a
mesma para ele como para o resto
dos católicos, fossem ou não pessoas
consagradas a Deus: essa obrigação
era do mesmo “grau”, ainda que por
um título diverso. Mas o ministro
não conseguiu entender essa verdade
palmar e ordenou que não se
admitissem no Corpo Diplomático
membros do Opus Dei ou pessoas
consideradas como tais, mesmo que
tivessem ganho o respectivo
concurso. Ao arrepio de toda a



justiça, essa ordem foi cumprida em
vários casos.

Como outras organizações
católicas apoiavam direta e
abertamente o regime, alguns não
conseguiam imaginar que a Obra
se comportasse de outra forma.
Mas o Padre sempre defendeu com
vigor a liberdade de opinião dos
seus filhos, e é natural que entre
os membros da Obra houvesse
quem apoiasse o franquismo e
quem estivesse na oposição.
Lembro-me de um filme de uma
das catequeses do nosso
Fundador, em que conta que não
hesitou em apresentar-se diante
de um personagem “muito
poderoso” para defender a
liberdade de opinião de um dos
seus filhos. Gostaria de conhecer
esse episódio com maior detalhe”.

Um membro da Obra tinha escrito
um artigo contrário ao regime



franquista. A reação das autoridades
foi muito dura, e essa pessoa teve de
exilar-se. Sobre o fato em si, o Padre
não tinha nada a dizer, porque se
tratava de questões em que não
intervinha: diziam respeito
exclusivamente aos seus filhos, como
cidadãos livres e responsáveis que
eram. Mas, entre outras injúrias que
se lançaram contra aquele membro
da Obra, afirmou-se que era “uma
pessoa sem família”.

O nosso Fundador reagiu como um
pai que defende o seu filho. Foi
imediatamente à Espanha, solicitou
uma audiência a Franco e foi
recebido sem demora. Sem entrar no
mérito das divergências políticas,
afirmou com toda a clareza que não
podia consentir que se dissesse de
um filho seu que era um homem sem
família: tinha uma família
sobrenatural, a Obra, e ele se
considerava pai daquela pessoa.
Franco perguntou-lhe: “E se o



meterem na cadeia?” O Padre
respondeu-lhe que respeitaria as
decisões da autoridade judicial, mas
que, nesse caso, ninguém poderia
impedi-lo de prestar àquele seu filho
toda a assistência espiritual e
material de que necessitasse. Repetiu
as mesmas ideias ao Almirante
Carrero Blanco, braço direito de
Franco. Devo precisar que,
demonstrando ser cavalheiros e
possuir sentido cristão, os dois
reconheceram que o nosso Fundador
tinha razão.

Muitos ataques à Obra e à
liberdade dos seus membros
provinham diretamente de
instituições do regime, como a
Falange”.

Nesse sentido, é eloquente a carta
que o nosso Fundador escreveu em
28 de outubro de 1966 ao ministro
José Solís, chefe da Falange:

“Prezado amigo”:



“Chega-me até aqui o rumor da
campanha que a imprensa da
Falange, subordinada a V. Excia.,
move tão injustamente contra o Opus
Dei.

“Repito-lhe mais uma vez que os
membros da Obra – todos e cada um
– são pessoalmente libérrimos, como
se não pertencessem ao Opus Dei, em
todas as questões temporais, bem
como nas questões teológicas que
não são de fé e que a Igreja deixa à
livre discussão dos homens.
Portanto, quando se trata de
questões políticas, profissionais,
sociais, etc., não faz sentido pôr em
evidência a condição de membro da
Obra desta ou daquela pessoa, tal
como não seria justo, falando das
atividades públicas de V.Excia.,
trazer à baila a sua mulher, os seus
filhos, a sua família.

“É deste modo errôneo que se
comportam as publicações que



recebem orientação do seu
Ministério; e assim não conseguem
senão ofender a Deus, confundindo o
espiritual com o terreno, quando é
evidente que os Diretores do Opus
Dei nada podem fazer para coibir a
legítima e completa liberdade dos
seus membros, os quais – por outro
lado – nunca escondem que cada um
deles assume a plena
responsabilidade dos seus próprios
atos, e, em consequência, que a
pluralidade de opiniões entre os
membros da Obra é e será sempre
mais uma manifestação da sua
liberdade e mais uma prova do seu
bom espírito, que os leva a respeitar
as opiniões dos outros. Ao atacarem
ou defenderem o pensamento ou a
atuação pública de outro cidadão,
tenham a retidão – que é de justiça –
de não aludir sob nenhum ponto de
vista ao Opus Dei: esta família
espiritual não intervém nem pode
intervir nunca em opções políticas
ou terrenas em qualquer campo,



porque os seus fins são 
exclusivamente espirituais.

“Espero que tenha compreendido a
minha surpresa, tanto em face do
anúncio dessa campanha
difamatória como do modo com que
se vem levando a cabo; estou certo de
que perceberá o desatino que
cometem e as responsabilidades em
consciência que adquirem perante o
juízo de Deus, pelo desacerto que
representa denegrir uma instituição
que não influi – nem pode influir –
no uso que os seus membros,
espalhados pelos cinco continentes,
fazem da sua liberdade pessoal como
cidadãos, sem se esquivarem à sua
responsabilidade pessoal.

“Peço-lhe que ponha ponto final a
essa campanha contra o Opus Dei,
uma vez que o Opus Dei não é
responsável de nada. Caso contrário,
pensarei que V. Excia. não me
entendeu e ficará claro que não é



capaz de compreender nem de
respeitar a liberdade, qua libertate
Christus nos liberavit a liberdade
cristã dos demais cidadãos.

“Combatam os senhores em boa
hora, ainda que eu não seja amigo de
lutas, mas não misturem
injustamente nessas lutas o que está
acima das paixões humanas.

“Aproveito a ocasião para enviar-lhe
um abraço e a minha bênção,
extensiva a todos os seus.

“In Domino”.

Se me é permitido exprimir uma
opinião totalmente pessoal,
parece-me que aqueles membros
da Obra que, sob sua exclusiva
responsabilidade, colaboraram
livremente com o governo de
Franco, trabalharam pelo bem do
seu país, obtiveram êxitos, hoje
unanimemente reconhecidos, no
saneamento da economia e na



ruptura do isolamento em que se
encontrava a Espanha,
projetando-a em direção à Europa.
Mesmo abstendo-se de intervir e
até de expor publicamente
opiniões em matéria política, qual
era a maior preocupação do
Fundador em relação a este tema?

Preocupava-o o problema da
sucessão de Franco. Não vacilou em
comunicá-lo diretamente ao
interessado, e procurou sensibilizar
para esse delicado assunto os bispos
espanhóis que vinham visitá-lo. Mas
o nosso Fundador soube também
resistir às insinuações que lhe
chegavam do Vaticano no sentido de
que tomasse iniciativas nesse campo:
recusou-se a servir de intermediário
de alguns, porque não era missão sua
intrometer-se em política. Deixou
clara a sua posição nessa matéria,
sem dar margem a equívocos, numa
carta de consciência que dirigiu a
Paulo VI em 14 de junho de 1964.



Agora compreendo melhor por que
tinha uma devoção tão grande por
Santa Catarina de Sena.

Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Álvaro del Portillo. Entrevista
realizada por Cesare Cavalleri.
Quadrante, 1994.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-
duas-cidades/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadaos-das-duas-cidades/

	Cidadãos das duas cidades

