
opusdei.org

Cidadania no séc.
XXI: Os desafios da
liberdade

Publicamos a conferência que
Paloma Durán, catedrática de
Filosofia do Direito, proferiu no
Congresso UNIV 2011. Esta
conferência trata dos desafios
da liberdade no séc. XXI e
destaca a importância da
liberdade para melhorar a
sociedade em que vivemos.

19/06/2018



Em primeiro lugar gostaria de
agradecer às pessoas e entidades que
organizaram este Congresso UNIV
2011 por terem me convidado a
participar e pela oportunidade de ter
este debate com universitárias de
todo o mundo.

Esta universalidade é o ponto de
partida perfeito para falar do tema
que me propuseram: A cidadania no
início do séc. XXI, não isenta de
desafios mas também de
dificuldades. Dizia Jefferson no
diálogo entre a cabeça e o coração
que recolhe na sua Autobiografia: 
nada que nos possa ser tirado é
realmente nosso, e utilizava esta
referência como argumento para a
defesa da liberdade intelectual.

Parece-me que não atraiçoo o seu
pensamento se utilizo esta afirmação
como estribilho e fundamento de
toda a minha intervenção. A
liberdade interior é a pauta da nossa



conduta, é provavelmente o único
lugar vedado que nos confirma como
seres livres e que explica a
abordagem à cidadania que gostaria
de propor.

A liberdade requer a verificação de
alguns pressupostos que passam pela
responsabilidade pessoal, a qual tem
uma dupla dimensão: na conduta
individual e na conduta de cada ser
humano no grupo social.

Clara Campoamor, deputada
espanhola, defensora do sufrágio
universal e, por conseguinte, do
reconhecimento do direito de voto
para todas as pessoas, afirmava que 
a única maneira de amadurecer no
exercício da liberdade é caminhar
dentro dela. Mas esse exercício exige
uma “educação da liberdade” porque
se esta não existir, corre-se o risco, já
detectado por Aristóteles, de
identificar liberdade com
libertinagem.



Não me parece arriscado afirmar
que na Grécia antiga a lição
oferecida sobre o exercício da
liberdade e a democracia passa
necessariamente – como indica
Jacqueline Romilly – por uma
formação e educação de qualidade,
não tanto política, mas cívica,
concordando com Platão que, ao
inculcar o sentido dos valores
autênticos, teremos pessoas de bem e
bons cidadãos. Analisar o desafio que
é o exercício da liberdade não é
tarefa fácil. Para abordar o tema irei
estruturar esta intervenção em três
partes.

Na primeira parte gostaria de
apresentar um retrato da sociedade
atual, na segunda analisar o sentido
da liberdade e o seu exercício, e na
última gostaria de me deter no que
significa a cidadania como desafio e
como exercício da própria liberdade.



A sociedade da primeira década do
séc. XXI

Considero que este é um título
ambicioso sobretudo porque
qualquer diagnóstico social global
requer muitos matizes. Ainda que,
como afirmava H. Arendt,
atualmente qualquer coisa que
acontecer em um país é possível em
qualquer outro. A situação na
sociedade ocidental apresenta um
perfil diferente daquele das
sociedades orientais e, sem dúvida,
as sociedades dos países em
desenvolvimento têm características
diferentes daquelas dos países
desenvolvidos.

Mas, apesar das diferenças culturais
e históricas, mantém-se uma
pergunta comum a todo o ser
humano, e que é se, no começo deste
novo milênio, é possível alcançar
uma filosofia universalmente válida
que possa expressar uma concepção



comum a todos os seres humanos. A
necessidade de liberdade e do seu
exercício parece universal. Neste
sentido, Bento XVI refere
explicitamente que se fizeram
aquisições importantes que podem
aspirar a ter uma validade universal,
ainda que a sua concretização não
seja idêntica em todos os contextos
históricos: Por exemplo, o fato de a
religião não poder ser imposta pelo
Estado e só se pode aceitar livremente
o respeito pelos direitos fundamentais
da pessoa, iguais para todos, com a
separação de poderes e da
fiscalização do poder.

A sociedade em que vivemos é a
melhor no sentido de que é aquela
em que nos cabe viver. Por essa
razão não vale a pena fazer balanços
apocalípticos da situação atual, mas
sim observar as suas luzes e
sombras. E, sobretudo, questionar e
debater o papel que cada um deve
desempenhar neste jogo vital,



aceitando, como nos lembra o
Romano Pontífice, que avanços
importantes foram feitos ainda que
existam desafios pendentes.

No tema que nos ocupa, parece-me
importante considerar duas questões
básicas: qual a situação da liberdade
pessoal e em que termos se entende a
cidadania ou a atitude vital de quem
se sente responsável por este mundo
e pela sociedade em vive.

a) Sobre a liberdade

Parto do princípio de que a primeira
pergunta que me poderiam colocar é
o que se entende por liberdade,
pergunta que historicamente tem
feito correr rios de tinta e a que
dificilmente posso responder em
poucas páginas. Mas o que é fácil de
constatar, no dia-a-dia, é o contraste
ou a contradição a que se referia
Arendt, entre a consciência de que
somos livres e responsáveis, e que a
experiência no mundo exterior em



que as orientações são causais, ou
seja, obedecem ao princípio da
causalidade.

Será a liberdade uma miragem?
Contrariamente a uma primeira
resposta fácil, a liberdade se
apresenta a nós no espaço político
não como um problema, mas sim
como um fato, e em nenhum caso,
nos mesmos termos, de outras
questões da vida política como a
justiça ou o poder. A razão de ser da
política é a liberdade e o campo a
que se aplica é o da ação.
Precisamente, esta forma da
liberdade manifesta-se na dimensão
“externa” da pessoa diferenciando-a
da liberdade interior a que antes me
referia e que é justamente o espaço
em que a pessoa pode “escapar” da
possível coação externa e sentir-se
verdadeiramente “livre”.

De modo que a “ciência da
vida” (continua Arendt) é saber



distinguir entre esse âmbito exterior 
– no qual nem todo o ser individual
tem poder – e o interior, no qual cada
um dispõe conforme entende.
Contudo, esta aproximação
apresenta algumas dificuldades no
tema que nos ocupa. Sobretudo,
porque o indivíduo não divide o seu
ser em função do âmbito em que
atua, mas mantém a sua unidade e
identidade, o que levaria a afirmar
que o exercício da liberdade não
pode ser separado na sua dimensão
interna e externa ainda que, na
prática, estejam em campos
diferentes.

Assumir a separação levaria, em todo
o caso, a aceitar as fórmulas vigentes
de manifestação da liberdade através
de um sistema democrático,
aceitando a denominada democracia
formal na qual prima o processo de
tomada de decisões sobre o conteúdo
das mesmas, de modo que são as
maiorias, no caso parlamentares, que



assumem o protagonismo nesse
processo, prescindindo da liberdade
individual que é a única capaz de
questionar a justiça ou injustiça das
decisões tomadas.

O séc. XX deixou-nos uma herança de
benefícios e inconvenientes. A luta
pela igualdade, a defesa dos direitos
e liberdades individuais, o
reconhecimento da
autodeterminação dos povos, o
processo de democratização de todas
as sociedades, a informação global,
os avanços científicos e as novas
tecnologias; a proteção do ambiente,
a recuperação das liberdades civis, o
reconhecimento dos direitos sociais e
um sem fim de outros fatores
positivos que, sem dúvida,
melhoraram a sociedade humana em
que vivemos.

O reconhecimento da igualdade de
todos os seres humanos e,
consequentemente, da sua dignidade,



eliminando o fator histórico do
condicionalismo da posição social, é
a mudança que leva Spaeman a
aplaudir a justiça pelo
reconhecimento do respeito a cada
ser humano pelo fato de o ser.

Nesse mesmo séculocometeram-se os
maiores atropelos e as maiores
barbaridades contra o ser humano.
Esta dicotomia abre a questão do
erro da separação entre a dimensão
externa e interna do exercício da
liberdade. Provavelmente não se
pode falar de uma verdade política,
mas pode explorar-se a dimensão da
liberdade como verdade para todo o
ser humano, na medida em que a
liberdade é uma característica da
vontade que diferencia o ser humano
de tudo o mais que existe e que levou
João Paulo II a afirmar que a
liberdade é a medida do amor de que
somos capazes.



Foi precisamente em 1981, em um
dos primeiros encontros de João
Paulo II com o Congresso UNIV, que o
Papa propôs o processo da liberdade
como uma tarefa pessoal, a que
chamou de esforço de liberdade que
abre à consciência a
responsabilidade moral de cada ser
humano. A tarefa que se abre ante
vós – dizia João Paulo II – é sobretudo
esta: que a experiência da liberdade se
fundamente e se aprofunde no terreno
daquelas verdades últimas que
explicam ao homem o sentido da
própria existência e do seu destino,e
determinam a razão das suas
escolhas.

De fato, a vida exemplar de João
Paulo II confirma o seu empenho
neste esforço levou a Igreja o
reconhecesse como beato no dia 1 de
Maio, aqui em Roma com o apoio e o
afeto do mundo inteiro e de pessoas
com variadíssimas posições
ideológicas e religiosas. O certo é



que, como também afirmava João
Paulo II, levando em consideração o
contraste vivido durante o século XX,
impulsionou o atual milênio para
uma proposta de liberdade
identificada e reduzida - porque
confunde liberdade com a exclusiva
capacidade de escolha, desprovida de
referências.

Como já afirmei, a liberdade é uma
característica da vontade, mas esta,
não é arbitrária, mas encontra-se
condicionada pelo próprio
conhecimento. De modo que, quanto
mais bem formada estiver a pessoa,
mais capacidade tem a sua vontade,
e, consequentemente, mais perfeito
pode ser o exercício da liberdade. E
isso significa que a liberdade não
supõe uma escolha neutra ou sem
limites.

É mais livre o ser humano que sabe
escolher o melhor, isto é, aquilo que
mais se adequa à sua condição e que



o faz identificar-se mais com a sua
realização como ser humano. Por
isso, a ligação entre a liberdade, a
educação e a formação é direta.

Não com qualquer educação, mas
com aquela que responde melhor à
condição humana e à própria
dignidade. Quem recebe uma
educação que prescinde do
significado da própria pessoa não
terá recursos suficientes para
escolher livremente aquilo que pode
aperfeiçoá-la.

E, por isso, não saberá dar resposta
aos desafios que a sociedade lhe
coloca e a tudo o que encontrar no
seu caminho e que escapar às suas
decisões. Ao contrário, a educação
para ser melhor permitirá que a
responsabilidade não seja sempre
assacada aos outros, mas à minha
resposta pessoal diante de tudo o que
me acontece. Por esta razão, a
verdadeira liberdade é sempre



responsável na medida em que toda
ação – dependendo ou não
exclusivamente de mim – traz
consigo a minha resposta pessoal que
depende exclusivamente da minha
liberdade e que, sem dúvida, gera
“esse esforço da liberdade” a que se
referia João Paulo II.

Esta projeção tem uma consequência
imediata e importante e que é: o
mundo em que vivo, com as relações
que gera e as consequências que
exercem na minha própria vida,
exige uma resposta livre da minha
parte, que me torna responsável por
esse mundo e me pede uma reflexão
estritamente pessoal.

Neste sentido, não resisto em trazer à
colação o editorial de Abril de 2011
da revista Commonwealth sobre
religião, política e cultura. Esse texto
fazia uma análise do último tsunami
vivido no Japão, que comoveu o
mundo, tal como sucedeu com o de



1755, em Lisboa, embora as
condições mediáticas fossem bem
diferentes. O editorial traçava um
balanço das diferentes respostas ante
a situação dramática e não deixava
de lado os que, inclusivamente,
questionavam a bondade de Deus
diante desse tipo de tragédias
naturais. Ao mesmo tempo em que
apelava à bondade do coração
humano, capaz de reagir
imediatamente para socorrer as
vítimas e ajudar os necessitados,
concluindo nos seguintes termos: 
para construir o mundo moderno
pomos a nossa fé na tecnologia, na
experiência e na nossa capacidade
para controlar as forças da natureza.
Em resultado disso, muito se
conseguiu. Os terremotos, tsunamis e
catástrofes são lembranças amargas
de que o nosso controle é limitado e
com frequência ilusório. Para
perseverar, temos de pôr a nossa
confiança em algo mais.



Há muitas circunstâncias e
acontecimentos que não dependem
de nós, mas o que depende de cada
pessoa é a resposta estritamente
individual e única a tudo o que
acontece. Fazendo o balanço da
situação atual, pode se dizer que,
juntamente com os avanços
científicos e tecnológicos, com a
consolidação da democracia no
âmbito político e, em geral, com os
avanços positivos na melhoria social,
revela um déficit claro na liberdade
individual enquanto não se
reconhecer a realidade pessoal e
social em que cada ser humano vive.

Em virtude deste fato, seguramente o
primeiro desafio da séc. XXI passa
por redescobrir a liberdade
individual que, como assinalava S.
Josemaria, requer entre outras coisas
- largueza de horizontes,
entusiasmo reto e sadio para
renovar o pensamento
tradicional, atenção cuidadosa às



orientações da ciência e do
pensamento contemporâneo e uma
atitude positiva e aberta face à
transformação atual das
estruturas sociais e das formas de
vida.

Por isto, a liberdade não se esgota na
capacidade de escolha. Excede-a.
Requer esse “esforço” de que falava
João Paulo II, que é uma tarefa
exclusivamente pessoal. E pressupõe,
em todo o caso, uma atitude que não
isola a pessoa, mas que a enquadra
na sociedade e no mundo em que
“lhe coube viver”. De algum modo,
trata-se de recuperar aquele anúncio
que se tornou famoso nos Estados
Unidos durante a corrida à eleição
presidencial dos anos 60 e que bem
poderia enquadrar a atitude da
pessoa livre: Não pergunte o que a
América pode fazer por você, mas
pergunte o que você pode fazer pela
América.



b) Sobre a cidadania

O retrato da situação atual em
matéria de cidadania é consequência
do que foi apresentado sobre a
liberdade. Quando falo de cidadania,
refiro-me à posição desse ser
individual e livre relativamente à
sociedade em que vive.

Neste sentido, parecem-me
especialmente significativas as duas
referências dos pais da União
Europeia que também foram usados
no processo de independência
americana: a primeiraé que quem
não está disposto a dar encontra
facilmente razões para não dar; a
segunda é que se o nosso país tivesse
sido governado pelas cabeças e não
pelos corações quando sofria
injustiças à ponta da baioneta, onde
estaríamos agora?

Curiosamente, na sociedade atual
dão-se dois fenômenos que poderiam
ser contraditórios. Por um lado existe



um desinteresse notório por aquilo
que diz respeito à coisa pública; por
outro, despertou a sensibilidade
solidária que reclama o terceiro lema
da revolução francesa, até agora
marginalizado do debate entre
liberdade e igualdade. Muitas
pessoas dispostas a colaborar na
reconstrução do Japão não estariam
dispostas a colaborar para a
consolidação das instituições do seu
próprio país ou a fazer parte da
associação de estudantes da
Universidade em que estudam. Por
que este desinteresse pela prática da
“cidadania”? Ainda que possa ser um
pouco pretensioso apresentar uma
resposta válida, existem alguns
fatores claros.

Em primeiro lugar, faltam cidadãos
exemplares no exercício da sua
cidadania, que ponham o bem da
sociedade por cima do interesse
próprio; falta também transparência
na gestão da diversidade e, em



consequência, no uso e distribuição
dos recursos públicos; falta a
educação do pluralismo como
riqueza e não como um problema, de
modo que, com muita frequência, se
conclui que só se pode dialogar com
quem pensa o mesmo que nós; falta
tolerância às convicções dos outros e,
ocasionalmente, faltam argumentos
para sustentar as próprias, com a
consequência de se identificar a
tolerância com a falta de convicções
em lugar de aceitar que só quem tem
convicções pode ser tolerante.

Falta, em última análise, o que Elliot
e também Strauss qualificavam como
uma verdadeira educação liberal,
entendendo por tal uma educação
por e para a liberdade que permita o
exercício de uma cidadania plural
que supere o relativismo, como
propunha Rhonheimer. Em todo o
caso, merece a pena ter em conta que
a educação na liberdade não é
sinônimo de neutralidade nem de



assepsia de valores. Como foi dito, é
necessário um “esforço de liberdade”
que passa por entrar nos problemas
do mundo em que se vive e
apresentar respostas adequadas.

Neste sentido, a Universidade tem
um papel essencial como escola de
valores, mas é também um apelo à
pessoa que lhes dá vida mas sem
esquecer o compromisso que isso
implica. Nesta linha comentava S.
Josemaria no discurso acadêmico
que pronunciou no dia 9 de Maio de
1974: A Universidade sabe que a
necessária objetividade científica
afasta justamente toda a
neutralidade ideológica, toda a
ambiguidade, todo o conformismo,
toda a covardia: o amor à verdade
compromete a vida e todo o
trabalho do cientista e sustém a
sua honradez em face de possíveis
situações incômodas porque a
essa retidão comprometida não



corresponde semprea uma imagem
favorável na opinião pública.

As ausências assinaladas são reais e
condicionam a posição respeitante à
sociedade em que se vive e à gestão
da coisa pública. O retrato proposto
pode parecer patético mas, em
nenhum caso, pessimista porque,
como já foi afirmado, esta é a melhor
das sociedades porque é a que nos
coube viver e recebemos “em
herança” para recuperar o sentido da
liberdade humana e alentar com a
sua posição vital que é melhor uma
sociedade em que se respeite o ser
humano que aquela em que este é 
coisificado.

Mas, às disfunções na concepção e
vivência da liberdade e também da
cidadania, torna-se necessário
apresentar alternativas, e a isso
tentarei dedicar a segunda e a
terceira parte da minha intervenção.

Uma proposta sobre a liberdade



De certo modo, pode se dizer que a
liberdade e o exercício da cidadania
não podem separar-se. A cidadania
exige o exercício da liberdade na
esfera social e por isso vão unidas.
Mas gostaria, neste capítulo, de
referir-me ao significado que tem a
própria liberdade como pressuposto
da melhoria da sociedade. É muito
frequente apelar a circunstâncias
externas para justificar a conduta
própria. E não é menos repetida a
fórmula de centrar a conversa e o
debate no que “fazem os outros” para
explicar e justificar as formas
individuais de responder à sociedade
que “os outros consolidaram”.

Esta atitude fica mais reforçada pelo
fato de parecer que as posições e
modos de organização “dos outros”,
que não coincidem com os nossos,
colocam a pessoa em uma situação
de “vitimismo” que, na realidade,
justifica o que poderíamos chamar
de “preguiça social” e, na realidade,



encobre a passividade mais própria
do ceticismo de quem não se importa
com o que está ocorrendo. Mas,
nesse processo, houve um “salto”
porque não arriscou a própria
liberdade.

Dissemos que a pessoa livre é aquela
cuja vontade está formada e educada
para ser melhor, isto é, adequar a
própria conduta e modos pessoais à
pauta do ser humano perfeito que,
no caso do cristão, é Jesus Cristo.

Para isto exige-se uma atitude
plenamente ativa de cada pessoa -
que é o ponto de partida para
educar-se e formar-se melhor e, em
consequência, decidir melhor. De
forma que o que nos rodeia - a
sociedade, o modo de funcionamento
das instituições - não seja uma
desculpa ou um obstáculo para o
exercício da liberdade proposto, mas
seja exatamente essa sociedade em
que vivemos e que de algum modo



“está à espera” de cidadãos e cidadãs
livres cujo contributo é precisamente
uma escola para todos os outros.
Assim o propunha João Paulo II em
uma das suas reuniões com o
Congresso UNIV em 1990: Sede com
as vossas vidas um exemplo atraente
e sincero, o que claramente implica
um convite a mostrar com a própria
vida a atração do bem.

As circunstâncias sociais não são um
obstáculo, mas uma herança
maravilhosa para a qual
contribuiremos com as nossas
propostas e sugestões de uma vida
vivida livremente, isto é, com a
concepção do ser humano que a
verdadeira humanidade exige. Assim
se entende a exigência de João Paulo
II, em 1985, ao sugerir uma nova
recristianização da Europa, apelando
à necessidade de “pessoas peritas em
humanidade” que conheçam bem o
coração humano e que sejam capazes



de fazer cultura e vida das suas
convicções.

Obviamente, este desafio não é para
pusilânimes ou para pessoas débeis,
é um desafio para corações capazes
de acolher a mensagem e de
entender os riscos e dificuldades em
viver uma vida plena. Assim
entende-se melhor a mensagem de
Bento XVI quando afirma: o que mais
precisamos neste momento da
História é de pessoas que, através de
uma fé iluminada e vivida,
apresentem Deus a este mundo como
uma realidade credível. O testemunho
negativo de cristãos que falavam de
Deus mas viviam de costas voltadas
para Ele, obscureceu a imagem de
Deus e abriu as portas à descrença.
Precisamos de pessoas que tenham o
seu olhar dirigido para Deus para
aprender d’ Ele o verdadeiro
humanismo.



Este trabalho é estritamente pessoal
porque exige a tarefa atraente de
fundir a cabeça com o coração,
assumindo pessoalmente o universal
e tornando próprias as propostas
gerais que racionalmente possamos
acolher. Só assim mudaremos o
mundo. Para isto não há
necessidadede grandes revoluções,
mas sim o atrevimento e a coragem
da mudança individual que, quando
é verdadeira e consequentemente
livre, tem repercussão nessa
sociedade recebida em herança. Esta
foi a proposta de João Paulo II num
dos últimos encontros com o
Congresso UNIV, no ano de 2001: Faz
parte do realismo cristão
compreender que as grandes
mudanças sociais são fruto de opções
diárias pequenas e valentes. O
significado do exercício da
verdadeira liberdade supõe sempre
uma mudança pessoal e tem
repercussão social.



O murmúrio mais débil pode silenciar
um exército quando diz a verdade.
Esta afirmação que constitui o
desfecho de um dos filmes com
maior sucesso dos últimos anos, nos
Estados Unidos e na Europa, abre
uma janela à esperança e, sobretudo,
ao desafio da própria formação e
educação para mudar a sociedade
tornando-a melhor, mais verdadeira.

Uma proposta sobre a cidadania

A viagem recente do Romano
Pontífice ao Reino Unido foi
classificada por muitos como um fato
histórico não só pelas implicações de
uma visita oficial àquele país, mas
pelo conteúdo das suas mensagens e
pela beatificação do Cardeal
Newman, originalmente anglicano,
convertido ao catolicismo e, sem
dúvida alguma, iniciador dessa
“minoria criativa” de que atualmente
fala Bento XVI fala.



Quando o Cardeal Newman se
converteu ao catolicismo escreveu a
sua famosa Ideia de Universidade, e
esse texto converteu-se em uma
espécie de defesa da educação dentro
de uma possível Universidade
católica na Irlanda que, de qualquer
modo, seria a primeira instituição
educativa criada nesse âmbito à
margem das históricas universidades
britânicas.

Nesse texto Newman argumentava
que em certas ocasiões a desculpa
perfeita para a inatividade é o
recurso à opinião pública que, com
frequência, não está especificada
nem concretizada e que é
ambivalente. A opinião pública atua
especialmente sobre a imaginação,
não convence mas impressiona, tem a
força da autoridade mais que a da
razão, cooperar com ela não é uma
decisão inteligente, mas um ato de
submissão ou uma crença.



Mas não gostaria de centrar-me na
função que hoje em dia tem a
opinião pública (como se tratasse de
um corpo monolítico ainda que saiba
muito bem quais os critérios e os
seus autores) mas sim nas propostas
que Newman fez sobre a
Universidade, que entendo que é o
mesmo que perguntarmo-nos sobre o
que significa a cidadania neste início
deste séc. XXI.

De forma magistral propunha-o S.
Josemaria em um discurso
acadêmico no ano de 1974: A
Universidade não vira as costas a
nenhuma incerteza, a nenhuma
inquietação, a nenhuma
necessidade dos homens. Não é
sua missão apresentar soluções
imediatas. Mas, ao estudar com
profundidade científica os
problemas, remove também os
corações, sacode a passividade,
desperta forças que dormitam e
forma cidadãos dispostos a



construir uma sociedade mais
justa. Contribui assim com o seu
trabalho universal para derrubar
barreiras que dificultam o
entendimento mútuo entre os
homens, para aligeirar o medo de
um futuro incerto, para promover
– com o amor à verdade, à justiça
e à liberdade – a paz verdadeira e
a concórdia dos espíritos e das
nações.

Newman acentuava explicitamente a
essência da Universidade na
comunicação e circulação do
pensamento através do encontro
pessoal em um ambiente aberto. Em
primeiro lugar, para comunicar e
fazer circular o pensamento há que
pensar e saber como transmitir esse
pensamento. Não pretendo propor
uma “estratégia” de conduta que
sirva de receita mágica para a
atuação na vida pública. Apenas
referir que esse exercício de pensar e
comunicar requer um perfil pessoal



e vital de que ficam à margem as
pessoas tíbias e medíocres.

Afirmava-o João Paulo II ao explicar
a origem das Jornadas Mundiais da
Juventude: é evidente que o problema
fundamental da juventude é
profundamente pessoal. A juventude é
o período da personalização da vida
humana. É também o período da
comunicação: os jovens sabem que
têm de viver para os outros e com os
outros, sabem que a sua vida tem
sentido na medida em que é um dom
gratuito ao próximo.

A comunicação e o pensamento não
podem ser aprendidos apenas nos
livros. Exigem necessariamente uma
referência feita vida, não de
qualquer modo, mas sim mostrando
através da própria opção vital essa
aproximação ao pensar e conhecer
que se compartilha com os outros em
um clima de diálogo e de respeito.
Por isso não basta “pensar a



liberdade” é necessário vivê-la. E
vivê-la implica um desafio
eminentemente pessoal que
transcende o que nos rodeia, as
circunstâncias ou, melhor ou pior, o 
ubi em que cada pessoa se encontra.
Neste sentido, essa necessidade de
colocar a dimensão da liberdade em
termos pessoais remete-a para um
nível mais profundo que o ético, o
político ou o jurídico.

Leva-nos à dimensão da verdade
moral que se ajusta no nosso coração
onde a liberdade se decide pelo bem
ou pelo mal. Enquadram-se aqui
perfeitamente as declarações de
Bento XVI ao afirmar o seguinte: O
rosto do outro se apresenta com toda
a carga de uma chamada da minha
liberdade para que o acolha e cuide
dele, para que aprecie todo o valor
que ele encerra em si mesmo e não na
medida em que possa acomodar-se ao
meu próprio interesse. A verdade
moral, como verdade do valor único e



irrepetível da pessoa, criada à
imagem e semelhança de Deus, é uma
verdade carregada de exigências para
a minha liberdade. A decisão de o
olhar de frente é a decisão de
converter-me, de deixar-me interpelar,
de sair de mim e dar espaço ao outro.
Por conseguinte, também a percepção
do valor moral depende em boa parte
de uma decisão secreta da liberdade
que aceita dar-se conta do fato em si
mesmo e, portanto, abrir-se à
provocação e mudar de atitude.

O exercício da cidadania, portanto,
passa pela própria liberdade que
leva ao reconhecimento da outra
pessoa e a respeitá-la em uma
decisão vital. Este trajeto, que de
algum modo configura a disposição
pessoal para o exercício da
cidadania, manifesta-se depois na
dimensão social da própria vida.
Para me referir a ela remeto para S.
Josemaria, precursordestes
encontros do Congresso UNIV desde



a década de 60 e que proferiu em
Outubro de 1967 uma homília na
Santa Missa que então celebrou no
campus da Universidade de Navarra,
intitulada posteriormente Amar o
mundo apaixonadamente. Nesse
texto, S. Josemaria enumera as
quatro condições para o exercício da
cidadania.

Em primeiro lugar, amar o mundo em
que vivemos. Como disse no início
desta apresentação, a sociedade em
que existimos é a melhor porque é
aquela em que vivemos e que a
recebemos com a atitude de
“pertence-me”. Não é um ambiente
estranho ou adverso nem está “em
oposição” à minha vida.

É o meu mundo, a minha sociedade
e, portanto, o primeiro degrau de
uma cidadania do séc. XXI é aceitar a
“herança”, não em termos passivos e
cépticos, mas de modo pleno,
amando esse mundo para o qual



cada pessoa pode contribuir com o
exercício de uma liberdade madura
que torna cada ser humano melhor.
Esta abordagem exige uma decisão
da vontade que só é exequível
quando se possui essa dimensão
educativa e formativa a que antes
nos referíamos, que forja o perfil do
coração e nos remete de novo para a
constatação de que as mudanças
requerem a cabeça mas também o
coração.

O que acontece no mundo não é
“alheio” à pessoa uma vez que, de
qualquer forma, o mundo é seu e em
termos cristãos, como dizia S.
Josemaria “é bom porque saiu das
mãos de Deus”.

Em segundo lugar, a pessoa procura
adquirir uma preparação profissional
e intelectual. Também neste projeto é
recorrente a desculpa daquilo que se
recebe ou não no âmbito
universitário, atribuindo ao nível ou



aos conteúdos do ensino a
responsabilidade da própria
aprendizagem. Dizia Newman
desenvolvendo a sua ideia de
Universidade que, na natureza e nas
coisas, a grandeza e a Universidade
vão de mãos dadas. Esta paridade
exige que se faça nossa a atração da
grandeza que advém precisamente
de uma formação profissional e
intelectual excelente, e o que nas
palavras de Strauss, não é
simplesmente informação.

Uma educação na cultura e para a
cultura que facilita um sistema
democrático no qual os adultos
desenvolveram a inteligência e no
qual não terão lugar os cidadãos que
nada leem, a não ser as editorias de
esportes e a humorística do jornal,
que não são certamente o sal da terra,
mas são o sal da democracia
moderna.



Essa preparação profissional e
intelectual é a antítese da cultura de
massas que – também segundo
Strauss – pode ser adquirida a baixo
custo pelos talentos mais medíocres,
sem esforço intelectual e moral. De
maneira que a preparação seria uma
parte da educação liberal que lembra
a grandeza humana aos membros de
uma democracia que têm ouvidos
para ouvir. Felizmente, existe
formação universitária em quase
todos os países do mundo em um
processo de globalização em que se
fomenta – pelo menos teoricamente –
o intercâmbio de formação e
conhecimento. Mas, mesmo nos
casos em que essa experiência está
assegurada, é necessário apelar à
responsabilidade pessoal na
aquisição da educação e formação
universitárias de acordo com as
necessidades e exigências da
sociedade em que vivemos.



Por esta razão, viver a cidadania
exige a disposição de “procurar ser o
melhor” não só para escapar à
mediocridade, mas para melhorar
também a sociedade que a pessoa
“fez sua” e pela qual é responsável.

Em terceiro lugar, S. Josemaria
afirma que a pessoa que exerce essa
cidadania forma com plena liberdade
os seus próprios critérios sobre os
problemas do meio em que se insere.
Esta afirmação não é trivial pois
implica questões vitais de iniludível
importância. Primeiro, requer o
conhecimento dos problemas do
meio em que se vive, o que confirma
essa atitude do olhar responsável
para o mundo, a sociedade e o tempo
em que vivemos.

E, deste modo, os problemas do
mundo não são alheios à pessoa, não
são problemas “dos outros” que
devem ser resolvidos pela autoridade
social. Pelo contrário, os problemas



atuais da pobreza no mundo, do
analfabetismo, da falta de
comunicação, da marginalização, da
tolerância, do primado do
relativismo e um grande etc., são
problemas meus a que eu devo dar
resposta. E por essa razão,
conhecendo esses problemas, adoto
com total liberdade os critérios de
resposta aos mesmos.

Ninguém “me dá” a resposta, não me
são dados os critérios de solução. É a
pessoa que, livremente, procura as
respostas, com a cabeça e o coração e
com a formação intelectual e
profissional adequadas. Por isso,
João Paulo II repetiu em várias
ocasiões: para que a fé cristã se faça
cultura é necessário que muitas
pessoas a tenham feito “sua”. Esse
trabalho requer, como já foi referido,
corações grandes e generosos e
cabeças trabalhadas pelo estudo e
pelo esforço.



Por último, a pessoa toma as suas
próprias decisões, fruto de uma
reflexão pessoal. As respostas e as
decisões requerem o exercício da
liberdade e da vontade e, em
consequência, da educação e da
formação, não só para detectar os
problemas, mas para saber dar uma
resposta pessoal aos mesmos. Estas
quatro propostas sobre a cidadania
são o que o próprio S. Josemaria
qualificou no texto que venho
citando: uma doutrina de cidadania
livre, de convivência e compreensão.

Em não poucos casos nós nos
remetemos a ele, ainda que com
outras palavras. Se o individualismo é
a causa da atomização da sociedade
democrática, é a liberdade que,
paradoxalmente, pode restabelecer a
interdependência política, fomentando
a consciência de que cada indivíduo
depende dos outros.



Precisamente porque o mundo em
que vivemos é o melhor, só será
possível melhorá-lo pelo exercício da
liberdade pessoal, mas da liberdade
educada, aquela que se apoia em
uma educação e preparação moral e
intelectual que facilita uma resposta
pessoal às questões que se colocam
no início deste milênio.

Para terminar, não consigo resistir e
incluo uma citação de Jonh Henry
Newman que, nos seus discursos
sobre a natureza da educação
universitária, propõe a formação e a
educação liberal para melhorar a
sociedade em que vivemos, no
sentido de educação liberal como
educação para a cultura.

O bem é uma coisa, e o útil outra. Mas
estabeleço como princípio que ainda
que o útil nem sempre seja bom, o bem
é sempre útil. O bem não é somente
bom, mas fonte de bens. Este é um dos
seus atributos. Nada é excelente, belo,



perfeito e desejável por si mesmo que
não transborde e o difunda à sua
volta. O bem é fecundo. Não só é
agradável à vista como também ao
gosto. Não só nos atrai, como o bem
se comunica. Desperta primeiro a
nossa admiração e o nosso amor e
depois o nosso desejo e a nossa
gratidão, e o faz na proporção da sua
intensidade e plenitude. Um grande
bem se reparte muito bem. Se a
inteligência é uma excelência do nosso
ser e o seu desenvolvimento é tão
magnífico, não é apenas perfeito, belo
e admirável em si mesmo, mas
também será útil, no melhor sentido
do termo, ao seu possuidor e a todos
os que o rodeiam. Não digo útil no
sentido vulgar, mecânico e
mercantil,mas como um bem, uma
bênção ou um tesouro que se difunde,
primeiro para quem o possui e,
através dele, para o mundo inteiro. Se
uma educação liberal é boa deve
necessariamente ser útil.



A exigência da liberdade e da
cidadania não deixa de ser, portanto,
um desafio estritamente pessoal com
repercussões sempre longe de um
possível terreno baldio. A atração do
desafio é desenvolver e consolidar
esse “esforço da liberdade” que nos
leva a amar o mundo em que
vivemos, que é nosso, e a melhorá-lo
com o empenho diário para
transformá-lo com a própria
conduta, isto é, com a cabeça e o
coração.

S. Josemaria afirmava
magistralmente quando apelava ao
sentido genuíno da liberdade cristã: 
Deus, quando nos criou, correu o risco
e a aventura da nossa liberdade. Quis
uma história que fosse uma história
verdadeira, feita de decisões
autênticas, não uma ficção ou um
jogo. Cada homem deve fazer a
experiência da sua autonomia pessoal
com o que isso implica de acaso, de
procura e, em ocasiões, de incerteza.



A proposta já está elaborada. Agora
se trata de cumpri-la. Utilizando a
terminologia de Susanna Tamaro
temos de dizer que omelhor está por
chegar, portanto, ajam pelo bem.
Obrigada.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cidadania-no-
sec-xxi-os-desafios-da-liberdade/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/cidadania-no-sec-xxi-os-desafios-da-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadania-no-sec-xxi-os-desafios-da-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/cidadania-no-sec-xxi-os-desafios-da-liberdade/

	Cidadania no séc. XXI: Os desafios da liberdade

