
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (3): formação
integral e
afetividade

Os atos voluntários contribuem
para criar uma
“conaturalidade” afetiva com o
bem em direção ao qual a
vontade se move. Para isso, é
fundamental querer o bem
verdadeiro e contar com o
tempo. Deste modo, somos
plenamente realistas e
descobrimos o imenso
panorama do mundo interior e
da realidade.



16/07/2018

“Revesti-vos do Senhor Jesus
Cristo” (Rom 13,14). Fazer com que
esse desejo de São Paulo se
concretize não é simplesmente vestir
uma roupa: requer uma conversão
do coração. Uma transformação da
pessoa em resposta à ação da graça,
supõe que “abandonemos as obras
das trevas e vistamos as armas da
luz” (Rom 13,12): uma formação
profunda e integral.

No editorial anterior, consideramos
que chegar à pessoa em sua
integridade exige que a formação
atinja não só a inteligência e a
vontade, mas também os afetos[1].
Além disso, vimos que a formação
dos afetos – aprender a desfrutar do
bem – requer a intervenção da
vontade – e, portanto, da inteligência
– que, no entanto, tem um controle

https://opusdei.org/pt-br/document/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/


apenas indireto – político – sobre os
sentimentos.

Mas existe também outro tipo de
influência – a longo prazo – que se
produz inclusive sem que o sujeito se
proponha a isso, e que é mais
importante para a nossa reflexão.
Isto acontece porque os atos
voluntários não causam algo só
exteriormente, eles produzem um
efeito interior: contribuem para que
criemos uma “conaturalidade”
afetiva com o bem em direção ao
qual a vontade se move. A proposta
destes artigos não é explicar como
isso acontece, mas interessa ressaltar
dois pontos.

Querer o bem

O primeiro desses pontos é que o
bem em direção ao qual a vontade se
move – e com o qual se cria a
“conaturalidade” – pode ser muito
diferente do que se percebe olhando
de fora. Duas pessoas que realizam



uma mesma tarefa podem estar
fazendo duas coisas bem diferentes:
uma pode estar simplesmente
tentando não “fazer feio” diante de
quem lhe encarregou a tarefa,
enquanto a outra tem a intenção de
servir. A segunda está formando
uma virtude e a primeira não,
porque o bem que persegue e com o
qual se configura é o de evitar ficar
mal diante da autoridade. É verdade
que essa situação é melhor do que,
por exemplo, negar-se a fazer aquilo,
mas enquanto não se chega à atitude
ideal, essa pessoa não estará
formando a virtude, sejam quantas
forem as repetições daquele ato. Por
isso é tão importante retificar,
purificar constantemente a intenção
para ir acertando progressivamente
os motivos pelos quais realmente
vale a pena fazer algo e, assim,
configurar-nos afetivamente com
eles.



Todos temos experiências, próprias
ou alheias, de como limitar-se a
respeitar as regras facilmente se
converte em um peso. O exemplo do
filho mais velho da parábola nos
alerta para esse perigo (cfr. Lc
15,29-30). Por outro lado, buscar
sinceramente o bem que essas regras
promovem nos alegra e nos liberta.
Poderíamos dizer, enfim, que não é o
fazer que nos forma: é o querer. Não
importa apenas o que faço, mas o
que quero quando faço[2]. Portanto,
a liberdade é decisiva: não basta
fazer algo, é preciso querer fazê-lo,
“porque simplesmente temos
vontade, que é a razão mais
sobrenatural”[3], porque só assim
formamos a virtude, isto é,
aprendemos a desfrutar do bem. Um
mero cumprimento que se traduza
em “cumpro e minto”[4], não
promove a liberdade, nem o amor,
nem a alegria. O que os promove é
entender por que essa atuação é



nobre e vale a pena, e deixar-se guiar
por essas razões ao atuar.

Uma formação demorada

O segundo ponto que nos convém
considerar é que o processo de
“conaturalização” afetiva com o bem
normalmente é lento. Se a virtude
fosse só a capacidade de superar a
resistência afetiva para fazer o bem,
poderíamos alcançá-la muito mais
rápido. Mas já sabemos que a virtude
não está totalmente formada
enquanto o bem não tiver um reflexo
positivo na afetividade[5]. Logo, é
preciso ter paciência na luta, porque
alcançar alguns dos objetivos que
vale a pena propor-se pode
demandar um tempo longo, talvez
até anos. E a resistência ao ato bom
que continuaremos experimentando
durante esse tempo não deve ser
interpretada como um fracasso ou
como sinal de que nossa luta não é
sincera, ou então de que é uma luta



pouco decidida. Trata-se de um
caminho progressivo, no qual cada
passo costuma ser pequeno e por isso
é difícil medir o avanço que supõe.
Só depois de algum tempo, olhando
para trás, veremos que progredimos
mais do que pensávamos.

Se, por exemplo, temos reações de ira
que gostaríamos de superar,
começaremos nos esforçando para
reprimir as suas manifestações
externas; talvez no começo nos
pareça que não estamos conseguindo
nada, mas se formos constantes, as
ocasiões em que vencemos –
inicialmente escassas – vão sendo
mais e mais frequentes e, depois de
um tempo – talvez longo –
chegaremos a consegui-lo
habitualmente; mas não basta,
porque nossa meta não era reprimir
manifestações externas, e sim
moldar uma reação interna, ser mais
mansos e pacíficos, de maneira que
essa reação mais serena seja a



própria do nosso modo de ser. A luta,
portanto, é muito mais longa, mas...
Não é muito mais bonita, libertadora
e fascinante? É uma luta que busca
alcançar paz interior e pôr em
prática a vontade de Deus, e não a
mera submissão violenta dos
sentimentos.

O Papa Francisco, ao explicar o seu
princípio de que o tempo é superior
ao espaço[6], diz que “dar prioridade
ao tempo é se ocupar de iniciar
processos mais do que possuir
espaços”[7]. Na vida interior vale a
pena colocar em prática processos
realistas e generosos. E para que
produzam seus frutos, é preciso
saber esperar. “Este princípio
permite trabalhar em longo prazo,
sem a obsessão pelos resultados
imediatos. Ajuda a suportar, com
paciência, situações difíceis e hostis
ou as mudanças de planos que o
dinamismo da realidade impõe. É um
convite a assumir a tensão entre



plenitude e limite”[8]. Efetivamente,
é muito importante que a
consciência da nossa limitação não
paralise nossa aspiração à plenitude
que Deus nos oferece. Assim como
também é importante que essa nobre
ambição não ignore ingenuamente
que somos limitados.

Jogar alto na formação, propor-se
não só a realizar atos bons, mas ser
bons, ter um bom coração, vai nos
permitir distinguir o ato virtuoso
daquele que poderíamos denominar
como “ato conforme a uma virtude”.
Este último seria o ato que
corresponde a uma virtude e
contribui passo a passo para formá-
la, mas que, por ainda não proceder
de um hábito maduro, precisa se
sobrepor frequentemente a uma
afetividade que empurra para a
direção contrária. O ato virtuoso,
pelo contrário, seria o de quem
desfruta durante a realização desse



bem, inclusive quando supõe esforço.
Este é o objetivo.

Uma formação integral, que
consegue moldar a afetividade, é
lenta. Quem quer se formar assim
não cai na ingenuidade de pretender
submeter os sentimentos à própria
vontade, pisando os que desagradam
ou provocando aqueles que desejaria
ter. Entende que sua luta deve estar
mais centrada nas decisões livres
com as quais, ao tentar fazer a
vontade de Deus, dá respostas a esses
sentimentos, acolhendo ou
rejeitando as sugestões de
comportamento que cada um deles
suscita. São essas decisões que –
indiretamente e a longo prazo –
acabam moldando a interioridade da
qual procedem esses afetos.

Um mundo dentro de você

À medida em que a virtude vai se
formando, não só se realiza o ato
bom com mais naturalidade e



alegria, como também se possui mais
facilidade para identificar qual é esse
ato. “‘Para poder conhecer a vontade
de Deus, o que é bom, o que Lhe é
agradável e o que é perfeito’” (Rom
12, 2), é necessário o conhecimento
da lei de Deus em geral, mas não é
suficiente: é indispensável uma
espécie de “conaturalidade” entre o
homem e o verdadeiro bem. Esta
“conaturalidade” fundamenta-se e
desenvolve-se nos comportamentos
virtuosos do próprio homem”[9].

Isto se deve, em grande parte, ao fato
de que a afetividade é a primeira voz
que ouvimos na hora de avaliar se
um comportamento é oportuno ou
não: antes que a razão examine se é
ou não conveniente realizar algo
prazeroso, já sentimos uma atração.
A virtude, ao tornar o bem atrativo
afetivamente, consegue que a voz da
afetividade já inclua uma avaliação
moral – em relação ao bem global da
pessoa – do ato em questão. Faz com



que, por exemplo, mesmo que a
possibilidade de fazer uma “boa
figura” nos atraia, a mentira nos
parece desagradável.

Num ponto de Caminho,
encontramos isso de maneira
implícita, mas clara: “Para que hás de
olhar, se ‘o teu mundo’, o levas
dentro de ti?”[10] São Josemaria está
falando de um olhar para algo
exterior, colocando-o em relação com
o mundo interior. Um olhar
inadequado nem precisa de
repreensão, porque já se apresenta
como desnecessário, já que o mundo
interior – meu mundo – o rejeita. São
Josemaria está nos dizendo que se há
uma interioridade rica, não só se
evita as coisas que nos causam dano,
estas nem apresentam grandes
perigos, já que a própria
interioridade sente repugnância por
elas: não apenas são detectadas como
más, mas como desagradáveis,
destoantes, descolocadas...; claro que



podem nos atrair de alguma forma,
mas é fácil rejeitar essa atração,
porque quebram a harmonia e a
beleza do clima interior. Por outro
lado, se você não tem dentro um
mundo interior, evitar esse olhar vai
supor um esforço visível.

Realismo

O que estamos dizendo até agora
mostra como o crescimento nas
virtudes vai nos tornando mais
realistas. Algumas pessoas têm a
ideia – normalmente não formulada
– de que viver de acordo com as
virtudes supõe fechar os olhos para a
realidade, por um motivo muito alto,
porque ao fechar-nos, em parte, para
este mundo, esperamos um prêmio
no outro. Pelo contrário: viver como
Cristo, imitar suas virtudes, abre-nos
à realidade e não permite que nossa
afetividade nos engane na hora de
avaliar e decidir como responder a
ela.



A pobreza, por exemplo, não supõe
renunciar a considerar o valor dos
bens materiais em vista da vida
eterna; pelo contrário, só a pessoa
que vive desprendida valoriza os
bens em sua justa medida: nem
pensa que são maus, nem lhes dá
uma importância que não têm.
Quem, por sua vez, não se esforça
para viver assim, acabará lhes dando
um valor mais alto do que o que
realmente têm e isso incidirá em
suas decisões: será pouco realista,
mesmo que pareça um autêntico
homem do mundo, que sabe se
mover em qualquer ambiente. A
pessoa sóbria sabe desfrutar de uma
boa comida; a que não é dá uma
importância a esse prazer que ele
não tem. Poderíamos dizer algo
parecido de qualquer outra virtude.
Como Jesus disse a Nicodemos:
“quem pratica a verdade se
aproxima da luz” (Jo 3,21).

Um círculo virtuoso



Por fim, orientar nossa afetividade
desenvolvendo as virtudes significa
clarificar nosso olhar, é como limpar
os óculos das manchas que o pecado
original e os pecados pessoais
deixaram neles e que nos dificultam
ver o mundo como realmente é.
“Poderíamos mesmo dizer que a não
redenção do mundo consiste,
precisamente, na não decifração da
criação, no não reconhecimento da
verdade, uma situação que depois
conduz, inevitavelmente, ao domínio
do pragmatismo, e desse modo faz
com que o poder dos fortes se torne o
deus deste mundo”[11].

Uma afetividade ordenada ajuda a
razão a ler a criação, a reconhecer a
verdade, a identificar o que
verdadeiramente nos convém. Esse
correto juízo da razão facilita a
decisão voluntária. O ato bom que
vem depois dessa decisão contribui
com a nossa “conaturalização” com o
bem perseguido e, portanto, com a



ordenação da afetividade. É um
autêntico círculo virtuoso que nos
conduz a sentirmo-nos
progressivamente livres, senhores de
nossos próprios atos e,
consequentemente, capacita-nos
para entregarmo-nos realmente ao
Senhor, porque só quem se possui
pode se entregar.

A formação somente é integral
quando alcança todos esses níveis.
Em outras palavras, só existe
verdadeira formação quando as
diversas faculdades que intervêm no
atuar humano – razão, vontade e
afetividade – estão integradas: não
brigam entre si, colaboram umas
com as outras. Se não se conseguisse
moldar os afetos, ou seja, se as
virtudes fossem entendidas como
uma força adicional na vontade que
a faz capaz de ignorar o nível afetivo,
as normas morais e a luta para vivê-
las seriam repreensivas e não se
conseguiria uma autêntica unidade



de vida, porque sempre sentiríamos
dentro de nós mesmos forças que
atraem poderosamente em sentidos
contrários e que geram instabilidade.
Uma instabilidade que conhecemos
bem, porque é o nosso ponto de
partida, mas que vamos superando
passo a passo, à medida que
conduzimos essas forças
progressivamente à harmonia, de
modo que chegue o momento em que
essa razão mais sobrenatural que é 
porque eu quero mesmo, signifique
porque eu gosto, porque me atrai,
porque se encaixa no meu modo de
ser, com o mundo interior que eu
formei; Enfim, porque fui
aprendendo a tornar meus os
sentimentos de Jesus Cristo.

Caminhamos assim rumo à meta
altíssima e atrativa ao mesmo tempo,
que São Paulo nos propõe: “Haja
entre vós o mesmo sentir e pensar
que no Cristo Jesus” (Fil 2,5), e
percebemos que assim nos



revestimos do Senhor Jesus Cristo
(cfr. Rom 13,14). “A vida de Cristo é a
nossa vida (...). O cristão deve, pois,
viver segundo a vida de Cristo,
tornando próprios os sentimentos de
Cristo, de tal maneira que possa
exclamar com São Paulo: Non vivo
ego, vivit vero in me Christus, não sou
eu que vivo; é Cristo que vive em
mim”[12]. E já que a fidelidade
consiste precisamente nisto, em
viver, em querer, em sentir como
Cristo, não porque nos fantasiamos
de Cristo, mas porque seja esse o
nosso modo de ser, então, ao fazer a
vontade de Deus, ao sermos fiéis,
somos profundamente livres, porque
fazemos o que queremos, o que
gostamos, o que temos vontade.
Profundamente livres e
profundamente fiéis. Profundamente
fiéis e profundamente felizes.



[1] Cfr., Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 14-II-2017, n.8.

[2] Na realidade, do ponto de vista
moral, o que faço é precisamente o
que quero quando o faço. No
entanto, para o nosso objetivo, não é
necessário explicar porque isso é
assim.

[3] São Josemaria, É Cristo que Passa,
n.17.

[4] Cfr. Dom Álvaro, Carta IX-1975,
em Cartas de família I, n.8.

[5] No artigo anterior está claro que
isto não significa que o bem não
custe nenhum esforço ou, o que é a
mesma coisa, que o mal não atraia de
nenhuma forma.

[6] Cfr. Exortação Apostólica 
Evangelii Gaudium, nn. 222-225.

[7] Ibidem, n. 223. O que está em
itálico é original.



[8] Ibidem.

[9] São João Paulo II, Encíclica 
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.64.

[10]São Josemaria, Caminho, n.184.

[11] Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré, Parte II, cap. 7, n.3.

[12] São Josemaria, É Cristo que
Passa, n.103.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-
pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-

afe/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/

	Para mim, viver é Cristo (3): formação integral e afetividade

