opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (3): formacao
integral e
afetividade

Os atos voluntarios contribuem
para criar uma
“conaturalidade” afetiva com o
bem em direcdo ao qual a
vontade se move. Para isso, é
fundamental querer o bem
verdadeiro e contar com o
tempo. Deste modo, somos
plenamente realistas e
descobrimos o imenso
panorama do mundo interior e
da realidade.



16/07/2018

“Revesti-vos do Senhor Jesus
Cristo” (Rom 13,14). Fazer com que
esse desejo de Sao Paulo se
concretize ndo é simplesmente vestir
uma roupa: requer uma conversao
do coracdo. Uma transformacdo da
pessoa em resposta a acao da graca,
supoe que “abandonemos as obras
das trevas e vistamos as armas da
luz” (Rom 13,12): uma formacao
profunda e integral.

No editorial anterior, consideramos
que chegar a pessoa em sua
integridade exige que a formacdao
atinja ndo so a inteligéncia e a
vontade, mas também os afetos[1].
Além disso, vimos que a formacao
dos afetos — aprender a desfrutar do
bem - requer a intervencdo da
vontade - e, portanto, da inteligéncia
— que, no entanto, tem um controle


https://opusdei.org/pt-br/document/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/

apenas indireto — politico — sobre 0s
sentimentos.

Mas existe também outro tipo de
influéncia — a longo prazo — que se
produz inclusive sem que o sujeito se
proponha a isso, e que € mais
importante para a nossa reflexdo.
Isto acontece porque os atos
voluntarios ndo causam algo s6
exteriormente, eles produzem um
efeito interior: contribuem para que
criemos uma “conaturalidade”
afetiva com o bem em direc¢do ao
qual a vontade se move. A proposta
destes artigos ndo é explicar como
isso acontece, mas interessa ressaltar
dois pontos.

Querer o bem

O primeiro desses pontos é que o
bem em direcédo ao qual a vontade se
move — e com o qual se cria a
“conaturalidade” — pode ser muito
diferente do que se percebe olhando
de fora. Duas pessoas que realizam



uma mesma tarefa podem estar
fazendo duas coisas bem diferentes:
uma pode estar simplesmente
tentando ndo “fazer feio” diante de
quem lhe encarregou a tarefa,
enquanto a outra tem a intencéo de
servir. A segunda esta formando
uma virtude e a primeira néo,
porque o bem que persegue e com 0
qual se configura é o de evitar ficar
mal diante da autoridade. E verdade
que essa situagdo é melhor do que,
por exemplo, negar-se a fazer aquilo,
mas enquanto nao se chega a atitude
ideal, essa pessoa ndo estara
formando a virtude, sejam quantas
forem as repeti¢cbes daquele ato. Por
isso é tdo importante retificar,
purificar constantemente a intencao
para ir acertando progressivamente
0s motivos pelos quais realmente
vale a pena fazer algo e, assim,
configurar-nos afetivamente com
eles.



Todos temos experiéncias, proprias
ou alheias, de como limitar-se a
respeitar as regras facilmente se
converte em um peso. O exemplo do
filho mais velho da parabola nos
alerta para esse perigo (cfr. Lc
15,29-30). Por outro lado, buscar
sinceramente o bem que essas regras
promovem nos alegra e nos liberta.
Poderiamos dizer, enfim, que néo é o
fazer que nos forma: é o querer. Nao
importa apenas o que faco, mas o
que quero quando fac¢o[2]. Portanto,
a liberdade é decisiva: ndo basta
fazer algo, é preciso querer fazé-lo,
“porque simplesmente temos
vontade, que é a razao mais
sobrenatural”[3], porque soO assim
formamos a virtude, isto é,
aprendemos a desfrutar do bem. Um
mero cumprimento que se traduza
em “cumpro e minto”[4], ndo
promove a liberdade, nem o amor,
nem a alegria. O que os promove €
entender por que essa atuacao €



nobre e vale a pena, e deixar-se guiar
por essas razdes ao atuar.

Uma formacao demorada

O segundo ponto que nos convém
considerar é que o processo de
“conaturalizacdo” afetiva com o bem
normalmente é lento. Se a virtude
fosse so a capacidade de superar a
resisténcia afetiva para fazer o bem,
poderiamos alcanca-la muito mais
rapido. Mas ja sabemos que a virtude
ndo esta totalmente formada
enquanto o bem nao tiver um reflexo
positivo na afetividade[5]. Logo, é
preciso ter paciéncia na luta, porque
alcancar alguns dos objetivos que
vale a pena propor-se pode
demandar um tempo longo, talvez
até anos. E a resisténcia ao ato bom
que continuaremos experimentando
durante esse tempo nao deve ser
interpretada como um fracasso ou
como sinal de que nossa luta nao é
sincera, ou entdo de que é uma luta



pouco decidida. Trata-se de um
caminho progressivo, no qual cada
passo costuma ser pequeno e por isso
é dificil medir o avanco que supde.
S6 depois de algum tempo, olhando
para tras, veremos que progredimos
mais do que pensavamos.

Se, por exemplo, temos reacdes de ira
que gostariamos de superar,
comecaremos nos esforcando para
reprimir as suas manifestacoes
externas; talvez no comeco nos
pareca que ndo estamos conseguindo
nada, mas se formos constantes, as
ocasides em que vencemos —
inicialmente escassas — vao sendo
mais e mais frequentes e, depois de
um tempo — talvez longo -
chegaremos a consegui-lo
habitualmente; mas nao basta,
porque nossa meta ndo era reprimir
manifestacOes externas, e sim
moldar uma reacdo interna, ser mais
mansos e pacificos, de maneira que
essa reacao mais serena seja a



propria do nosso modo de ser. A luta,
portanto, é muito mais longa, mas...
Nao é muito mais bonita, libertadora
e fascinante? F uma luta que busca
alcancar paz interior e pér em
pratica a vontade de Deus, e ndo a
mera submissao violenta dos
sentimentos.

O Papa Francisco, ao explicar o seu
principio de que o tempo é superior
ao espaco[6], diz que “dar prioridade
ao tempo € se ocupar de iniciar
processos mais do que possuir
espacos”[7]. Na vida interior vale a
pena colocar em pratica processos
realistas e generosos. E para que
produzam seus frutos, é preciso
saber esperar. “Este principio
permite trabalhar em longo prazo,
sem a obsessdo pelos resultados
imediatos. Ajuda a suportar, com
paciéncia, situagoes dificeis e hostis
ou as mudancas de planos que o
dinamismo da realidade impde. £ um
convite a assumir a tensao entre



plenitude e limite”[8]. Efetivamente,
€ muito importante que a
consciéncia da nossa limitagdo nao
paralise nossa aspiracdo a plenitude
que Deus nos oferece. Assim como
também é importante que essa nobre
ambicdo ndo ignore ingenuamente
que somos limitados.

Jogar alto na formacdao, propor-se
nao s a realizar atos bons, mas ser
bons, ter um bom coragéo, vai nos
permitir distinguir o ato virtuoso
daquele que poderiamos denominar
como “ato conforme a uma virtude”.
Este ultimo seria o ato que
corresponde a uma virtude e
contribui passo a passo para forma-
la, mas que, por ainda ndo proceder
de um habito maduro, precisa se
sobrepor frequentemente a uma
afetividade que empurra para a
direcdo contraria. O ato virtuoso,
pelo contrario, seria o de quem
desfruta durante a realizacdo desse



bem, inclusive quando supde esforgo.
Este é o0 objetivo.

Uma formacao integral, que
consegue moldar a afetividade, é
lenta. Quem quer se formar assim
ndo cai na ingenuidade de pretender
submeter os sentimentos a propria
vontade, pisando os que desagradam
ou provocando aqueles que desejaria
ter. Entende que sua luta deve estar
mais centrada nas decisdes livres
com as quais, ao tentar fazer a
vontade de Deus, da respostas a esses
sentimentos, acolhendo ou
rejeitando as sugestdes de
comportamento que cada um deles
suscita. Sdo essas decisOes que —
indiretamente e a longo prazo -
acabam moldando a interioridade da
qual procedem esses afetos.

Um mundo dentro de vocé

A medida em que a virtude vai se
formando, nao so se realiza o ato
bom com mais naturalidade e



alegria, como também se possui mais
facilidade para identificar qual é esse
ato. “Para poder conhecer a vontade
de Deus, o que é bom, o que Lhe é
agradavel e o que € perfeito™ (Rom
12, 2), é necessario o conhecimento
da lei de Deus em geral, mas ndo é
suficiente: é indispensavel uma
espécie de “conaturalidade” entre o
homem e o verdadeiro bem. Esta
“conaturalidade” fundamenta-se e
desenvolve-se nos comportamentos
virtuosos do proprio homem”[9].

Isto se deve, em grande parte, ao fato
de que a afetividade é a primeira voz
que ouvimos na hora de avaliar se
um comportamento € oportuno ou
ndo: antes que a razao examine se é
ou ndo conveniente realizar algo
prazeroso, ja sentimos uma atragao.
A virtude, ao tornar o bem atrativo
afetivamente, consegue que a voz da
afetividade ja inclua uma avaliacdo
moral — em relacdo ao bem global da
pessoa —do ato em questdo. Faz com



que, por exemplo, mesmo que a
possibilidade de fazer uma “boa
figura” nos atraia, a mentira nos
parece desagradavel.

Num ponto de Caminho,
encontramos isso de maneira
implicita, mas clara: “Para que has de
olhar, se ‘o teu mundo’, o levas
dentro de ti?”[10] Sdo Josemaria esta
falando de um olhar para algo
exterior, colocando-o em relacdo com
0 mundo interior. Um olhar
inadequado nem precisa de
repreensao, porque ja se apresenta
como desnecessario, ja que o mundo
interior — meu mundo — o rejeita. Sao
Josemaria esta nos dizendo que se ha
uma interioridade rica, ndo so se
evita as coisas que nos causam dano,
estas nem apresentam grandes
perigos, ja que a propria
interioridade sente repugnancia por
elas: ndo apenas sdo detectadas como
mas, mas como desagradaveis,
destoantes, descolocadas...; claro que



podem nos atrair de alguma forma,
mas é facil rejeitar essa atracao,
porque quebram a harmonia e a
beleza do clima interior. Por outro
lado, se vocé nao tem dentro um
mundo interior, evitar esse olhar vai
supor um esforco visivel.

Realismo

O que estamos dizendo até agora
mostra como o crescimento nas
virtudes vai nos tornando mais
realistas. Algumas pessoas tém a
ideia — normalmente ndo formulada
— de que viver de acordo com as
virtudes supde fechar os olhos para a
realidade, por um motivo muito alto,
porque ao fechar-nos, em parte, para
este mundo, esperamos um prémio
no outro. Pelo contrario: viver como
Cristo, imitar suas virtudes, abre-nos
a realidade e ndo permite que nossa
afetividade nos engane na hora de
avaliar e decidir como responder a
ela.



A pobreza, por exemplo, ndo supoe
renunciar a considerar o valor dos
bens materiais em vista da vida
eterna; pelo contrdrio, s6 a pessoa
que vive desprendida valoriza os
bens em sua justa medida: nem
pensa que sdo maus, nem lhes da
uma importancia que nao tém.
Quem, por sua vez, ndo se esforca
para viver assim, acabara lhes dando
um valor mais alto do que o que
realmente tém e isso incidira em
suas decisdes: sera pouco realista,
mesmo que pareca um auténtico
homem do mundo, que sabe se
mover em qualquer ambiente. A
pessoa sobria sabe desfrutar de uma
boa comida; a que ndo é dd uma
importancia a esse prazer que ele
ndo tem. Poderiamos dizer algo
parecido de qualquer outra virtude.
Como Jesus disse a Nicodemos:
“quem pratica a verdade se
aproxima da luz” (Jo 3,21).

Um circulo virtuoso



Por fim, orientar nossa afetividade
desenvolvendo as virtudes significa
clarificar nosso olhar, é como limpar
os oculos das manchas que o pecado
original e os pecados pessoais
deixaram neles e que nos dificultam
ver o mundo como realmente é.
“Poderiamos mesmo dizer que a nao
redencdo do mundo consiste,
precisamente, na ndo decifracdo da
criacdo, no ndo reconhecimento da
verdade, uma situacdo que depois
conduz, inevitavelmente, ao dominio
do pragmatismo, e desse modo faz
com que o poder dos fortes se torne o
deus deste mundo”[11].

Uma afetividade ordenada ajuda a
razdo a ler a criagdo, a reconhecer a
verdade, a identificar o que
verdadeiramente nos convém. Esse
correto juizo da razdo facilita a
decisdo voluntaria. O ato bom que
vem depois dessa decisdo contribui
com a nossa “conaturalizacdo” com o
bem perseguido e, portanto, com a



ordenacéo da afetividade. E um
auténtico circulo virtuoso que nos
conduz a sentirmo-nos
progressivamente livres, senhores de
nossos proprios atos e,
consequentemente, capacita-nos
para entregarmo-nos realmente ao
Senhor, porque s6 quem se possui
pode se entregar.

A formacdo somente é integral
quando alcanca todos esses niveis.
Em outras palavras, so existe
verdadeira formacado quando as
diversas faculdades que intervém no
atuar humano - razdo, vontade e
afetividade - estdo integradas: ndo
brigam entre si, colaboram umas
com as outras. Se ndo se conseguisse
moldar os afetos, ou seja, se as
virtudes fossem entendidas como
uma forca adicional na vontade que
a faz capaz de ignorar o nivel afetivo,
as normas morais e a luta para vivé-
las seriam repreensivas e nao se
conseguiria uma auténtica unidade



de vida, porque sempre sentiriamos
dentro de nos mesmos forcas que
atraem poderosamente em sentidos
contrarios e que geram instabilidade.
Uma instabilidade que conhecemos
bem, porque é o nosso ponto de
partida, mas que vamos superando
passo a passo, a medida que
conduzimos essas forcas
progressivamente a harmonia, de
modo que chegue o momento em que
essa razdo mais sobrenatural que é
porque eu quero mesmo, signifique
porque eu gosto, porque me atrai,
porque se encaixa no meu modo de
ser, com 0 mundo interior que eu
formei; Enfim, porque fui
aprendendo a tornar meus 0s
sentimentos de Jesus Cristo.

Caminhamos assim rumo a meta
altissima e atrativa ao mesmo tempo,
que Sao Paulo nos propde: “Haja
entre vos 0 mesmo sentir e pensar
que no Cristo Jesus” (Fil 2,5), e
percebemos que assim nos



revestimos do Senhor Jesus Cristo
(cfr. Rom 13,14). “A vida de Cristo é a
nossa vida (...). O cristao deve, pois,
viver segundo a vida de Cristo,
tornando proprios os sentimentos de
Cristo, de tal maneira que possa
exclamar com Sdo Paulo: Non vivo
ego, vivit vero in me Christus, ndo sou
eu que vivo; € Cristo que vive em
mim”[12]. E ja que a fidelidade
consiste precisamente nisto, em
viver, em querer, em sentir como
Cristo, ndo porque nos fantasiamos
de Cristo, mas porque seja esse 0
nosso modo de ser, entdo, ao fazer a
vontade de Deus, ao sermos fiéis,
somos profundamente livres, porque
fazemos o que queremos, o que
gostamos, o que temos vontade.
Profundamente livres e
profundamente fiéis. Profundamente
fiéis e profundamente felizes.




[1] Cfr., Fernando Ocariz, Carta
Pastoral, 14-11-2017, n.8.

[2] Na realidade, do ponto de vista
moral, o que fago é precisamente o
que quero quando o faco. No
entanto, para o nosso objetivo, ndo é
necessario explicar porque isso é
assim.

[3] Sdo Josemaria, E Cristo que Passa,
n.17.

[4] Cfr. Dom Alvaro, Carta 1X-1975,
em Cartas de familia I, n.8.

[5] No artigo anterior esta claro que
isto ndo significa que o bem nao
custe nenhum esforco ou, o que é a
mesma coisa, que o mal ndo atraia de
nenhuma forma.

[6] Cfr. Exortacdo Apostolica
Evangelii Gaudium, nn. 222-225.

[7] Ibidem, n. 223. O que esta em
italico é original.



[8] Ibidem.

[9] Sdo Joado Paulo II, Enciclica
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.64.

[10]S&o Josemaria, Caminho, n.184.

[11] Joseph Ratzinger — Bento XVI,
Jesus de Nazaré, Parte II, cap. 7, n.3.

[12] S0 Josemaria, E Cristo que
Passa, n.103.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-
pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-
afe/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-o-papel-dos-afe/

	Para mim, viver é Cristo (3): formação integral e afetividade

