opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (3): Chegar a
pessoa na sua
integridade: o papel
dos afetos

Algumas pessoas, quando
pensam na formacdao, tendem a
considera-la como uma forma
de conhecimento. Mas um
conceito deste estilo ndo é
suficiente: captar a integridade
da pessoa requer pensar na
formacdo como "ser". E um
objetivo muito mais alto.



16/06/2018

Jesus Cristo é, sem duvida, o amor de
nossa vida: ndo o maior entre outros,
mas aquele que dd sentido a todos o0s
outros amores e aos interesses,
vontades, ambicdes, trabalhos,
iniciativas que preenchem nossos
dias e 0 nosso coracdo. Por isso €
fundamental manter “a centralidade
da pessoa de Cristo”[1] na nossa vida
espiritual: Ele é o caminho para
entrar em comunhdo com o Pai no
Espirito Santo. Nele se revela o
mistério de quem é o homem|[2], para
0 que estd chamado. Caminhar com
Cristo implica crescer em
conhecimento proprio e aprofundar
no proprio mistério pessoal. Deixar
que Cristo seja o centro de nossas
vidas nos faz “redescobrir com luzes
novas o valor antropoldgico e cristao
dos diferentes meios ascéticos. F
chegar a pessoa na sua integridade:



inteligéncia, vontade, coracao,
relacdes com os outros”[3].

Essa pessoa a quem temos que
“chegar” somos nds mesmos e
também todos aqueles que fazem
parte da nossa vida de alguma
maneira, pela nossa amizade, pelo
nosso apostolado. A formacao que
recebemos e damos deve abranger a
inteligéncia, a vontade e os afetos,
sem deixar de lado nenhum desses
elementos, nem simplesmente
submeter algum deles aos outros.
Aqui o foco sera a formacdo da
afetividade, sabendo que é essencial
que se apoie numa boa formacao
intelectual. Considerar a importancia
da formacdo integral vai nos
permitir redescobrir a grande
verdade da identificacdo que sdo
Josemaria estabelecia entre
fidelidade e felicidade[4].

Formar-se para entrar em sintonia
com Jesus



Algumas pessoas, quando pensam na
formacdo, tendem a considera-la
como um saber. Sendo assim, quem
recebeu bons conteuidos doutrinais,
asceéticos e profissionais ao longo da
vida teria uma boa formacao. Mas
um conceito deste estilo ndo é
suficiente: para atingir a integridade
da pessoa € preciso pensar na
formacdo como um ser. Um bom
profissional sabe a ciéncia e a técnica
que a sua profissdo requer, mas tem
algo mais: adquiriu habitos — modo
de ser — que o ajudam a aplicar bem
essa ciéncia e essa técnica que possui
(habitos de atengdo aos outros, de
concentracdo no trabalho, de
pontualidade, de lidar com sucessos
e fracassos, de perseveranca, etc.).

Da mesma maneira, ser um bom
cristao ndo é simplesmente saber —
no nivel adequado a sua propria
situacdo na igreja e na sociedade — a
doutrina sobre os sacramentos, ou
sobre a oracdo, ou sobre as leis



morais gerais e profissionais.
Estamos falando de um objetivo
muito mais alto: mergulhar no
mistério de Cristo para conhecer a
sua dimensdo, a sua profundidade
(cfr. Ef 3,18), deixar que a sua Vida
entre na nossa, e poder repetir com
Sao Paulo que “eu vivo, mas nao eu: é
Cristo que vive em mim” (Gal 2,20).
Isto é: ser “alter Christus, ipse
Christus” (outro Cristo, o proprio
Cristo) [5], deixar que a graca nos
transforme progressivamente para
nos configurar com Ele. Esse permitir
que a graca atue ndo consiste s6 em
evitar obstaculos passivamente: o
Espirito Santo ndo nos transforma
em Cristo sem a nossa cooperacao
livre. E isso ndo é suficiente:
entregar-nos ao Senhor, dar a nossa
vida, ndo € sO entregar as nossas
decisodes, 0s nossos atos; é também
dar o nosso coracdo, 0s nossos afetos,
inclusive a nossa espontaneidade.
Para isso é imprescindivel uma boa
formacdo intelectual e doutrinal que



configure a cabecga, que incida em
nossas decisoes, mas também é
necessario que a doutrina penetre no
coracdo da pessoa. Isso exige luta... e
requer tempo. Em outras palavras, é
necessario adquirir virtudes e a
formacdao consiste exatamente nisso.

Muita gente tem receio de que
insistir nas virtudes leve ao
voluntarismo. Ndo ha nada mais
irreal do que esse pensamento.
Talvez na raiz dessa confusdo esteja
uma visdo errada da virtude, que a
considera um simples suplemento de
forca na vontade, que faz a pessoa
ser capaz de cumprir a norma moral
mesmo quando ndo tem a menor
vontade. Essa é uma ideia muito
difundida e, efetivamente, de origem
voluntarista. A virtude consistiria
praticamente na capacidade de ir
contra as proprias inclinagoes
quando a norma moral exige isso.
Claro que ha algo de verdade nisso,
mas essa visdo é incompleta e



transforma as virtudes em
qualidades frias, que levariam a
negacdo pratica das proprias
inclinacdes, interesses e afetos e, sem
querer, acabariam convertendo a
indiferenga em um ideal: como se a
vida interior e a entrega consistissem
em conseguir ndo se sentir atraido
por nada que pudesse ser um
obstaculo para as decisoes futuras.

Enxergar a formacdo deste modo
impediria “atingir” a pessoa na sua
integridade: inteligéncia, vontade e
afetos ndo estariam crescendo juntos,
de maos dadas, ajudando-se
mutuamente: pelo contrario, uma
dessas faculdades estaria
aniquilando alguma das outras duas.
O desenvolvimento da vida interior
exige essa integracdo e jamais nos
levaria a perder interesses e afetos;
ndo tem como objetivo que as coisas
ndo nos afetem, que nao nos
importemos com o que é importante,
ou que o que é doloroso ndo doa. E o



oposto: enche 0 nosso coracdo de um
amor tdo forte, que nos capacita para
enxergar os sentimentos num
contexto mais amplo, dando-nos
recursos para enfrentar os mais
dificeis e captar o sentido positivo e
transcendente dos mais agradaveis.

O Evangelho nos mostra o interesse
sincero do Senhor pelo descanso dos
seus: “vinde, a so0s, para um lugar
deserto, e descansai um pouco” (Mc
6,31), ou também a reacgdo de seu
coracdo diante do sofrimento de seus
amigos, como Marta e Maria (cfr. Jo
11,1-44). Nao da para imaginar que
Jesus estivesse fingindo nesse
momento, como se no fundo, por sua
unido com o Pai, o que acontecia no
seu entorno fosse indiferente. Sdo
Josemaria falava sobre amar o
mundo e ama-lo
apaixonadamente[6], incentivava a
colocar o coracdo em Deus e, por Ele,
nos outros, no nosso trabalho
profissional e apostdlico, porque “o



Senhor ndo nos quer secos, rigidos,
como uma matéria inerte”[7]. A
disponibilidade, por exemplo, ndo é a
disposicdo daquele que vé com
indiferenca tanto uma coisa quanto a
outra, porque ja conseguiu perder
qualquer interesse, talvez para ndo
sofrer quando lhe pecam algo que
ndo goste; a disponibilidade é a
disposicdo nobre de quem sabe
prescindir de algo bom para
concentrar-se em outra coisa que
Deus lhe pede no momento, porque o
que a pessoa deseja profundamente é
viver para Deus.E alguém que tem o
coracdo grande, com interesses, com
ambicdes boas, mas que sabe supera-
los quando convém, ndo porque 0s
negue ou tente nao ser afetado por
eles, mas porque seu interesse em
amar e servir a Deus é muito maior.
E ndo s6 é maior, como é - foi se
convertendo em — o que da sentido e
contém em si todos os outros
interesses.



Comprazer-se com a pratica das
virtudes

A formacdo das virtudes exige luta,
vencer a propria inclinacdo quando
esta se opOe aos atos bons. Esta é a
parte de verdade contida no conceito
reducionista — voluntarista — de
virtude, que falamos anteriormente.
Mas a virtude ndo consiste nesta
capacidade de se opor & inclinagéo. E
muito mais do que isso: consiste na
formacdo da inclinagdo. O objetivo
ndo € sermos capazes de deixar a
afetividade de lado para guiar-nos
por uma regra externa, e sim formar
a afetividade de tal maneira que
sejamos capazes de regozijar-nos
com o bem realizado. A virtude
consiste precisamente nesse
“saborear” o bem, na formacdo — por
assim dizer — do bom gosto: “feliz
quem na lei do Senhor encontra sua
alegria e nela medita dia e noite” (Sal
1,2). Resumindo: a virtude é a
formacdo da afetividade e ndo o



habito de se opor sistematicamente a
ela.

Enquanto a virtude ndo esta
formada, a afetividade pode insinuar
uma resisténcia ao ato bom e nesse
momento € preciso venceé-la. Mas o
objetivo ndo é simplesmente
conseguir vencer: é desenvolver o
gosto por esse comportamento.
Quando se possui a virtude, o ato
bom pode continuar custando
esfor¢o, mas se faz com alegria. Por
exemplo: levantar-nos da cama
pontualmente de manha — o minuto
heroico[8] — provavelmente vai nos
custar sempre: pode ser que nunca
chegue o dia em que ao tocar o
despertador ndo tenhamos a menor
vontade de continuar um tempinho a
mais na cama. Mas se sempre nos
esforcarmos para vencer essa
preguica por amor a Deus, chega o
momento em que fazer isso nos
alegra e ceder a comodidade nos
incomoda, deixa um sabor amargo.



Paralelamente, para uma pessoa
justa, levar um produto do
supermercado sem pagar, ndo seria
apenas proibido pela lei, seria
discordante com as disposi¢des do
seu coracao. Essa configuracdo da
afetividade que produz essa alegria
diante do bem e o sabor amargo
diante do mal ndo é um efeito
colateral da virtude, é um
componente essencial dela. Por isso a
virtude nos faz capaz de desfrutar do
bem.

Esta ndo é uma ideia meramente
tedrica. Pelo contrario: tem uma
grande incidéncia pratica saber que
quando lutamos ndo estamos nos
acostumando a sofrer com
resignacdo, e sim aprendendo a
deleitar-nos com o bem, ainda que
nesse momento aquilo nos contrarie.

A formacdo das virtudes faz com que
as faculdade e os afetos se centrem
no que pode satisfazer



verdadeiramente as aspiracdes mais
profundas e deixem em segundo
plano aquelas que ndo sdo tao
importantes. Formar-se nas virtudes
é aprender a ser feliz, a desfrutar do
e com o que €é grandioso, é, em
resumo, preparar-se para o Céu.

Se formar-se é crescer em virtudes e
as virtudes consistem na ordem dos
afetos, pode-se concluir que toda
formacéao é formacdao da afetividade.
Pode ser que ao ler isto, alguém
conteste, ja que no esforco para
adquirir virtudes, sua luta era mais
operativa do que afetiva e, inclusive,
acrescentar que chamamos de
virtudes os habitos operativos. E
verdade. Mas se as virtudes nos
ajudam a fazer o bem é porque nos
ajudam a sentir corretamente. O ser
humano sempre se dirige para o
bem. O problema moral é que o que
ndo é bom se apresenta aos nossos
olhos como se fosse bom em uma
situacdo concreta. E isso acontece



por causa da desordem das nossas
tendéncias: as vezes exageramos o
valor de algum bem achando que é
mais desejavel do que outro bem que
possui um valor objetivo maior,
porque responde ao bem global da
pessoa. Por exemplo: alguma vez
podemos estar numa situagdo em
que poderiamos dizer a verdade ou
ndo. A tendéncia natural que temos a
verdade vai nos apresenta-la como
um bem. Mas também temos uma
tendéncia natural a aprovacao das
pessoas que, nesse caso concreto, vai
nos apresentar a mentira como bem,
ja que ficariamos mal diante daquela
pessoa se disséssemos a verdade.
Essas duas tendéncias entram em
conflito. Qual delas prevalecera? Vai
depender de qual do dois bens é mais
importante para nds e nesta
avaliacao a afetividade tem um papel
decisivo. Se esta bem ordenada,
ajudard a razdo a perceber que a
verdade é muito valiosa e que nao é
desejavel a aprovacdo dos outros se



exige renunciar a verdade. Esse
amor a verdade acima de outros
bens que também nos atraem é
precisamente o que chamamos de
sinceridade. Mas se a vontade de
ficar bem é mais forte do que a
atracdo a verdade, é mais facil que a
razao se engane, e mesmo sabendo
que isso ndo € bom, julgue
conveniente mentir. Ainda que
saibamos perfeitamente que nao se
deve mentir, consideramos que neste
caso é bom fazé-lo.

A afetividade ordenada ajuda a fazer
o bem porque ajuda, antes, a
percebé-lo. Por isso interessa muito
saber forma-la. Mas como conseguir
1sso? Vamos expor algumas ideias no
proximo editorial. Agora nos
limitaremos a ressaltar algo que é
bom saber antes de enfrentar esse
tema.

A vontade e os sentimentos



Acabamos de afirmar que uma
afetividade ordenada ajuda a atuar
bem. Pode-se dizer o mesmo no
sentido contrario: atuar bem nos
ajuda a ordenar a afetividade.

Sabemos por experiéncia — e é bom
ndo esquecer se ndo quisermos
sofrer frustracOes e desanimos — que
ndo podemos controlar diretamente
0S N0sso0s sentimentos: se de repente
ficamos desanimados ndo adianta
apenas decidirmos ficar alegres. E
acontece o mesmo se queremos ser
mais audazes em algum momento
determinado, ou menos timidos, ou
ndo ter medo, vergonha, ou ndo
sentir atracao por algo que julgamos
desordenado. Outras vezes, quem
sabe, desejariamos estar mais a
vontade com uma pessoa por quem
temos uma certa rejeicao
involuntdria por razdes infimas, mas
que ndo conseguimos superar e
percebemos que simplesmente
querer lidar com ela com



simplicidade ndo resolve a
dificuldade. Em suma, ndo basta uma
decisdo voluntaria para que o0s
sentimentos se ajustem aos nossos
desejos. Mas o fato de que a vontade
nao controle diretamente os
sentimentos nao significa que nado
tenha nenhuma influéncia sobre
eles.

Na ética, o controle que a vontade
pode exercer sobre os sentimentos se
qualifica como politico, porque é
semelhante ao que um governante
tem sobre as decisdes dos seus
subordinados: ndo pode controla-las
diretamente, uma vez que eles sdo
livres; mas pode tomar certas
medidas - por exemplo, diminuir os
impostos — esperando que produzam
certos resultados (o aumento do
consumo ou dos investimentos) por
meio da vontade livre dos cidadaos.
Nos também podemos realizar certos
atos esperando que suscitem
sentimentos concretos: considerar o



bem que um trabalho apostdélico
pode fazer e assim sentir-nos mais
audazes para pedir donativos para o
seu inicio. Podemos considerar a
nossa filiagdo divina esperando que
um contratempo profissional nos
afete menos no campo sensivel.
Sabemos que tomar uma dose alta de
alcool pode provocar um estado
transitorio de euforia; e que se
voluntariamente ficamos dando
voltas em pensamentos, quando
alguém nos tratou de uma forma que
ndo gostamos, pode nos provocar
reacgoes de ira. Estes sdo apenas
alguns exemplos da influéncia,
sempre indireta, que a vontade pode
exercer a curto prazo sobre os
sentimentos.

Mas é muito mais importante a
influéncia que a vontade exerce
sobre a afetividade a longo prazo,
porque é precisamente esse tipo de
influéncia que permite lhe dar forma,
forma-la. Ao refletir sobre esse



processo, percebe-se claramente que
a pessoa € uma e que a formacao so
atinge seu objetivo se alcanca a
inteligéncia, a vontade e os afetos. No
proximo editorial, vamos nos deter
nisso.

[1] F. Ocariz, Carta Pastoral,
14-02-2017, n.8

[2] Cfr. Concilio Vaticano II,
Constituicdo pastoral Gaudium et
spes (7-02-1965), n.22

[3] F. Ocariz, Carta Pastoral,
14-02-2017, n.8

[4] Sdo Josemaria, Sulco, n.84: “A tua
felicidade na terra identifica-se com
a tua fidelidade a fé, a pureza e ao
caminho que o Senhor te tragou.”
Cfr. também, por exemplo, Sao
Josemaria, Instrugdo, maio-1935/14-



IX-1950, 60; Instrucdo, 8-XI1-1941, 61;
Séo Josemaria, Amigos de Deus, n.189

[5] "Outro Cristo, o Proprio Cristo" -
Sdo Josemaria, E Cristo que Passa, n.
96

[6] Basta mencionar, como exemplo,
o titulo da homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”, em Entrevista
com Mons. Josemaria Escrivd, nn.
113-123.

[7] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
183

[8] Sdo Josemaria, Caminho, n.206

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-
pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/
(14/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/

	Para mim, viver é Cristo (3): Chegar à pessoa na sua integridade: o papel dos afetos

