
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (3): Chegar à
pessoa na sua
integridade: o papel
dos afetos

Algumas pessoas, quando
pensam na formação, tendem a
considerá-la como uma forma
de conhecimento. Mas um
conceito deste estilo não é
suficiente: captar a integridade
da pessoa requer pensar na
formação como "ser". É um
objetivo muito mais alto.



16/06/2018

Jesus Cristo é, sem dúvida, o amor de
nossa vida: não o maior entre outros,
mas aquele que dá sentido a todos os
outros amores e aos interesses,
vontades, ambições, trabalhos,
iniciativas que preenchem nossos
dias e o nosso coração. Por isso é
fundamental manter “a centralidade
da pessoa de Cristo”[1] na nossa vida
espiritual: Ele é o caminho para
entrar em comunhão com o Pai no
Espírito Santo. Nele se revela o
mistério de quem é o homem[2], para
o que está chamado. Caminhar com
Cristo implica crescer em
conhecimento próprio e aprofundar
no próprio mistério pessoal. Deixar
que Cristo seja o centro de nossas
vidas nos faz “redescobrir com luzes
novas o valor antropológico e cristão
dos diferentes meios ascéticos. É
chegar à pessoa na sua integridade:



inteligência, vontade, coração,
relações com os outros”[3].

Essa pessoa a quem temos que
“chegar” somos nós mesmos e
também todos aqueles que fazem
parte da nossa vida de alguma
maneira, pela nossa amizade, pelo
nosso apostolado. A formação que
recebemos e damos deve abranger a
inteligência, a vontade e os afetos,
sem deixar de lado nenhum desses
elementos, nem simplesmente 
submeter algum deles aos outros.
Aqui o foco será a formação da
afetividade, sabendo que é essencial
que se apoie numa boa formação
intelectual. Considerar a importância
da formação integral vai nos
permitir redescobrir a grande
verdade da identificação que são
Josemaria estabelecia entre
fidelidade e felicidade[4].

Formar-se para entrar em sintonia
com Jesus



Algumas pessoas, quando pensam na
formação, tendem a considerá-la
como um saber. Sendo assim, quem
recebeu bons conteúdos doutrinais,
ascéticos e profissionais ao longo da
vida teria uma boa formação. Mas
um conceito deste estilo não é
suficiente: para atingir a integridade
da pessoa é preciso pensar na
formação como um ser. Um bom
profissional sabe a ciência e a técnica
que a sua profissão requer, mas tem
algo mais: adquiriu hábitos – modo
de ser – que o ajudam a aplicar bem
essa ciência e essa técnica que possui
(hábitos de atenção aos outros, de
concentração no trabalho, de
pontualidade, de lidar com sucessos
e fracassos, de perseverança, etc.).

Da mesma maneira, ser um bom
cristão não é simplesmente saber –
no nível adequado à sua própria
situação na igreja e na sociedade – a
doutrina sobre os sacramentos, ou
sobre a oração, ou sobre as leis



morais gerais e profissionais.
Estamos falando de um objetivo
muito mais alto: mergulhar no
mistério de Cristo para conhecer a
sua dimensão, a sua profundidade
(cfr. Ef 3,18), deixar que a sua Vida
entre na nossa, e poder repetir com
São Paulo que “eu vivo, mas não eu: é
Cristo que vive em mim” (Gal 2,20).
Isto é: ser “alter Christus, ipse
Christus” (outro Cristo, o próprio
Cristo) [5], deixar que a graça nos
transforme progressivamente para
nos configurar com Ele. Esse permitir
que a graça atue não consiste só em
evitar obstáculos passivamente: o
Espírito Santo não nos transforma
em Cristo sem a nossa cooperação
livre. E isso não é suficiente:
entregar-nos ao Senhor, dar a nossa
vida, não é só entregar as nossas
decisões, os nossos atos; é também
dar o nosso coração, os nossos afetos,
inclusive a nossa espontaneidade.
Para isso é imprescindível uma boa
formação intelectual e doutrinal que



configure a cabeça, que incida em
nossas decisões, mas também é
necessário que a doutrina penetre no
coração da pessoa. Isso exige luta... e
requer tempo. Em outras palavras, é
necessário adquirir virtudes e a
formação consiste exatamente nisso.

Muita gente tem receio de que
insistir nas virtudes leve ao
voluntarismo. Não há nada mais
irreal do que esse pensamento.
Talvez na raiz dessa confusão esteja
uma visão errada da virtude, que a
considera um simples suplemento de
força na vontade, que faz a pessoa
ser capaz de cumprir a norma moral
mesmo quando não tem a menor
vontade. Essa é uma ideia muito
difundida e, efetivamente, de origem
voluntarista. A virtude consistiria
praticamente na capacidade de ir
contra as próprias inclinações
quando a norma moral exige isso.
Claro que há algo de verdade nisso,
mas essa visão é incompleta e



transforma as virtudes em
qualidades frias, que levariam à
negação prática das próprias
inclinações, interesses e afetos e, sem
querer, acabariam convertendo a 
indiferença em um ideal: como se a
vida interior e a entrega consistissem
em conseguir não se sentir atraído
por nada que pudesse ser um
obstáculo para as decisões futuras.

Enxergar a formação deste modo
impediria “atingir” a pessoa na sua
integridade: inteligência, vontade e
afetos não estariam crescendo juntos,
de mãos dadas, ajudando-se
mutuamente: pelo contrário, uma
dessas faculdades estaria
aniquilando alguma das outras duas.
O desenvolvimento da vida interior
exige essa integração e jamais nos
levaria a perder interesses e afetos;
não tem como objetivo que as coisas
não nos afetem, que não nos
importemos com o que é importante,
ou que o que é doloroso não doa. É o



oposto: enche o nosso coração de um
amor tão forte, que nos capacita para
enxergar os sentimentos num
contexto mais amplo, dando-nos
recursos para enfrentar os mais
difíceis e captar o sentido positivo e
transcendente dos mais agradáveis.

O Evangelho nos mostra o interesse
sincero do Senhor pelo descanso dos
seus: “vinde, a sós, para um lugar
deserto, e descansai um pouco” (Mc
6,31), ou também a reação de seu
coração diante do sofrimento de seus
amigos, como Marta e Maria (cfr. Jo
11,1-44). Não dá para imaginar que
Jesus estivesse fingindo nesse
momento, como se no fundo, por sua
união com o Pai, o que acontecia no
seu entorno fosse indiferente. São
Josemaria falava sobre amar o
mundo e amá-lo
apaixonadamente[6], incentivava a
colocar o coração em Deus e, por Ele,
nos outros, no nosso trabalho
profissional e apostólico, porque “o



Senhor não nos quer secos, rígidos,
como uma matéria inerte”[7]. A
disponibilidade, por exemplo, não é a
disposição daquele que vê com
indiferença tanto uma coisa quanto a
outra, porque já conseguiu perder
qualquer interesse, talvez para não
sofrer quando lhe peçam algo que
não goste; a disponibilidade é a
disposição nobre de quem sabe
prescindir de algo bom para
concentrar-se em outra coisa que
Deus lhe pede no momento, porque o
que a pessoa deseja profundamente é
viver para Deus.É alguém que tem o
coração grande, com interesses, com
ambições boas, mas que sabe superá-
los quando convém, não porque os
negue ou tente não ser afetado por
eles, mas porque seu interesse em
amar e servir a Deus é muito maior.
E não só é maior, como é – foi se
convertendo em – o que dá sentido e
contém em si todos os outros
interesses.



Comprazer-se com a prática das
virtudes

A formação das virtudes exige luta,
vencer a própria inclinação quando
esta se opõe aos atos bons. Esta é a
parte de verdade contida no conceito
reducionista – voluntarista – de
virtude, que falamos anteriormente.
Mas a virtude não consiste nesta
capacidade de se opor à inclinação. É
muito mais do que isso: consiste na
formação da inclinação. O objetivo
não é sermos capazes de deixar a
afetividade de lado para guiar-nos
por uma regra externa, e sim formar
a afetividade de tal maneira que
sejamos capazes de regozijar-nos
com o bem realizado. A virtude
consiste precisamente nesse
“saborear” o bem, na formação – por
assim dizer – do bom gosto: “feliz
quem na lei do Senhor encontra sua
alegria e nela medita dia e noite” (Sal
1,2). Resumindo: a virtude é a
formação da afetividade e não o



hábito de se opor sistematicamente a
ela.

Enquanto a virtude não está
formada, a afetividade pode insinuar
uma resistência ao ato bom e nesse
momento é preciso vencê-la. Mas o
objetivo não é simplesmente
conseguir vencer: é desenvolver o
gosto por esse comportamento.
Quando se possui a virtude, o ato
bom pode continuar custando
esforço, mas se faz com alegria. Por
exemplo: levantar-nos da cama
pontualmente de manhã – o minuto
heroico[8] – provavelmente vai nos
custar sempre: pode ser que nunca
chegue o dia em que ao tocar o
despertador não tenhamos a menor
vontade de continuar um tempinho a
mais na cama. Mas se sempre nos
esforçarmos para vencer essa
preguiça por amor a Deus, chega o
momento em que fazer isso nos
alegra e ceder à comodidade nos
incomoda, deixa um sabor amargo.



Paralelamente, para uma pessoa
justa, levar um produto do
supermercado sem pagar, não seria
apenas proibido pela lei, seria
discordante com as disposições do
seu coração. Essa configuração da
afetividade que produz essa alegria
diante do bem e o sabor amargo
diante do mal não é um efeito
colateral da virtude, é um
componente essencial dela. Por isso a
virtude nos faz capaz de desfrutar do
bem.

Esta não é uma ideia meramente
teórica. Pelo contrário: tem uma
grande incidência prática saber que
quando lutamos não estamos nos 
acostumando a sofrer com
resignação, e sim aprendendo a
deleitar-nos com o bem, ainda que
nesse momento aquilo nos contrarie.

A formação das virtudes faz com que
as faculdade e os afetos se centrem
no que pode satisfazer



verdadeiramente as aspirações mais
profundas e deixem em segundo
plano aquelas que não são tão
importantes. Formar-se nas virtudes
é aprender a ser feliz, a desfrutar do
e com o que é grandioso, é, em
resumo, preparar-se para o Céu.

Se formar-se é crescer em virtudes e
as virtudes consistem na ordem dos
afetos, pode-se concluir que toda
formação é formação da afetividade.
Pode ser que ao ler isto, alguém
conteste, já que no esforço para
adquirir virtudes, sua luta era mais
operativa do que afetiva e, inclusive,
acrescentar que chamamos de
virtudes os hábitos operativos. É
verdade. Mas se as virtudes nos
ajudam a fazer o bem é porque nos
ajudam a sentir corretamente. O ser
humano sempre se dirige para o
bem. O problema moral é que o que
não é bom se apresenta aos nossos
olhos como se fosse bom em uma
situação concreta. E isso acontece



por causa da desordem das nossas
tendências: às vezes exageramos o
valor de algum bem achando que é
mais desejável do que outro bem que
possui um valor objetivo maior,
porque responde ao bem global da
pessoa. Por exemplo: alguma vez
podemos estar numa situação em
que poderíamos dizer a verdade ou
não. A tendência natural que temos à
verdade vai nos apresentá-la como
um bem. Mas também temos uma
tendência natural à aprovação das
pessoas que, nesse caso concreto, vai
nos apresentar a mentira como bem,
já que ficaríamos mal diante daquela
pessoa se disséssemos a verdade.
Essas duas tendências entram em
conflito. Qual delas prevalecerá? Vai
depender de qual do dois bens é mais
importante para nós e nesta
avaliação a afetividade tem um papel
decisivo. Se está bem ordenada,
ajudará a razão a perceber que a
verdade é muito valiosa e que não é
desejável a aprovação dos outros se



exige renunciar à verdade. Esse
amor à verdade acima de outros
bens que também nos atraem é
precisamente o que chamamos de
sinceridade. Mas se a vontade de
ficar bem é mais forte do que a
atração à verdade, é mais fácil que a
razão se engane, e mesmo sabendo
que isso não é bom, julgue
conveniente mentir. Ainda que
saibamos perfeitamente que não se
deve mentir, consideramos que neste
caso é bom fazê-lo.

A afetividade ordenada ajuda a fazer
o bem porque ajuda, antes, a
percebê-lo. Por isso interessa muito
saber formá-la. Mas como conseguir
isso? Vamos expor algumas ideias no
próximo editorial. Agora nos
limitaremos a ressaltar algo que é
bom saber antes de enfrentar esse
tema.

A vontade e os sentimentos



Acabamos de afirmar que uma
afetividade ordenada ajuda a atuar
bem. Pode-se dizer o mesmo no
sentido contrário: atuar bem nos
ajuda a ordenar a afetividade.

Sabemos por experiência – e é bom
não esquecer se não quisermos
sofrer frustrações e desânimos – que
não podemos controlar diretamente
os nossos sentimentos: se de repente
ficamos desanimados não adianta
apenas decidirmos ficar alegres. E
acontece o mesmo se queremos ser
mais audazes em algum momento
determinado, ou menos tímidos, ou
não ter medo, vergonha, ou não
sentir atração por algo que julgamos
desordenado. Outras vezes, quem
sabe, desejaríamos estar mais à
vontade com uma pessoa por quem
temos uma certa rejeição
involuntária por razões ínfimas, mas
que não conseguimos superar e
percebemos que simplesmente
querer lidar com ela com



simplicidade não resolve a
dificuldade. Em suma, não basta uma
decisão voluntária para que os
sentimentos se ajustem aos nossos
desejos. Mas o fato de que a vontade
não controle diretamente os
sentimentos não significa que não
tenha nenhuma influência sobre
eles.

Na ética, o controle que a vontade
pode exercer sobre os sentimentos se
qualifica como político, porque é
semelhante ao que um governante
tem sobre as decisões dos seus
subordinados: não pode controlá-las
diretamente, uma vez que eles são
livres; mas pode tomar certas
medidas – por exemplo, diminuir os
impostos – esperando que produzam
certos resultados (o aumento do
consumo ou dos investimentos) por
meio da vontade livre dos cidadãos.
Nós também podemos realizar certos
atos esperando que suscitem
sentimentos concretos: considerar o



bem que um trabalho apostólico
pode fazer e assim sentir-nos mais
audazes para pedir donativos para o
seu início. Podemos considerar a
nossa filiação divina esperando que
um contratempo profissional nos
afete menos no campo sensível.
Sabemos que tomar uma dose alta de
álcool pode provocar um estado
transitório de euforia; e que se
voluntariamente ficamos dando
voltas em pensamentos, quando
alguém nos tratou de uma forma que
não gostamos, pode nos provocar
reações de ira. Estes são apenas
alguns exemplos da influência,
sempre indireta, que a vontade pode
exercer a curto prazo sobre os
sentimentos.

Mas é muito mais importante a
influência que a vontade exerce
sobre a afetividade a longo prazo,
porque é precisamente esse tipo de
influência que permite lhe dar forma,
formá-la. Ao refletir sobre esse



processo, percebe-se claramente que
a pessoa é uma e que a formação só
atinge seu objetivo se alcança a
inteligência, a vontade e os afetos. No
próximo editorial, vamos nos deter
nisso.

[1] F. Ocáriz, Carta Pastoral,
14-02-2017, n.8

[2] Cfr. Concílio Vaticano II,
Constituição pastoral Gaudium et
spes (7-02-1965), n.22

[3] F. Ocáriz, Carta Pastoral,
14-02-2017, n.8

[4] São Josemaria, Sulco, n.84: “A tua
felicidade na terra identifica-se com
a tua fidelidade à fé, à pureza e ao
caminho que o Senhor te traçou.”
Cfr. também, por exemplo, São
Josemaria, Instrução, maio-1935/14-



IX-1950, 60; Instrução, 8-XII-1941, 61;
São Josemaria, Amigos de Deus, n.189

[5] "Outro Cristo, o Próprio Cristo" -
São Josemaria, É Cristo que Passa, n.
96

[6] Basta mencionar, como exemplo,
o título da homília “Amar o mundo
apaixonadamente”, em Entrevista
com Mons. Josemaria Escrivá, nn.
113-123.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
183

[8] São Josemaria, Caminho, n.206

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-
pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/chegar-a-pessoa-na-sua-integridade-afetos-1/

	Para mim, viver é Cristo (3): Chegar à pessoa na sua integridade: o papel dos afetos

