
opusdei.org

Chamei-vos amigos
(5): Vejam que bons
amigos

A amizade que um cristão
oferece a aqueles que o
rodeiam foi sempre motivo de
admiração. Com o passar do
tempo surgem sempre novas
circunstâncias e novos desafios.

08/09/2020

Correm os últimos anos do século II.
Os cristãos que vivem no Império
Romano são perseguidos com
violência. Um jurista chamado



Tertuliano, que pouco tempo antes
havia abraçado o cristianismo, sai
em defesa de seus irmãos na fé, fé
que ele agora conhece melhor. E ele
o faz através de um tratado no qual
procura informar os governadores
das províncias romanas sobre a
verdadeira vida daqueles que eram
acusados injustamente. Ele mesmo
os havia admirado, especialmente os
mártires, antes de tornar-se cristão;
mas agora, acolhendo a opinião de
muitos, Tertuliano resume em um
único comentário o que se diz sobre
aquelas pequenas comunidades:
“Vede como se amam!”[1].

São muitos os testemunhos desta
amizade que os primeiros cristãos
viviam. Pouco antes, no início do
mesmo século, o bispo Santo Inácio
de Antioquia, enquanto se dirigia a
Roma para o seu martírio, escreveu
uma carta ao jovem bispo Policarpo.
Entre vários conselhos, exorta-o a
aproximar-se “com mansidão”



daqueles que estão longe da Igreja, já
que não teria mérito amar só “os
bons discípulos”[2]. Sabemos, com
efeito, que Cristo se faz presente na
história através da sua Igreja, dos
seus sacramentos, da Sagrada
Escritura, mas também através da
caridade com que nós, cristãos,
tratamos aqueles que nos rodeiam. A
amizade é um desses “caminhos
divinos da terra”[3] que Deus abriu
ao ter-se feito homem, amigo de seus
amigos. Trata-se de um terreno no
qual se apalpa, de modo especial,
essa cooperação misteriosa entre a
iniciativa de Deus e a nossa
correspondência.

Por isso, para que Cristo chegue aos
outros através de nossas relações, é
importante crescer na virtude e na
arte da amizade; desenvolver a
capacidade de amar aos outros e de 
amar com os outros; deixar que a
nossa vida seja moldada por esse
desejo de compartilhá-la com outros.



Procuramos, portanto, que o nosso
caráter se forme – ou se reforme –
para tornar-nos amáveis e construir
pontes. Queremos inclusive que os
nossos gestos, o nosso modo de falar,
de trabalhar ou de mexer-nos,
favoreçam o encontro com os outros.
Tudo isto, contando sempre com a
nossa própria maneira de ser e com
as nossas limitações pessoais, já que
existem infinitos modos de ser bom
amigo.

Um ao lado do outro

Dizia C. S. Lewis que imaginamos os
apaixonados “com o rosto voltado
um para o outro, mas amigos estarão
lado a lado; seus olhos voltados para
a frente”[4], para algo a fazer, a
alcançar juntos. Um amigo não ama
somente o amigo, ama com ele;
apaixona-se pelas atividades,
projetos e ideais valiosos da outra
pessoa. Aquela amizade brota muitas
vezes simplesmente compartilhando



tarefas que são verdadeiros bens
comuns e, assim, os amigos crescem
juntos nas virtudes necessárias para
alcançá-los.

Neste sentido como ajuda
entusiasmar-se por coisas boas, ter
ambições nobres. Pode ser um
empreendimento profissional ou
acadêmico; ou uma iniciativa
cultural, educativa ou artística, desde
ler ou ouvir música em grupo, até
promover atividades para o grande
público; formas de serviço social ou
cívico; pode também tratar-se de
uma iniciativa de formação, como
um clube juvenil ou familiar, ou uma
atividade destinada à difusão da
mensagem cristã. A amizade se
consolida também compartilhando
tarefas domésticas como decoração,
cozinha, artesanato, jardinagem e,
evidentemente, em meio à prática de
algum esporte, excursões, jogos e
outros hobbies. Todas estas
atividades constituem ocasião de



divertir-se com outros, daí crescem
pouco a pouco a confiança e a
abertura mútua para outras
dimensões da própria vida. É difícil
afinal – e inclusive, talvez,
desnecessário – saber se fazemos
todas estas coisas para estar com
nossos amigos ou se temos amigos
para fazer coisas boas com eles.

Pelo contrário, quem enfrenta a vida
de um modo meramente funcional,
encarando tudo do ponto de vista
prático, terá a sua capacidade de
fazer amigos muito diminuída.
Poderá ter, no máximo,
colaboradores em certas tarefas úteis
ou cúmplices para passar o tempo. É
então que se instrumentaliza a
amizade, já que ela é posta somente a
serviço de um projeto focado em si
mesmo.

“Assim deveria ser”

Mas a amizade não é apenas fazer
coisas juntos. Deve ser “amizade



‘pessoal’ sacrificada, sincera: de tu a
tu, de coração a coração”[5]. Embora
entre os amigos não sejam
necessárias com frequência palavras,
conversar é próprio de amigos.
Constitui toda uma arte aprender a
suscitar boas conversas, com uma ou
várias pessoas. Por isso, quem quer
crescer em amizade, evita o ativismo
frenético e procura momentos
propícios para estar com os amigos,
sem olhar o relógio nem o celular. Se
procuramos proporcionar este
intercâmbio pessoal, o lugar, o
ambiente tampouco são indiferentes.
Por isso é de grande ajuda dispor de
espaços comuns, com recantos que
tornem aconchegantes os encontros
entre as pessoas. São Josemaria dava
grande importância à decoração dos
centros da Obra, que deviam facilitar
materialmente o ambiente de
amizade, com o bom gosto e o ar
familiar.



Convidar alguém para aproximar-se
de um grupo de amigos, para que
compartilhe uma experiência
inspiradora ou reflexões sobre um
tema interessante, contribui
normalmente para que essa pessoa
melhore com naturalidade o nível de
sua conversa. Ajuda igualmente
empreender leituras em comum, já
que isso implica participar desse
grande debate com os autores do
presente e do passado onde se
congregam tantos possíveis novos
companheiros de viagem. Não menos
importante – e reflete uma profunda
verdade sobre o homem – é o fato de
que a amizade nos reúne com
frequência em torno de uma mesa,
para usufruir juntos de boa comida e
de uma bebida que torne mais leve o
espírito. Tantas vezes, naquelas
longas conversas, antecipamos o céu:
“De repente percebemos algo: sim,
isto seria precisamente a verdadeira
‘vida’, assim deveria ser”[6].



Mas a verdadeira amizade não se
satisfaz apenas com a conversa entre
os que formam um grupo de amigos.
Requer também momentos de
solidão, de certa intimidade, onde se
possa falar de “coração a coração”.
Os bons amigos e familiares
compreendem essa necessidade e
abrem esse espaço sem inveja nem
desconfiança. É assim que se cria o
contexto propício para as “discretas
indiscrições”[7], para o mútuo
conselho, para a confidência. Deus se
serve também desses momentos para
acompanhar espiritualmente as
almas e inclusive para abrir
“insuspeitáveis horizontes de
zelo”[8], aos amigos, como pode ser
compartilhar uma missão divina no
mundo.

A amizade em um mundo agitado

É bom considerar também, com
realismo, alguns traços da cultura
contemporânea que representam um



desafio para o modo como vivemos a
amizade. É preciso dizer, em
primeiro lugar, que não se trata de
obstáculos intransponíveis. Por um
lado, porque temos toda a graça de
Deus. Mas também porque é fácil ver
que, onde a amizade é menos
frequente e profunda, é mais
necessária e desejada de modo mais
intenso pelos corações dos homens e
das mulheres. Parafraseando São
João da Cruz, poderíamos dizer:
“Onde não há amizade, põe amizade
e tirarás amizade”.

Pensemos, por exemplo, no tom
excessivamente competitivo de
algumas profissões ou ambientes.
Isto se traduz, às vezes, numa
mentalidade pragmática ou
desconfiada, embora envolvida em
uma boa educação meramente
externa. Parece que, se
trabalhássemos com outra atitude, os
outros se aproveitariam de nós. Não
podemos, sem dúvida, ser ingênuos,



mas tal ambiente precisa ser
purificado a partir de dentro, por
pessoas que mostrem um modo
diferente de viver. Não é preciso
pressionar, gritar, enganar ou
aproveitar-se dos outros, para atingir
metas profissionais. Um cristão
lembra sempre que o trabalho é um
serviço. Por isso, aspira a ser um
chefe, um colega, um cliente ou um
professor de quem se pode chegar a
ser um bom amigo, sem que se deixe
de respeitar as normas próprias de
cada profissão.

Poderemos igualmente criar
ambientes propícios para amizade
evitando que sejam contagiados por
estresse excessivo, ativismo ou
dispersão. É verdade que, em nosso
mundo agitado, é difícil às vezes
conseguir a serenidade necessária
para ter novas amizades; e isso
também porque, inclusive quando se
descansa, a correria costuma ser
acompanhada de modos de 



desconexão. Esta é precisamente uma
oportunidade para – com humildade
e conhecimento de nossa fragilidade
– oferecer aos outros um exemplo
atraente próprio de quem “lê a vida
de Jesus Cristo”[9]: andar com
tranquilidade, sorrir, desfrutar do
momento, contemplar, descansar
com coisas simples, ter criatividade
para planos alternativos, etc. [10].

Ter esperança no que nos une

Manter uma “atitude positiva e
aberta diante da transformação atual
das estruturas sociais e das formas
de vida”[11], como recomendava São
Josemaria, facilita a amizade com
muitas pessoas, também quando há
distância de gerações. Além disso, é
preciso um profundo amor à
liberdade alheia, sem cair na rigidez
quando algo admite pontos de vista
diferentes. “certas maneiras de se
expressar – recorda o prelado do
Opus Dei – podem atrapalhar ou



dificultar a criação de um ambiente
de amizade. Por exemplo, ser
categórico demais ao expressar a
própria opinião, dando a impressão
de que achamos que nossas
colocações são as definitivas, ou não
se interessar ativamente pelo que os
outros dizem, são maneiras de agir
que nos fecham em nós
mesmos”[12].

É verdade que, em vários lugares,
estendeu-se uma visão da vida na
qual é difícil aceitar alguns
princípios básicos da lei moral. Isto
implica que, às vezes, se negue,
inclusive, a própria possibilidade do
amor de benevolência: desejar o bem
do outro por si mesmo. Talvez esta
visão veja nas relações humanas
apenas um cálculo de utilidade ou
sentimentos de simpatia sem muito
fundamento. Isto, logicamente, pode
vir a ser fonte de incompreensão e
até de conflito. É importante, diante
desta situação, não confundir o



diálogo próprio da amizade com a
argumentação filosófica, jurídica ou
política; o diálogo amistoso não
implica tentar convencer o outro de
nossas ideias, inclusive quando essas
ideias forem formulações clássicas
ou magistrais de algum tipo de
verdade. E isto não significa “não
chamar as coisas por seu nome” ou
perder a capacidade de discernir o
bem do mal. O que acontece é que
nossos raciocínios têm valor dentro
de um diálogo só quando se parte de
algum princípio ou autoridade
comum[13]. Embora na amizade
também haja tempo para a
conversão pessoal, é melhor
normalmente procurar pontos de
acordo em vez de destacar o que nos
separa; é o momento para oferecer
nossa própria experiência, sem
grandes elaborações intelectuais,
com toda a força de quem
compartilha as suas preocupações,
tristezas e alegrias. E é sempre
importante ouvir, porque a amizade



– como dizia São Josemaria – mais do
que em dar, está em
compreender[14].

Pode ser útil notar que a maioria das
pessoas, na maior parte do tempo,
vive movida pelos desejos profundos
de todo coração humano: amar e ser
amada. Esse desejo insaciável de
sentido, de unidade, de plenitude,
embora possa ser anestesiado
durante muito tempo por múltiplas
razões, volta sempre a manifestar-se.
O bom amigo – embora não seja
sempre plenamente correspondido –
sabe esperar; sabe estar perto
quando os próprios esquemas
entram em crise e o coração se abre à
luz que intuiu precisamente no
carinho do outro.

Uma imagem da paciência de Deus

São Paulo, no famoso hino à caridade
de sua Epístola aos coríntios, declara
que “a caridade é paciente” (1 Cor 12,
4). Por isso, o prelado do Opus Dei



recorda que “uma amizade tem
muito de dom inesperado, por isso
também requer paciência. Às vezes,
certas más experiências ou
preconceitos podem fazer com que o
relacionamento pessoal com alguém
que temos perto leve algum tempo
para se tornar amizade. Isso também
pode ser dificultado pelo temor,
respeito humano ou uma atitude de
prevenção. É bom tentar se colocar
no lugar dos outros e ser
pacientes”[15].

São Josemaria animava sempre a
andar “com o ritmo de Deus”. Em sua
vida é inegável a audácia apostólica
com que vivia, a ousadia – também
humana – com que saía ao encontro
das pessoas, mesmo que estivessem
muito longe, mesmo pondo em
perigo a sua própria vida. Basta
pensar naquela conversa com
Pascual Galbe, um juiz amigo que
tinha conhecido durante seus
estudos universitários; eram tempos



de perseguição religiosa e o Padre
esquivou-se de vários perigos ao ir à
sua casa em Barcelona unicamente
com a intenção de reencontrar seu
amigo. Em uma conversa prévia,
pelas ruas de Madri, Galbe lhe tinha
perguntado: “O que você quer de
mim, Josemaria?” Ao que o fundador
do Opus Dei respondeu: “O que eu
quero é você. Não preciso de nada.
Só desejo que você seja um homem
bom e justo”. E a mesma coisa voltou
a dizer-lhe na vez seguinte, quando
foi ouvir suas confidências naqueles
momentos difíceis, sem deixar de
ajudá-lo a encontrar a verdade[16].

O fundador do Opus Dei não deixava
de recomendar aquela paciência
“que nos impulsiona a ser
compreensivos com os outros,
persuadidos de que as almas, como o
bom vinho melhoram com o
tempo”[17]; devemos procurar ter
com os outros a mesma paciência
que Deus tem conosco. A verdade é



que, como lembrava Bento XVI, “o
mundo é redimido pela paciência de
Deus e destruído pela impaciência
dos homens”[18]. Ter paciência não
quer dizer que não soframos às
vezes, por falta de correspondência
de outras pessoas a nosso carinho, ou
porque vemos algum amigo
empreender caminhos que
provavelmente não saciarão os seus
desejos de felicidade. Trata-se, na
verdade, de sofrer com o coração de
Jesus, identificando-nos cada vez
mais com seus sentimentos, sem nos
deixarmos levar pela tristeza ou a
desesperança.

A experiência do perdão dos amigos
é motivo de esperança nos momentos
mais obscuros da vida. A certeza de
que um amigo nos espera, apesar das
nossas indelicadezas, constitui para
nós a viva imagem de Deus: esse
primeiro amigo que aguarda que
voltemos para seus braços de Pai e
que nos perdoa sempre.



Ricardo Calleja

[1] Tertuliano, Apologético, XXXIX.

[2] Cfr. Santo Inácio de Antioquia, 
Carta a Policarpo, II.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
314.

[4] C.S. Lewis, Os quatro amores,
Thomas Nelson, Rio de Janeiro, 2017,
p. 94.

[5] São Josemaria, Sulco, n. 191.

[6] Bento XVI, Carta encíclica Spe
Salvi, n. 11.

[7] Cfr. São Josemaria, Caminho, n.
973 .

[8] Ibid.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 2.



[10] Cfr. Francisco, Carta encíclica 
Laudato si’ , nn. 222-223.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019, n. 9.

[13] São Tomás de Aquino, Quodlibet
IV , .9 , a. 3.

[14] Cfr. São Josemaria, Sulco, n. 463.

[15] Mons. Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019,, n. 20.

[16] Cfr Jordi Miralbell, Días de
espera en guerra, Palabra, Madri,
2017, pp. 75, 97 e ss.

[17] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 78.

[18] Bento XVI, Homilia 24-IV-2005,
Missa de início de seu pontificado.

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-
amigos-5-vejam-que-bons-amigos/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-5-vejam-que-bons-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-5-vejam-que-bons-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-5-vejam-que-bons-amigos/

	Chamei-vos amigos (5): Vejam que bons amigos

