
opusdei.org

Chamei-vos amigos
(4): O melhor seguro
de vida

A amizade entre pessoas
chamadas para a mesma
missão permite que esta seja
sempre um caminho cheio de
felicidade.

29/07/2020

Final dos anos quarenta. Em
Zurbarán, uma das primeiras
residências universitárias femininas
de Madri, há o costume fazer vigília
uma noite por mês, adorando a Jesus



na Eucaristia. Levantar-se de
madrugada, fazendo um
revezamento, para não deixar o
Senhor sozinho, não deixa de ser
emocionante para uma universitária.
A bem-aventurada Guadalupe, que é
a diretora, lidera essa aventura
noturna; fica acordada escrevendo
cartas em seu escritório, muito perto
do oratório, para o caso de alguma
das moças querer continuar esse
momento de oração com uma boa
conversa. No meio do silêncio da
noite, compartilham então, sonhos,
propósitos, preocupações...
Guadalupe não dorme para oferecer
a todas a sua amizade. Não é
estranho que os que a conheceram
recordem que “tinha uma facilidade
extraordinária para fazer amizades.
É óbvio que tinha um dom especial
para as pessoas, uma simpatia muito
atraente e muitos valores humanos;
eu gostaria, no entanto, de enfatizar
o seu forte sentido da amizade”[1].



Um relacionamento circular

A gratuidade sempre caracteriza a
amizade; se for procurada por
obrigação ou para alcançar um fim,
ela simplesmente não surge de modo
autêntico. Guadalupe, por exemplo,
não aceitava o cansaço físico de
dormir um pouco menos, por
exigência de um contrato, nem as
jovens, que iam depois ao seu
escritório, faziam isso por ter que
prestar contas da sua vida, muito
menos àquelas horas da noite.
Guadalupe e cada residente
compartilhavam algo que as levava a
abrir-se mutuamente. Talvez alguma
delas fosse estudante de química,
outra teria o sonho de viajar pelo
mundo, uma terceira talvez tivesse
perdido o pai fazia pouco; Guadalupe
compartilharia com alguma delas,
provavelmente, o anseio por ter uma
vida interior mais profunda e com
outra inclusive a vocação ao Opus
Dei. Pensando nessa variedade de



gostos e sonhos que podemos ter em
comum com os outros, São João
Crisóstomo faz notar que quanto
mais importante é o que nos une,
maiores serão sem dúvida os
vínculos que dali podem surgir: “Se a
simples circunstância de serem de
uma mesma cidade é suficiente para
que muitos se façam amigos, como
não terá de ser o amor entre nós, que
temos a mesma casa, a mesma mesa,
o mesmo caminho, a mesma porta,
idêntica vida, idêntica cabeça, o
mesmo pastor e rei e mestre e juiz e
criador e Pai?”[2].

O prelado do Opus Dei – que muitos
chamam de Padre precisamente por
presidir uma família – faz notar que
“existe uma relação íntima entre
fraternidade e amizade. A
fraternidade, de uma simples relação
baseada na filiação comum,
transforma-se em amizade pelo
carinho entre irmãos”[3]. E, ao
mesmo tempo, Deus atua nas



relações de amizade, chegando
inclusive muitas vezes a escolher
dois ou mais amigos para uma
mesma missão, como aconteceu com
tantos santos ao longo da história. Ou
seja, entre fraternidade e amizade
gera-se uma relação circular positiva:
a primeira oferece
permanentemente à pessoa uma
sólida base comum – alicerçada, por
exemplo, em ter recebido a mesma
chamada – e a segunda contribui
para que esses desejos permaneçam
no tempo ao longo de um caminho
feliz. São Josemaria, no ano de 1974,
mal chegou ao local, na Argentina,
onde teria uma reunião com filhos
seus supernumerários, dizia: “Peço-
vos hoje, ao começar, que vivais de
tal forma vossa fraternidade, que
quando algum de vós tiver
dissabores não o deixeis, e tampouco
quando tiver alegrias. Isto não é um
seguro de vida, é muito mais: é um
seguro de vida eterna”[4].



Aqui está o dedo de Deus

Em 1902, precisamente na Argentina,
havia nascido Isidoro Zorzano, de
pais espanhóis. Três anos depois a
família voltou à Europa, para a
cidade de Logronho onde Isidoro
conheceu São Josemaria quando
ambos eram adolescentes. Fizeram-
se rapidamente amigos embora, ao
terminarem o curso, um tenha
optado por engenharia e outro pelo
sacerdócio. Mas o contato entre os
dois não terminou nisso, a
correspondência epistolar entre
ambos testemunha aquela amizade.
“Meu querido amigo: como já estou
mais descansado, podemos sair na
tarde em que quiseres, para isso
basta enviar-me um cartão. Um
abraço de teu amigo, Isidoro”[5],
escrevia um, enquanto o outro, que
já morava na capital espanhola,
respondia em uma carta: “Querido
Isidoro: quando vieres a Madri, não
deixes de vir me ver. Tenho coisas



muito interessantes para contar. Um
abraço de teu amigo”[6]. Pouco
tempo depois, quando tinha vinte e
nove anos, chegaria um momento
crucial na vida de Isidoro. Por um
lado, sentia em seu interior que Deus
lhe pedia algo; por outro, o seu amigo
Josemaria queria falar-lhe sobre o
Opus Dei, que estava dando seus
primeiros passos. Bastou um único
encontro, no qual falaram sobre a
santidade no meio do mundo, para
que Isidoro percebesse que Deus
havia se servido dessa amizade para
presenteá-lo com a vocação ao Opus
Dei. Aquele relacionamento que os
unia desde a adolescência, aquela
preocupação mútua, adquiria então
um novo vigor e levou Isidoro a
concluir: “O dedo de Deus está
aqui”[7].

É lógico que a descoberta da vocação
por Isidoro não deixasse em segundo
plano os vínculos afetivos daqueles
anos de amizade. Deus nos criou com



alma e corpo, pelo que a união
sobrenatural não anula os bens
naturais que todos procuramos:
vemo-lo no exemplo de Jesus, que
compartilhava a sua vida com
amigos. Por isso, São Josemaria faz
notar que “Deus Nosso Senhor quer,
na Obra, a caridade cristã e a
convivência natural que se torna
fraternidade sobrenatural, e não um
convencionalismo formal”[8]. O
carinho não é algo espiritualizado,
mas concreto, encarnado, manifesta-
se no relacionamento pessoal. Não é
um formalismo que pode ficar em
simples boas maneiras ou em
cortesia que tranquiliza a própria
consciência, mas procura amar a
todos como o faria a sua própria
mãe.

Em 14 de julho de 1943, pouco mais
de dez anos depois daquele encontro
crucial em Madri, ambos os amigos –
que são agora pai e filho de uma
família sobrenatural – mantêm a sua



última conversa. Durante aqueles
momentos recordam talvez a sua
adolescência, as suas cartas, o
trabalho lado a lado na Academia
DYA, os trâmites para abrir a
primeira residência, os vaivéns da
guerra civil, o diagnóstico de câncer
de Isidoro... São Josemaria despediu-
se de Isidoro confessando um desejo:
“Peço ao Senhor que me dê uma
morte como a sua”[9]. Jesus nos
ensinou que “ninguém tem amor
maior do que aquele que dá a vida
por seus amigos” (Jo 15, 13) e é
precisamente isso o que
entusiasmava Isidoro durante os
seus últimos dias: poder, do céu,
continuar unido a todos da Obra, tal
como tinha estado na terra.

O menos ciumento dos amores

Todos sabemos que, em relações
humanas muito importantes, o
vínculo objetivo que as une – como o
fato de serem marido e mulher, ou



irmão e irmã – não gera
automaticamente uma relação de
amizade. Inclusive quando existe
uma verdadeira amizade, em algum
momento, isso não garante que tal
relação fique imune frente às
sequelas normais da passagem do
tempo. Bento XVI – sendo ainda
cardeal – ao ponderar sobre a
fraternidade sobrenatural entre os
cristãos, fazia notar com realismo
que “o fato de serem irmãos não
significa automaticamente que sejam
um modelo de amor”[10]. E
recordava que na Sagrada Escritura
há exemplos abundantes, desde o
livro do Gênesis até as parábolas que
Jesus conta.

Por isso, “a fraternidade baseada na
vocação comum à Obra pede para se
expressar em uma amizade”[11] que,
como nas outras relações em que
intervém a liberdade humana, não
surge de um momento para o outro.
Requer o paciente trabalho de ir ao



encontro do outro, de abrir o próprio
mundo interior para enriquecê-lo
com o que Deus quiser dar-nos
através dos outros. As tertúlias, ou
reuniões familiares, por exemplo,
nas quais cada um desenvolve a sua
personalidade, constituem
momentos para criar laços de
autêntica amizade. Não há nelas
coisas da vida dos outros –
preocupações, alegrias, tristezas,
interesses – que não nos toquem
pessoalmente. Criar um lar com
corredores luminosos e portas
abertas aos outros faz parte de um
processo de amadurecimento
pessoal, já que “a criatura humana,
na medida em que possui natureza
espiritual, se realiza nas relações
interpessoais. Quanto mais as vive de
forma autêntica, tanto mais
amadurece a própria identidade
pessoal. Não é se isolando que o
homem se valoriza a si mesmo, mas
relacionando-se com os outros e com
Deus”[12]. O homem só se explica de



maneira satisfatória a si mesmo no
interior do tecido social no qual
desenvolve seus afetos.

Isto acontece porque a amizade,
quando procura ser autêntica, tenta
não se misturar com um desejo de
posse do outro. Tendo, pelo
contrário, experimentado esse
grande bem, sabe o que tem para
oferecer para outras pessoas: uma
amizade autêntica é escola de mais
amizades, ensina-nos a desfrutar da
companhia das outras pessoas
embora, naturalmente, não se chegue
a ter a mesma proximidade com
todos. C. S. Lewis notava que “a
verdadeira Amizade é o menos
ciumento dos amores. Dois amigos
ficam contentes quando chega um
terceiro e três quando o quarto se
reúne a eles, basta que o recém-
chegado tenha as necessárias
qualificações para tornar-se um
verdadeiro amigo. Eles podem dizer,
como as almas abençoadas dizem em



Dante: "Está chegando alguém que
vai ampliar o nosso amor". Pois neste
tipo de amor "dividir não é
remover"”[13]. Chega, inclusive, a
comparar isso com a imagem que
podemos fazer do céu, já que lá, cada
bem-aventurado aumentará a alegria
de todos, comunicando a sua
singular visão de Deus aos outros.

Santo Agostinho, em suas Confissões,
ao recordar com certa nostalgia um
grupo de amigos, diz sem conter a
emoção: “inflamavam nossas almas,
como em uma centelha, fazendo de
muitas uma só”[14]. Relata que o que
os unia eram longas conversas
acompanhadas de risadas, era o
serviço mútuo com boa vontade,
leitura juntos e, inclusive, os
repentinos desacordos que ajudavam
a colocar o foco em tudo o que
tinham em comum; recorda a
amarga sensação diante da ausência
de algum deles, que logo se via
compensada pela alegria da sua



chegada. “A felicidade pessoal não
depende dos sucessos que
alcançamos, mas do amor que
recebemos e do amor que
damos”[15]; depende de sentir-nos
queridos e de ter um lar, onde a
nossa presença é insubstituível, lar
ao qual sempre voltar, aconteça o
que acontecer. É assim que São
Josemaria queria que fossem as casas
de seus filhos e filhas. É
precisamente nesses termos que se
recorda o primeiro trabalho
apostólico do Opus Dei em Madri, no
ano de 1936: “Se ao apartamento da
rua Luchana se ia por ter sido
convidado, o certo é que lá se
permanecia por amizade”[16]; este é
o amável vínculo que,
humanamente, é capaz de manter a
unidade. “Se vos amardes, cada uma
de nossas casas será o lar que eu vi, o
que eu quero que haja em cada um
de nossos recantos. E cada um de
vossos irmãos terá uma fome santa
de chegar a casa, depois do dia de



trabalho; e terá depois vontade de
sair à rua, para a guerra santa, esta
guerra de paz”[17].

Andrés Cárdenas

[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Rialp, Madri, 2019, p. 79.

[2] São João Crisóstomo, In Matth
Hom. 32,7.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
1/11/2019, n. 14.

[4] São Josemaria, Anotações de uma
reunião, 24-VI-1974.

[5] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Edições Palabra, Madri,
1996, p. 86.

[6] Ibid., p. 112-113.

[7] Ibid., p. 118.

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


[8] São Josemaria, Instrucción sobre
la obra de San Miguel, n. 101.

[9] José Miguel Cejas, Amigos do
fundador do Opus Dei, Palabra,
Madri, 1992, p. 47.

[10] Joseph Ratzinger, La sal de la
tierra, Palabra, Madri, 1997, p. 206.

[11] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
1/11/2019, n. 14.

[12] Bento XVI, Carta encíclica 
Caritas in veritate, n. 53.

[13] C. S. Lewis, Os quatro amores,
WMF Martins Fontes.

[14] Santo Agostinho, Confissões, IV,
8.

[15] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
1/11/2019, n. 17.

[16] José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madri, 2016, p. 196.

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


[17] Crônica 1956, VII, p. 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-
amigos-4-o-melhor-seguro-de-vida/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-4-o-melhor-seguro-de-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-4-o-melhor-seguro-de-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamei-vos-amigos-4-o-melhor-seguro-de-vida/

	Chamei-vos amigos (4): O melhor seguro de vida

