
opusdei.org

"Chamar-me-ão bem-
aventurada": Santa
Maria, no ano
litúrgico

Santa Maria, Mãe de Deus: o
ano começa com a festa que
indica o lugar especial de Nossa
Senhora no mistério cristão. Ao
longo do ano, a Igreja recorda
aos seus filhos a presença
maternal e discreta de Maria.
Junto a São José, Ela peregrina
conosco através da história.

06/02/2017



Na celebração anual dos mistérios de
Cristo, «a Santa Igreja venera com
especial amor a Santíssima Mãe de
Deus, a Virgem Maria, unida por laço
indissolúvel à obra salvífica de seu
Filho; nEla, a Igreja admira e exalta o
fruto mais excelente da Redenção e
contempla-a gozosamente, como
uma imagem puríssima do que ela
mesma, totalmente, anseia e espera
ser»[1].

Em breves traços, mas incisivos, o
Concílio Vaticano II apresenta o
significado do culto litúrgico a Santa
Maria. Pode ajudar-nos a
compreendê-lo uma via simples e
profunda: a melhor arte cristã que
surge da oração da Igreja. Se
olharmos, por exemplo, um templo
de tradição bizantina, reparamos,
logo que entramos na nave, para os
olhos de Cristo Pantocrator que
normalmente domina a abóbada da
abside. O seu rosto amável lembra-
nos como o Deus infinito assumiu os



traços finitos dos filhos dos homens.
Debaixo d´Ele, adornada com as
cores imperiais, encontra-se Maria, a
Toda Santa, ladeada por arcanjos
com ricas vestes litúrgicas. Num
terceiro nível, por fim, estão os
apóstolos e os santos que conosco – 
comunicantes –, oferecem o 
sacrificium laudis, o sacrifício de
louvor agradável a Deus Pai[2].

A primeira devoção mariana

Esta imagem ajuda a compreender a
posição singular de Maria na vida e
na liturgia da Igreja. Como São
Josemaria gostava de considerar, Ela
é, acima de tudo, a Mãe de Deus, a 
Theotokos: aqui se encontra «a raiz
de todas as perfeições e privilégios
que a adornam»[3]. Por isso, uma das
orações marianas mais antigas a
chama audazmente Dei Genetrix,
aquela que gerou Deus[4]; e também
por isso o culto litúrgico a Maria se
desenvolverá sobretudo a partir do



Concílio de Éfeso (século V), quando
a Igreja define o dogma da
Maternidade divina.

Em outras representações, Santa
Maria aparece segurando o véu do
cálice eucarístico, ou em uma
posição corporal de “Virgem orante e
oferente”. Assim se expressa que a
participação no mistério Pascal do
Senhor é o centro e a raiz de sua
vida. Esse modo único, em que Maria
se une como Mãe à ação redentora
de Jesus, é o fundamento do culto
mariano: a Igreja venera a Virgem
Maria reconhecendo o lugar que só a
Ela corresponde. Por isso, já nas mais
antigas profissões de fé batismais e
nas primeiras orações eucarísticas se
encontram alusões à Mãe de Deus.
Esta presença especial de Maria
explica, também, que o modo mais
natural de honrá-la seja celebrar o
mistério do seu Filho, especialmente
na Eucaristia.



«Para mim, a primeira devoção
mariana – agrada-me ver assim – é a
Santa Missa (...). No Sacrifício do
Altar, a participação de Nossa
Senhora evoca o silencioso recato
com que acompanhou a vida de seu
Filho, quando andava pelas terras da
Palestina. A Santa Missa é uma ação
da Trindade: por vontade do Pai,
cooperando o Espírito Santo, o Filho
oferece-Se em oblação redentora.
Nesse mistério insondável, adverte-
se, como que entre véus, o rosto
puríssimo de Maria»[5]. Celebrando
o mistério de Cristo, a Igreja encontra
Maria e, contemplando-a, descobre o
modo de viver os divinos mistérios.
Com Ela escutamos e meditamos a
Palavra de Deus, e nos associamos à
sua voz que abençoa, dá graças e
louva o Senhor; com Ela nos
sentimos associados à Paixão do seu
Filho, e à alegria da sua Ressurreição;
com Ela imploramos
incessantemente o dom do Espírito
Santo[6].



As origens do culto a Santa Maria

A última reforma da liturgia romana
quis ressaltar a centralidade do
mistério de Cristo, e por isso integrou
a memória da Mãe de Deus no ciclo
anual dos mistérios do seu Filho.
Além de duas celebrações em que
Maria está inseparavelmente unida a
Cristo – a Anunciação (25 de Março) e
a Apresentação do Senhor (2 de
fevereiro) – as festas marianas do
atual Calendário romano geral
incluem três solenidades[7], duas
festas[8], cinco memórias
obrigatórias[9] e seis memórias
facultativas[10]. Por outro lado,
alguns tempos litúrgicos como o
Advento e o Natal incorporaram
mais referências marianas. Por
último, a possibilidade de celebrar a
memória facultativa de Santa Maria
aos sábados, juntamente com alguns
elementos da Liturgia das Horas,
constituem a base semanal e diária
do culto litúrgico mariano. Conhecer



alguns pormenores sobre a origem e
o desenvolvimento deste culto pode
ajudar-nos a ser melhores filhos da
nossa Mãe do Céu.

O rito romano celebra na oitava de
Natal, no primeiro dia do ano, a
solenidade da Maternidade divina de
Maria. Essa foi a grande
comemoração Mariana antes da
chegada, nos finais do século VII, de
quatro festas de origem oriental: a
Apresentação do Senhor, a
Anunciação, a Dormição (que agora
se celebra como a Assunção) e a
Natividade de Nossa Senhora.

O acolhimento dos cristãos
provenientes da Palestina, Síria e
Ásia Menor, em consequência das
invasões árabes do século VII,
enriqueceu a liturgia romana com a
assimilação de várias tradições
litúrgicas. Entre elas, estão quatro
festas ligadas à memória de alguns
eventos da vida de Nossa Senhora,



nos lugares onde, segundo a tradição,
ocorreram. A construção de templos
naqueles lugares levou, ao longo dos
séculos IV-VI, a um primeiro
desenvolvimento do culto litúrgico
mariano. Alguns exemplos são a
basílica no Vale do Cédron, ligada ao 
dies natalis de Maria, que no século
VI passará a chamar-se Festa da
Dormição; a basílica de Nazaré,
mandada construir pela imperatriz
Helena em memória da Anunciação;
a basílica construída sobre a piscina
Bezatha, que ficará ligada à memória
da concepção e do nascimento de
Nossa Senhora; ou a basílica de Santa
Maria a Nova, construída no início
do século VI, perto do antigo Templo
de Jerusalém, para recordar a
apresentação de Maria.

Todas estas festas nos introduzem na
memória histórica da grande família
do Povo de Deus, que sabe que «a
história não está sujeita a forças
cegas nem é o resultado do acaso,



mas é a manifestação da
misericórdia de Deus Pai»[11]. A
Igreja, como Maria, não tem um
coração desenraizado, mas faz
memória da sua própria origem,
recordando paisagens e rostos
concretos. A progressiva recepção
destas comemorações da Virgem em
outras regiões do mundo, é um
reconhecimento desta lógica de Deus.

Da periferia para Roma e de Roma
para a periferia

Simultaneamente, uma vez que a
Igreja é uma Mãe que acolhe no seu
seio todas as culturas, a veneração de
Maria será desenvolvida de acordo
com a particular sensibilidade
teológica e espiritual de cada povo.
Assim, por exemplo, a tradição
bizantino-constantinopolitana
conheceu uma primeira fase
bastante sóbria do culto mariano,
mas com o tempo produziu ricas
composições poéticas em honra da 



Theotokos. O hino Akathistos é uma
das mais amadas e difundidas: «Ave,
por ti / resplandece a alegria! / Ave,
por ti a maldição toda cessa! / Ave,
reergues o Adão decaído! / Ave, tu
estancas as lágrimas de Eva!». A
tradição etíope também manifestará
a sua profunda piedade mariana nas
orações eucarísticas e na instituição
do maior número de festas marianas
incluídas numa tradição litúrgica,
mais de trinta ao longo do ano.

O rito romano tem também a sua
própria história. No final do século
VII, o Papa Sérgio I enriquece
aquelas quatro festas recém-
chegadas do Oriente com um
elemento que distinguirá a devoção
popular romana: as procissões das
ladainhas pela cidade. Mais tarde,
serão compostos os textos da Missa e
do Ofício de Sancta Maria in Sabbato;
pela Europa, vai se espalhar o
costume de dedicar o sábado a Nossa
Senhora, e vão ser criadas novas



antífonas para a Liturgia das Horas.
Algumas delas são hoje a última
oração que, antes de dormir, sai
confiante dos lábios da igreja:Alma
Redemptoris Mater, Salve Regina, Ave
Regina Coelorum, Regina Coeli
Laetare, compostas nos séculos XI-
XIII. Mais tarde, também vão ser
instituídas festas marianas como a
Visitação, promovidas inicialmente
pelos franciscanos e estendida depois
a toda a igreja latina no século XIV.

Depois do Concílio de Trento
estendem-se a todo o rito romano
outras festas celebradas até então
somente em algumas regiões. Por
exemplo, São Pio V estendeu a toda a
igreja latina a festa romana da
Dedicação de Nossa Senhora das
Neves (5 de agosto). Nos séculos XVII
e XVIII, várias comemorações ligadas
à piedade mariana de algumas
ordens religiosas passarão, de várias
maneiras, ao calendário geral: Nossa
Senhora do Carmo (carmelitas),



Nossa Senhora do Rosário
(dominicanos), Nossa Senhora das
Dores (servos de Maria), Nossa
Senhora das Mercês (mercedários),
etc.

Estes movimentos que vão da
periferia a Roma, e de Roma à
periferia[12] refletem a sabedoria
maternal da Igreja, que promove
tudo o que gera unidade, e ao mesmo
tempo se adapta para tratar os seus
filhos de «modo diferente - com uma
justiça desigual -, já que cada um é
diferente dos outros»[13]. Este
respeito pelas tradições locais
permanece no calendário atual, que
reconhece a existência de festas
marianas particulares, ligadas à
história e devoção dos diversos
membros do Povo de Deus. Isso
explica a presença, no calendário da
Prelazia do Opus Dei, da festa de
Nossa Senhora do Amor Formoso,
que se celebra a 14 de fevereiro.



Um momento particularmente
grandioso do culto litúrgico mariano
foi o passado século XX, que
conheceu quatro novas festas
marianas: Nossa Senhora de Lourdes
(Pio X, em 1907), a Maternidade de
Nossa Senhora (Pio XI, em 1931), o
Imaculado Coração de Maria (Pio XII,
em 1944), e Santa Maria Rainha (Pio
XII, em 1954). Além da memória do
Santíssimo Nome de Maria (12 de
setembro), a última edição do Missal
Romano incorporou as memórias
facultativas de Nossa Senhora de
Fátima (13 de maio) e Nossa Senhora
de Guadalupe[14] (12 de dezembro).
A extensão a todo o rito latino das
celebrações ligadas a intervenções
particulares da Virgem expressa a
vigilância amorosa da Igreja, que
recorda aos seus filhos a presença
discreta mas firme de Maria. Junto
com São José, Ela peregrina conosco
através da História.

Com a bênção da Mãe



Muitos pórticos de igrejas medievais
têm uma imagem característica do
Ocidente: a Mãe de Deus tem nos
seus braços o Menino, e com o seu
olhar e o seu sorriso acolhe e
despede os peregrinos. Esta imagem,
situada no espaço público que se
abre para a cidade, fala-nos do estilo
acolhedor e missionário de Maria
que dá forma à vida da Igreja através
da liturgia.

A sua presença recorda-nos que Ela
nos espera quando vamos a uma
igreja ou oratório, para nos ajudar a
falar com o seu Filho. Saber dessa
espera de Maria leva-nos a recolher-
nos, a preparar-nos bem para as
diferentes ações litúrgicas: uma
delicadeza de filhos que se concretiza
em pormenores, como chegar com
antecedência, sem pressa, e dispor o
que for necessário (adorno do altar,
velas, livros) com a atenção e carinho
da nossa Mãe, «Mulher
Eucarística»[15], ao preparar-se para



a «fração do pão» da primitiva
Igreja[16].

A alegria da Toda Formosa está em
«reproduzir nos filhos as
características espirituais do Filho
Primogênito»[17]. Na escola de Santa
Maria, «a Igreja aprende a tornar-se
cada dia “serva do Senhor”, a estar
pronta para partir ao encontro das
situações de maior necessidade, a
prestar atenção aos mais
pequeninos, aos excluídos»[18]. Por
isso, depois de nos convidar a entrar
para sermos transformados por Ele,
nossa Mãe volta a saudar-nos e,
desde o pórtico, envia-nos para a
«formosíssima guerra de paz»[19],
lado a lado com os nossos irmãos, os
homens.

Juan Rego



[1] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium (4-XII-1963),
103.

[2] Cfr. Missal Romano, Cânone
Romano.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus,
276.

[4] Cfr. Liturgia das horas, Ad
completorium, Antífona Sub tuum
praesidium.

[5] São Josemaria, “La Virgen María”,
em Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] Cfr. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, nn. 13.17.

[7] São as seguintes: 1 de janeiro: 
Mãe de Deus; 15 de agosto: Assunção
[no Brasil celebra-se no Domingo
seguinte]; 8 de dezembro: Imaculada
Conceição.



[8] 31 de maio: Visitação; 8 de
setembro: Natividade.

[9] Sábado, após a solenidade do
Sagrado Coração de Jesus, Imaculado
Coração de Maria; 22 de agosto: 
Santa Maria Rainha; 15 de setembro: 
Nossa Senhora das Dores; 7 de
outubro: Nossa Senhora do Rosário;
21 de Novembro: Apresentação de
Maria no Templo.

[10] 11 de fevereiro: Nossa Senhora
de Lourdes; 13 de maio: Nossa
Senhora de Fátima; 16 de julho: Nossa
Senhora do Carmo; 5 de agosto: 
Dedicação da Basílica de Santa Maria
Maior; 12 de setembro: Santo Nome
de Maria; 12 de dezembro: Nossa
Senhora de Guadalupe.

[11] São Josemaria, “As riquezas da
fé”.

[12] Cfr. São Josemaria, Forja, 638.

[13] Amigos de Deus, 173.



[14] NT: o Brasil é celebrada como
Festa, pois é a padroeira da América
Latina.

[15] São João Paulo II, Enc. Ecclesia
de Eucharistia (17-IV-2013), 53-58.

[16] Cfr. Act 2, 42.

[17] B. Paulo VI, Ex. ap. Marialis
cultus (2-II-1974), 57.

[18] Papa Francisco, Homilia, 5-
VII-2014.

[19] São Josemaria, É Cristo que
passa, 76.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chamar-me-ao-
bem-aventurada-santa-maria-no-ano-lit/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chamar-me-ao-bem-aventurada-santa-maria-no-ano-lit/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamar-me-ao-bem-aventurada-santa-maria-no-ano-lit/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamar-me-ao-bem-aventurada-santa-maria-no-ano-lit/

	"Chamar-me-ão bem-aventurada": Santa Maria, no ano litúrgico

