
opusdei.org

Algo grande que seja
amor (8): Vou fazer a
escolha certa?

Quando a pergunta sobre um
possível caminho entra no
coração, é natural ter dúvidas e
sentir medo: Deus nos procura
e nós, apesar da nossa
fragilidade, desejamos viver
com Ele e para Ele.

11/06/2019

Os apóstolos ficaram pensativos
depois de contemplar o encontro de
Jesus com o jovem rico e o seu



desenlace: o rapaz “foi embora cheio
de tristeza, pois possuía muitos
bens” (cf. Mt 19,22 ss).
Provavelmente, o olhar de Jesus, não
triste, mas dolorido, os desconcerta:
“dificilmente uma pessoa rica
entrará no reino dos céus”. Pedro,
como em outras ocasiões, torna-se
porta-voz do sentimento comum:
“Deixamos tudo e te seguimos, o que
será de nós?”. Fazendo eco a
palavras, e com a mesma
familiaridade de um bom amigo, São
Josemaria dirigiu-se ao Senhor em
um momento difícil para a Obra:
“Que vais fazer agora conosco? Não
podes deixar abandonados aqueles
que confiaram em Ti”[1].

O que será de mim?

O começo de uma vocação, como o
começo de qualquer caminho,
geralmente traz consigo uma dose de
incerteza. Quando Deus permite que
sintamos uma inquietação no



coração, e um possível caminho
concreto começa a se delinear, é
natural perguntar: será que é por
aqui?

O que há por trás dessa dúvida? De
entrada, um temor bastante normal.
Medo da vida e das nossas próprias
decisões: não sabemos o que
acontecerá no futuro, para onde esse
caminho nos levará, porque nunca o
percorremos antes. A dúvida
também se explica por nosso desejo
de acertar: queremos que nossa vida
seja valiosa, que deixe um rastro.
Além disso, coisas grandes e belas
exigem o melhor de nós e não
queremos nos apressar. Mas a razão
mais profunda é mais misteriosa e
simples ao mesmo tempo: Deus que
nos procura e nós que queremos
viver com Ele. Geralmente não é
Deus que nos assusta, mas nós
mesmos. Inquieta-nos a nossa
fragilidade diante de tão imenso



amor:achamos que não
conseguiremos estar à Sua altura.

Quando Pedro pergunta a Jesus “o
que será de nós”? Quando São
Josemaria pergunta a Jesus “o que
será de nós”? Quando um cristão
pergunta a Jesus “o que será de mim”
se eu seguir esse caminho, o que é
que Cristo responde? Olhando para o
coração, Jesus nos diz, com uma voz
cheia de carinho e alegria, que cada
um de nós é uma aposta de Deus, e
que Deus nunca perde os seus lances.
Viver significa aventura, risco,
limitações, desafios, esforço, sair do
pequeno mundo que controlamos e
encontrar a beleza de dedicar nossas
vidas a algo maior do que nós e que
preenche a nossa sede de felicidade.
Podemos imaginar o olhar
esperançoso de Jesus ao pronunciar
aquelas palavras que ressoaram e
continuarão a ressoar em muitos
corações: “E todo aquele que tiver
deixado casas, irmãos, irmãs, pai,



mãe, filhos ou campos, por causa do
meu nome, receberá cem vezes mais
e terá como herança a vida
eterna” (Mt 19,29). Deus só dá de
maneira exagerada, magnânima.

Contudo, não se trata de esperar uma
revelação deslumbrante, ou um
plano traçado até o último detalhe.
Deus pensou em nós, mas também
conta com a nossa iniciativa.
“Quando uma pessoa se encontra
diante da incerteza da existência de
uma peculiar chamada de Deus, é
sem dúvida necessário pedir ao
Espírito Santo 'luz para ver' sua
própria vocação. Mas se a mesma
pessoa e aqueles que hão de intervir
no discernimento vocacional
(direção espiritual, etc.) não veem
nenhum dado objetivo contrário e a
Providência (...) conduziu de fato a
pessoa a essa experiência, além de
continuar a pedir a Deus 'luz para
ver', é importante – penso que mais
importante – pedir-Lhe 'força para



querer', de modo que com essa força
que eleva a liberdade no tempo se
configure a mesma vocação
eterna”[2].

Não estamos sozinhos: a Igreja é
caminho

Neste processo de discernimento da
própria vocação, não estamos
sozinhos, porque toda vocação cristã
nasce e cresce na Igreja. Através
d'Ela, Deus nos atrai para Ele e nos
chama. É a própria Igreja que nos
acolhe e nos acompanha em nosso
caminho para Deus.

A Igreja atrai. Deus se serve, ao longo
da história, de pessoas que deixam
um sulco profundo com a sua
existência. Pessoas que marcam
caminhos para a entrega de outros. A
sua vida, os ideais, ensinamentos nos
inspiram, nos sacodem: nos tiram do
nosso egoísmo e nos chamam para
uma vida mais plena, de amor. Este
chamado faz parte dos planos de



Deus, da ação do Espírito Santo que
prepara o caminho para nós.

A Igreja chama. Deus “não nos pede
licença para nos ‘complicar a vida’.
Mete-se e.... pronto!”[3]. E, para isso,
espera que seus filhos se atrevam a
convidar uns aos outros a considerar
seriamente a possibilidade de
entregar-Lhe a vida. Jesus comparou
o Reino de Deus a um grande
banquete no qual Deus quer que
todos os seres humanos participem,
mesmo aqueles que, em um primeiro
momento, pareciam não ter sido
convidados (Lc 14,15-24). E, de fato,
normalmente Deus conta com um 
convite externo para fazer sua voz
ressoar no coração da pessoa.

Todas as vocações cristãs, quando
encontram uma resposta
apaixonada, levam à santidade.
Portanto, a melhor vocação é, para
cada um, a sua. Dito isto, não há
caminhos fechados a priori. A vida



para Deus no matrimônio ou no
celibato estão, em princípio, ao
alcance de todos. Nossa biografia,
nossa história pessoal, vai fazendo o
próprio caminho, e nos coloca em
umas encruzilhadas ou outras. A
escolha depende da liberdade
pessoal: é isso, escolha. Cristo nos
quer livres: “se alguém quiser me
seguir” ... (Mt 16,24); “se queres ser
perfeito” ... (Mt 19,21).

Ora, o que leva a escolher uma
vocação específica dentre todas as
possíveis? A liberdade busca grandes
horizontes, divinos, de amor. Santo
Inácio de Antioquia dizia que “o
cristianismo não é obra de
persuasão, mas de grandeza”[4].
Basta propô-lo com toda a sua beleza
e simplicidade, com a vida e com as
palavras, para atrair as almas pela
sua própria força, desde que se
deixem interpelar por Cristo (cfr. Mc
10,21). Algo dentro da pessoa – muito
íntimo e profundo, um pouco



desconhecido e misterioso inclusive
para ela –, ressoa e entra em sintonia
com essa proposta de um caminho
dentro da Igreja. Os gregos já
afirmavam: somente o semelhante
conhece o semelhante[5]. A vida
autêntica de outros cristãos nos
chama a aproximar-nos de Jesus e a
entregar-lhe o nosso coração. Vemos
um exemplo de santidade em
pessoas próximas a nós e pensamos:
“Talvez eu também ...”. É o “vinde e
vede” do Evangelho, que nos desafia
aqui e agora (Jo 1,46).

A Igreja acolhe e acompanha.
Qualquer pessoa normal pode, sem
experimentar chamados especiais,
embarcar em uma vida de serviço, de
doação: no celibato ou no casamento,
no sacerdócio, no estado religioso. O
discernimento sobre a vocação de
cada um é resolvido de acordo com a
retidão da intenção, as aptidões da
pessoa e a sua idoneidade.



Este discernimento requer a ajuda de
outros: particularmente da direção
espiritual. Por outro lado, também é
necessária a deliberação de quem
governa a instituição eclesial em
questão. Porque a missão de acolher,
por parte da Igreja, é também
garantir que cada um encontre o seu
lugar. Pensando bem, é uma bênção
de Deus que, ao projetar a nossa
vida, encontremos pessoas em quem
possamos confiar e que confiam em
nós. Que outros, com profundo
conhecimento da nossa pessoa e da
nossa situação, possam afirmar em
consciência: “coragem, você pode”,
você tem as condições ou talentos
necessários para esta missão, que
pode ser a sua, e que você pode
aceitar, se realmente quiser. Ou que
possam dizer-nos, também
conscientemente: “talvez este não
seja o seu caminho”.

A vocação é sempre uma situação em
que todos ganham. É o melhor para



cada uma das partes na relação: a
pessoa e a instituição eclesial. Deus
Pai acompanha cada uma dessas
histórias pessoais com sua
providência amorosa. O Espírito
Santo fez com que instituições e
caminhos de santidade surgissem na
Igreja para servir como canais e
ajuda para as pessoas singulares. E é
também o Espírito Santo que move
determinadas pessoas, em momentos
específicos de sua vida, a vivificar
com a sua entrega estes caminhos na
Igreja.

O salto da fé: confiar em Deus

Diante da multidão que o segue,
Jesus pergunta a Filipe: “Onde vamos
comprar pão para que estes possam
comer?” (Jo 6,5). Os apóstolos têm
muito claro que eles não podem
fazer nada diante da fome do povo.
Eles só têm “cinco pães de cevada e
dois peixes” de um menino que
estava por lá. Jesus, pegando esses



pães, alimentou todos eles e sobrou
tanto que diz aos discípulos: “Juntai
os pedaços que sobraram, para que
nada se perca!” (v.12). Só Jesus pode
fazer com que nada da nossa vida se
perca, que seja de proveito para toda
a humanidade. Mas temos que
confiar a Ele tudo o que temos. Então
Ele faz maravilhas, e seus primeiros
destinatários somos nós mesmos.

Confiar em Deus, abrir-lhe as portas
de nossas vidas, nos leva a
enternecer-nos com Ele diante da
multidão que tem fome d'Ele, como
ovelhas sem pastor. Leva-nos a
reconhecer que Ele conta conosco
para levar o seu amor a todas essas
pessoas. E, finalmente, leva-nos a
lançar-nos, porque é algo que excede
o que poderíamos ter concebido por
conta própria. Lançar-nos,
conscientes de que com a ajuda de
Deus vamos para frente: colocando-
nos em suas mãos, confiando n'Ele
totalmente. E como Deus não se



impõe, é necessário um salto de fé:
“Por que não te entregas a Deus de
uma vez..., de verdade..., agora!?”[6]

Claro, é necessário refletir. É o que a
Igreja chama um tempo de
discernimento. No entanto, convém
ter em conta que “o discernimento
não é uma autoanálise ou uma
introspecção egoísta, mas uma
verdadeira saída de nós mesmos
para o mistério de Deus, que nos
ajuda a viver a missão para a qual
Ele nos chamou para o bem dos
irmãos”[7]. A vocação implica sair de
si mesmo, deixar a zona de conforto
e da segurança individual. No
paraquedismo é fundamental que o
paraquedas funcione e se abra, para
podermos descer suavemente. Mas
primeiro é crucial pular do avião
sem abrir o paraquedas. Da mesma
forma, a vocação significa viver
confiado em Deus, não nas próprias
seguranças. Falando dos Magos do
Oriente, são João Crisóstomo dizia



que se “quando eles estavam na
Pérsia viam a estrela, uma vez que
deixaram a Pérsia, viram o Sol da
Justiça”. Mas que "se não tivessem
deixado com decisão o seu país, nem
sequer poderiam continuar a ver a
estrela”[8].

“Sabes que o teu caminho não é
claro. – E que não o é porque, não
seguindo Jesus de perto, ficas nas
trevas. – Que esperas para decidir-
te?”[9]. Somente se escolhemos um
caminho podemos percorrê-lo,
vivendo o que escolhemos. Para ver a
estrela é necessário começar a
caminhar, porque os planos de Deus
sempre nos superam, vão além de
nós mesmos. Somente confiando
n'Ele nos tornamos capazes. No
começo não conseguimos:
precisamos crescer. Mas para crescer
é necessário acreditar: “sem Mim
nada podeis fazer” (Jo 15,5), comigo
podeis tudo.



Aí está o erro daqueles que passam a
juventude à espera de uma
iluminação definitiva sobre sua vida,
sem decidir nada. Atualmente,
fazemos tantas selfies, vemo-nos em
tantas fotos, que talvez pensemos
que já nos conhecemos
perfeitamente. No entanto, para
encontrar verdadeiramente a
própria identidade, é necessário
redescobrir o que não se vê da
própria vida: tudo o que ela tem de 
mistério, de presença e amor de Deus
por cada um. Querer viver é
descobrir e abandonar-se com
confiança a este mistério, aceitando
certas lógicas e razões que não
podemos abarcar.

As histórias de Deus começam pouco
a pouco. Mas o caminho da confiança
que arrisca tudo chega a realizar os
maiores sonhos, os sonhos de Deus.
Quando, como bons filhos de Deus,
nos deixamos guiar pelo Espírito
Santo (cfr. Rom 8,14), nossa vida



decola. É o caminho dos Magos. O
caminho de Maria, uma menina que
será a Mãe de Deus e o caminho de
José, um carpinteiro a quem Deus
adota como pai. Ou dos apóstolos,
que passam das vacilações e dos
erros iniciais a serem as colunas
sobre as quais a Igreja é edificada ...
e o de muitos cristãos que nos
precedem e nos acompanham. Quem
poderia pensar nesse mistério no
começo da sua vida? Só é possível
ver claramente no final. Mas o final é
possível porque no início, cada um
soube sair da sua própria falsa
segurança e saltar para os braços
fortes de Deus Pai[10].

Assim, quando o discernimento
progride, e uma vocação específica
assume contornos definidos, torna-se
evidente a necessidade, para
continuar progredindo, do salto
inicial de fé: dizer que sim. O
discernimento só pode ser
completado desta maneira, e, por



isso, a Igreja previu, com a sua
sabedoria plurissecular, uma série de
etapas que são percorridas
progressivamente, para constatar
bem a adequação das pessoas em
relação a cada caminho vocacional
específico. Este modo de fazer dá
muita paz ao coração e reforça a
decisão de confiar em Deus, que
levou cada um e cada uma a se
entregar. Não duvidamos de Deus,
mas de nós mesmos, e é por isso que
confiamos n'Ele e na Igreja.

Cabe a nós considerar tudo o que
somos e valemos, para poder
oferecer tudo, como explica a
parábola dos talentos (Cfr. Mt
25,14-30) e não ficarmos com nada
sem negociar, sem compartilhar. Esta
é a chave para uma decisão madura
e sincera: a disposição de entregar-se
completamente, de abandonar-se
totalmente nas mãos de Deus, sem
reservar nada, e a constatação de
que esta entrega nos enche de uma



paz e de uma alegria que não vêm de
nós mesmos. Dessa forma, a
profunda convicção de termos
encontrado nosso caminho pode
criar raízes.

* * *

No momento de discernir sua
vocação, “Maria, então, perguntou ao
anjo: 'Como acontecerá isso, se eu
não conheço homem?’”(Cf. Lc 1,34ss).
O anjo é o mensageiro, o mediador
que chama, seguindo a voz de Deus.
Maria não coloca nenhuma condição,
mas – isso sim –, pergunta para
acertar. E o anjo lhe assegura: quem
o fará será o Espírito Santo, porque
isso supera você, mas “para Deus
nada é impossível” (v. 37). Se até
mesmo Maria, nossa Mãe, pergunta,
é lógico que cada cristão peça
conselho aos outros diante do
movimento interior do amor de
Deus: como devo fazer para entregar-
Lhe a minha vida? Qual o caminho



certo para a minha felicidade? Que
maravilhoso é deixar-se aconselhar
para poder dizer que sim, com uma
liberdade radiante e cheios de
confiança em Deus, para colocar tudo
o que é nosso em suas mãos: “faça-se
em mim segundo a tua palavra”.

Por: Pablo Marti

Tradução: Mônica Diez

[1] A.Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, vol. III, Quadrante, São
Paulo, 2004, p. 31.

[2] F. Ocáriz, “A vocação ao Opus Dei
como vocação na Igreja”, em O Opus
Dei na Igreja, Rei dos Livros, Lisboa
1994, p. 149.

[3] São Josemaria, Forja nº 902.



[4] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos Romanos, n. 3.

[5] Aristóteles, De Anima I, 2.

[6] São Josemaria, Caminho, nº 902.

[7] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 175.

[8] São João Crisóstomo, Homilias
sobre são Mateus, VII. 5

[9] São Josemaria, Caminho, nº 797.

[10] Cfr. São Josemaria, Via Sacra, 7ª
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/chamada-
resposta-vocacao/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/chamada-resposta-vocacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamada-resposta-vocacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/chamada-resposta-vocacao/

	Algo grande que seja amor (8): Vou fazer a escolha certa?

