opusdei.org

Carta do Prelado (9
janeiro de 2018)

Sao Josemaria dizia aos seus
filhos do Opus Dei que a
heranca que deixaria seria “o
amor a liberdade e o bom
humor”. Seguindo os seus
ensinamentos, o prelado
convida nesta carta a agradecer
esta heranca e refletir sobre o
dom da liberdade.

17/01/2018

Queridissimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e meus filhos!



1. Nos ultimos meses, seguindo uma
orientacdo do Congresso geral,
muitas vezes me tenho referido a
liberdade. Agora, com estas paginas,
desejo que nos lembremos de alguns
aspectos deste grande dom de Deus,
seguindo os ensinamentos de sdo
Josemaria, que em toda a sua vida foi
um apaixonado pela liberdade. “Néo
me cansarei de repetir, meus filhos -
escreveu ele numa ocasido —, que
uma das mais evidentes
caracteristicas do Opus Dei é o seu
amor a liberdade e a
compreensdo”[1]. Agradecamos
muito a Deus ao reler e meditar suas
palavras. Ao mesmo tempo,
procuremos examinar, cada uma e
cada um, como traduzi-las melhor na
nossa vida pessoal, com a graca de
Deus. Assim, estaremos também em
melhores condicdes para ajudar a
que mais almas possam alcancar “a
liberdade da gloria dos filhos de
Deus” (Rom 8,21),



A paixdo pela liberdade, a sua
exigéncia por parte de pessoas e
povos, é um sinal positivo do nosso
tempo. Reconhecer a liberdade de
cada mulher e de cada homem
significa reconhecer que sdo pessoas:
donos e responsaveis por seus
proprios atos, com a possibilidade de
orientar a sua propria existéncia.
Embora a liberdade nem sempre leve
a desenvolver o melhor de cada um,
nunca poderemos exagerar a sua
importancia, porque se ndo fossemos
livres, ndo poderiamos amar.

Mas é uma pena que, em muitos
ambientes, exista um grande
desconhecimento do que realmente €é
a liberdade. Frequentemente se
pretende uma liberdade ilusoria sem
limites, como meta final do
progresso, embora ndo raro seja
necessario lamentar também muitas
formas de opressao e liberdades
aparentes que na verdade sdo
correntes que escravizam. Uma



liberdade que, mais cedo ou mais
tarde, revela-se vazia. “Alguns
acreditam que sdo livres — escreve o
Papa -, quando caminham a margem
de Deus, sem perceber que
permanecem existencialmente
orfaos, indefesos, sem um lar para
onde sempre retornar. Deixam de ser
peregrinos e se tornam errantes”[2].

Chamados a liberdade

2. Fomos “chamados a liberdade” (Gl
5,13). A propria Criacdo € uma
manifestacao da liberdade divina. Os
relatos do Génesis deixam entrever o
amor criador de Deus, a sua alegria
por comunicar ao mundo a sua
bondade, a sua beleza (Gn 1,31), e ao
homem a sua liberdade (cf. Gn
1,26-29). Ao chamar cada um de nés
a existéncia, Deus nos fez capazes de
escolher e querer o bem, e de
corresponder com amor ao seu
Amor. No entanto, a nossa limitacado
como criaturas também torna



possivel afastar-nos de Deus. “E um
mistério da Sabedoria divina que, ao
criar o homem a sua imagem e
semelhanga (cf. Gn 1,26), Ele tenha
desejado assumir o risco sublime da
liberdade humana™[3].

Esse risco, desde o inicio da historia,
conduziu efetivamente a rejeicdo do
Amor de Deus pelo pecado original.
Assim, a forca da liberdade humana
ficou enfraquecida para o bem, e a
vontade ficou um tanto inclinada
para o pecado. Depois, os pecados
pessoais enfraquecem ainda mais a
liberdade, e é por isso que o pecado
sempre implica, em maior ou menor
grau, uma escravidao (cf. Rm
6,17.20). No entanto, “o homem
continua sendo sempre livre”[4].
Embora “a sua liberdade também
seja sempre fragil”[5], continua a ser
um bem essencial de cada pessoa
humana, e deve ser protegida. Deus é
0 primeiro a respeita-la e ama-la,



porque “Ele ndo quer escravos, mas
filhos”[6].

3. “Onde, porém, abundou o pecado,
superabundou a graca.” (Rm 5, 20).
Com a graca, surge uma nova e
superior liberdade para a qual
“Cristo nos libertou” (Gl 5,1). O
Senhor nos livra do pecado por meio
das suas palavras e obras: todas tém
eficacia redentora. E por isso que
“sobre todos os mistérios da nossa fé
catolica adeja esse canto a
liberdade”[7]. Frequentemente
lembro a vocés a necessidade de
Jesus Cristo estar no centro de nossa
vida. Para descobrir o sentido mais
profundo da liberdade, devemos
contempla-Lo. Ficamos maravilhados
com a liberdade de um Deus que, por
puro amor, decide aniquilar-se
assumindo carne como a nossa. Uma
liberdade que se vai manifestando
diante de nos, em sua passagem pela
terra, até o sacrificio da Cruz: “Eu
dou a minha vida para retoma-la.



Ninguém a tira de mim, pois eu a
entrego livremente (Jo 10,17-18)”.
Né&o houve na historia da
humanidade um ato tdo
profundamente livre como a entrega
do Senhor na Cruz: Ele “entrega-se a
morte com a plena liberdade do
Amor”[8].

O Evangelho de Sado Jodo narra um
dialogo do Senhor com alguns que
acreditaram n’Ele. Uma promessa
ressoa com forca entre as palavras de
Jesus: “Veritas liberabit vos, a
verdade vos fara livres” (Jo 8,32).
“Que verdade ¢é esta — perguntava-se
Sao Josemaria —, que inicia e leva a
termo o caminho da liberdade ao
longo de nossas vidas? Vou resumi-la
com a alegria e a certeza que provém
da relacdo entre Deus e suas
criaturas: saber que saimos das maos
de Deus, que somos o objeto da
predilecdo da Santissima Trindade,
que somos filhos de um grande Pai.
Peco ao meu Senhor que nos



decidamos a perceber isso, a
saborea-lo dia a dia: dessa forma,
agiremos como pessoas livres”[9].

4. A nossa filiagao divina faz com que
a nossa liberdade possa se expandir
com toda a forca que Deus lhe
conferiu. Nao é emancipando-nos da
casa do Pai que somos livres, mas
abracando a nossa condicao de
filhos. “Aquele que nao se sabe filho
de Deus, desconhece a sua verdade
mais intima”[10]: vive de costas para
si mesmo, em conflito consigo
mesmo. Por isso, como é libertador
saber que Deus nos ama! Como €
libertador o perdao de Deus, que nos
permite voltar a nos mesmos e ao
nosso verdadeiro lar (cf. Lc 15,
17-24)! Ao perdoar os outros, enfim,
também experimentamos essa
libertacao.

A fé no amor que Deus tem por cada
uma e cada um (1 Jo 4,16) leva-nos a
corresponder por amor. NOs



podemos amar porque Ele nos amou
primeiro (cf. 1 Jo 4,10). Sabermos que
o infinito Amor de Deus é encontrado
ndo so6 na origem de nossa existéncia,
mas também em cada instante,
porque Ele é mais intimo para nés do
que nos mesmos[11], enche-nos de
seguranca. Saber que Deus nos
espera em cada pessoa (cfr. Mt
25,40), e que quer fazer-se presente
em suas vidas também através de
nos, leva-nos a procurar dar a
mancheias tudo o que recebemos. E
em nossa vida, minhas filhas e filhos,
recebemos e continuamos a receber
muito amor. Dar isso a Deus e aos
outros € o ato mais proprio da
liberdade. O amor realiza a
liberdade, redime-a: faz com que ela
encontre a sua origem e seu fim no
Amor de Deus. “A liberdade adquire
0 seu sentido auténtico quando é
exercida em servico da verdade que
resgata, quando a gastamos em
proclamar o Amor infinito de Deus,



que nos desata de todas as
escravidoes”[12].

O sentido da filiacdo divina leva,
portanto, a uma grande liberdade
interior, a uma alegria profunda e ao
otimismo sereno da esperanca: spe
gaudentes (Rom 12,12). Saber-nos
filhos de Deus também nos leva a
amar o mundo, que saiu bom das
maos de nosso Pai Deus, e a
enfrentar a vida com a consciéncia
clara de que se pode fazer o bem,
vencer o pecado e levar o mundo a
Deus. O Papa Francisco expressou
essa ideia contemplando nossa Mae:
“De Maria, cheia de graca,
aprendemos que a liberdade crista é
algo mais do que a simples libertacéo
do pecado. E a liberdade que nos
permite ver as realidades terrenas
com uma nova luz espiritual, a
liberdade de amar a Deus e nossos
irmdos com um coragao puro e viver
na alegre esperanca da vinda do
Reino de Cristo”[13].



Liberdade de espirito

5. Agir livremente, sem coerc¢do de
nenhum tipo, é caracteristico da
dignidade humana e, mais ainda, da
dignidade das filhas e dos filhos de
Deus. Ao mesmo tempo, € necessario
“fortalecer o apreco por uma
liberdade ndo arbitraria, mas
verdadeiramente humanizada pelo
reconhecimento do bem que a
precede”[14]: uma liberdade
reconciliada com Deus.

Por essa razdo, gostaria de me deter
a considerar a importancia da
liberdade de espirito. Nao me refiro
ao sentido ambiguo, que as vezes
também é dado a esta expressdo: agir
de acordo com 0s nossos proprios
caprichos e em atitude de resisténcia
a qualquer regra. Na realidade, a
liberdade de todas as pessoas
humanas é materialmente limitada
por deveres naturais e compromissos
adquiridos (familiares, profissionais,



civicos etc.). No entanto, podemos
agir livremente em tudo, se o
fizermos por amor: “Dilige et quod vis
fac: Ama e faz o que quiseres”[15]. A
verdadeira liberdade de espirito €
essa capacidade e atitude habitual de
agir por amor, especialmente no
esforgo de seguir o que, em cada
circunstancia, Deus pede a cada um.

“Amas-me?” (Jo 21,17): a vida crista é
uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a esta
pergunta do Senhor. Portanto, “nada
mais falso do que opor a liberdade a
entrega de si, porque essa entrega
surge como consequéncia da
liberdade. Reparemos: quando uma
made se sacrifica por amor aos seus
filhos, fez uma opcao; e, conforme
for a medida desse amor, assim se
manifestara a sua liberdade. Se esse
amor for grande, a liberdade se
mostrara fecunda, e o bem dos filhos
procedera dessa bendita liberdade,
que implica entrega, e procedera



dessa bendita entrega, que é
precisamente liberdade”[16].

Neste horizonte entende-se que
encorajar a liberdade de cada um
ndo equivale a diminuir a exigéncia.
Quanto mais livres somos, mais
podemos amar. E 0 amor é exigente:
“tudo desculpa, tudo cré, tudo espera,
tudo suporta” (1 Cor 13, 7). Por sua
vez, Crescer no amor € crescer em
liberdade, ser mais livre. Nas
palavras de Sdo Tomas de Aquino:
“Quanto aliquis plus habet de caritate,
plus habet de libertate”[17]. Quanto
mais intensa for nossa caridade, mais
livres seremos. Nos também agimos
com liberdade de espirito quando
ndo sentimos vontade de fazer algo
ou achamos aquilo especialmente
custoso, se o fazemos por amor, ou
seja, ndo porque gostamos, mas
porque queremos mesmo “Devemos
sentir-nos filhos de Deus e viver com
0 empenho de cumprir a vontade do
nosso Pai, de realizar tudo segundo o



querer de Deus, simplesmente
porque queremos mesmo, que € a
razdo mais sobrenatural”.[18]

6. A alegria também é uma
manifestacdo da liberdade de
espirito. “No terreno humano — nos
diz Sdo Josemaria —, quero deixar-vos
em herancga o amor a liberdade e o
bom humor”[19]. Sdo duas
realidades que parecem muito
diferentes, mas que estdo conectadas,
porque saber-nos livres para amar
leva-nos a experimentar a alegria na
alma e com ela o bom humor: um
olhar para o mundo que, além do
simples carater natural, nos permite
ver o lado positivo — e, em alguns
casos, divertido — das coisas e das
situagdes. Como diz o Papa Francisco,
Deus “é o autor da alegria, o Criador
da alegria. E esta alegria no Espirito
nos da a verdadeira liberdade crista.
Sem alegria, os cristdos ndo podemos
ser livres: tornamo-nos escravos das
nossas tristezas”[20].



Essa alegria é chamada a invadir
tudo na nossa vida. Deus nos quer
contentes. Ao falar aos Apostolos,
Jesus também nos fala a nés: “Que a
minha alegria esteja em vos e que a
vossa alegria seja completa” (Jo
15,11). E por isso que podemos
cumprir com alegria também os
deveres que podem ser
desagradaveis. Como nos diz Sdo
Josemaria, “ndo é legitimo pensar
que sO é possivel fazer com alegria o
trabalho de que gostamos”[21]. Pode
ser feito com alegria — e ndo de ma
vontade — aquilo que custa, aquilo de
que ndo gostamos, se for feito por e
com amor e, portanto, livremente.
Fazendo sua oragdo em voz alta, em
28 de abril de 1963, Sdo Josemaria
explicou as luzes que havia recebido
no distante ano de 1931: “Tu fizeste,
Senhor, que eu entendesse que ter a
Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razdo - vejo-o com mais
clareza do que nunca - € esta: ter a
Cruz é identificar-se com Cristo, é ser



Cristo e, por isso, ser filho de
Deus”[22].

7. Toda a lei divina, e tudo o que €
vontade de Deus para cada um, ndo é
uma lei que oprima a liberdade. Pelo
contrario, € lex perfecta libertatis (cf.
Tg,1,25): a lei perfeita de liberdade,
como o proprio Evangelho, porque
toda ela estd resumida na lei do
amor, e ndo apenas como uma
norma externa que manda amar,
mas ao mesmo tempo como graga
interior que nos da a forga para
amar. “Pondus meum amor meus":
meu amor é o0 meu peso, dizia Santo
Agostinho[23], referindo-se, ndo ao
fato 6bvio de que as vezes amar é
custoso, mas a realidade de que o
amor que levamos no coracgao é o
que nos move, o que nos leva a toda
a parte. “Eo feror, quocumque feror",
aonde quer que eu va, é ele quem me
leva[24]. Pensemos, cada uma e cada
um, qual é o amor que me leva a toda
a parte?



Quem deixa que o Amor de Deus
tome conta do seu coracdo
experimenta pessoalmente até que
ponto “a liberdade e a entrega ndo se
contradizem; elas se apoiam
mutuamente. SO por amor se pode
entregar a liberdade. Nao concebo
outro tipo de desprendimento. Nao é
um jogo de palavras, mais ou menos
acertado. Na entrega voluntaria, em
cada momento dessa dedicacdo, a
liberdade renova o amor, e renovar-
se é ser continuamente jovem,
generoso, capaz de grandes ideais e
de grandes sacrificios”[25]. Deste
modo, a obediéncia a Deus, portanto,
ndo € apenas um ato livre, mas
também um ato libertador.

“Eu tenho um alimento que vos ndo
conheceis”, diz Jesus a seus
discipulos: “Meu alimento é fazer a
vontade daquele que me enviou e
completar a sua obra” (Jo 4, 32-34).
Para Jesus, obedecer ao Pai é
alimento: o que lhe da forca. E



também para naés: ser um discipulo
de Jesus, como explicava S&do Jodo
Paulo II, consiste em “aderir a
propria pessoa de Jesus, compartilhar
a sua vida e o seu destino, participar
da sua obediéncia livre e amorosa a
vontade do Pai”’[26].

Bento XVI aprofunda nessa intima
relacdo entre liberdade e entrega:
“Em sua obediéncia ao Pai, Jesus
realiza a sua liberdade como uma
escolha consciente motivada pelo
amor. Quem é mais livre do que Ele,
que é o Todo-Poderoso? Mas Ele ndo
viveu a sua liberdade como arbitrio
ou dominio. Ele a viveu como um
servico. Desta forma, ele “encheu” a
liberdade de conteudo, que, de outra
forma, seria apenas a possibilidade
"vazia" de fazer ou ndo fazer alguma
coisa. A liberdade, como a propria
vida do homem, ganha sentido
através do amor. (...) Portanto, a
liberdade cristd nao é de forma
alguma arbitrariedade. F o



seguimento de Cristo na entrega de si
até o sacrificio da cruz. Pode parecer
um paradoxo, mas o Senhor viveu o
auge de sua liberdade na cruz, como
cume do amor. Quando gritavam no
Calvario dirigindo-se a Ele: "Se és o
Filho de Deus, desce da cruz", Ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
precisamente ao permanecer nesse
patibulo para cumprir em
profundidade a vontade
misericordiosa do Pai”[27].

“Tu me seduziste, Senhor; e eu me
deixei seduzir! Foste mais forte do
que eu e me subjugaste!” (Jr 20, 7).
Que ampliddo de sentimentos se
reflete nesta oracao do profeta
Jeremias! Perceber a prdpria vocacao
como um dom de Deus - e ndo como
uma simples teia de obrigacdes —,
mesmo quando sofremos, é também
uma manifestacdo de liberdade de
espirito. Como é libertador saber que
Deus nos ama como somos, € nos



chama, em primeiro lugar, a
deixarmos que Ele nos ame.

8. A liberdade de espirito também
significa ndo nos amarrarmos a
obrigacdes que ndo existem; saber
prescindir e mudar com flexibilidade
muitos detalhes da vida que
dependem da nossa livre iniciativa
pessoal. Como dom Javier nos
escreveu ha vinte anos, “ha, é claro,
acoes devidas e outras que nao o sao
em sua materialidade concreta. Mas
tanto nas primeiras como atraves das
segundas devemos procurar livre e
responsavelmente o cumprimento do
mandamento supremo do amor a
Deus: assim somos livres e
obedientes ao mesmo tempo e a
qualquer momento”[28].

Devemos manter sempre na Obra o
ambiente de confianga e de liberdade
que facilita manifestar a quem
corresponda o0 que nos preocupa,
comentar o que ndo compreendemos



OUu 0 que nos parece que deveria
melhorar. Ao mesmo tempo, esse
clima de confianca também é
alimentado pela lealdade e paciéncia
para lidar, com serenidade e bom
humor, com limita¢des humanas,
situacdes que nos contrariem etc.
Essa é a atitude de um bom filho,
que, no exercicio de sua liberdade,
protege bens maiores do que o seu
proprio ponto de vista, mesmo que
esteja convencido de que tem razao:
bens como a unidade e a paz
familiar, que ndo tém preco. Pelo
contrario, “quando nossas ideias nos
separam dos outros, quando nos
levam a romper a comunhado, a
unidade com nossos irmaos, é um
sinal claro de que ndo estamos
trabalhando de acordo com o espirito
de Deus”[29].

9. Embora as vezes algumas
situacdes possam fazer-nos sofrer,
Deus se serve delas com frequéncia
para nos identificar com Jesus. Como



a Carta aos Hebreus diz, Ele
“aprendeu a obediéncia através do
sofrimento” (Hb 5,8) e trouxe a
“salvacdo eterna para todos os que
lhe obedecem” (5,9): Ele nos trouxe a
liberdade dos filhos de Deus. Aceitar
as limitag6es humanas que todos
temos, sem renunciar a supera-las
tanto quanto possivel, também é
manifestacdo e fonte de liberdade de
espirito. Pensem, por contraste, na
triste atitude do filho mais velho da
parabola (Lc 15, 25-30): como lanca
em rosto a seu pai e diz tantas coisas
que manteve guardadas na sua alma
com amargura e nao é capaz de se
juntar a alegria familiar. A sua
liberdade foi ficando pequena e
egoista, incapaz de amar, de
entender que “tudo o que é meu é
teu” (Lc 15,31). Ele morava em sua
casa, mas ndo era livre, porque seu
coracdo estava fora.

Que bela é, por contraste, a historia
de Ruth, a moabita, na qual a



liberdade e a entrega arraigam em
um profundo sentido de pertenca a
familia. £ comovente ver como esta
mulher responde a insisténcia de sua
sogra, que a encorajou a reconstruir
a sua vida voltando para a sua terra:
“Nao insistas comigo para eu te
abandonar e deixar a tua
companhia. Para onde fores, eu irei,
e onde quer que passes a noite,
pernoitarei contigo. O teu povo € o
meu povo, o teu Deus é o meu Deus,
onde quer que venhas a morrer ai eu
quero morrer e al quero ser
sepultada” (Rt 1, 16-17).

Por fim, ao contemplar a Santissima
Virgem, torna-se ainda mais claro
como a liberdade se manifesta na
entrega fiel. “Consideremos agora o
momento sublime em que o Arcanjo
Sao Gabriel anuncia a Santa Maria o
designio do Altissimo. A nossa Mae
escuta, e a seguir pergunta, para
compreender melhor o que o Senhor
lhe pede; depois vem a resposta



firme: Fiat! (Lc 1,38) — faca-se em
mim segundo a tua palavra! -, o fruto
da melhor liberdade: a de decidir-se
por Deus”[30].

Formar e governar pessoas livres

10. Na formacao, a direcao espiritual
pessoal tem um papel importante, e
sempre deve se desenvolver em um
clima de liberdade, e orientar-se a
formar pessoas que se sintam “livres
como passaros”[31]. Nesse sentido,
Sao Josemaria escreve, referindo-se a
quem recebe as conversas pessoais
de seus irmaos, que “a autoridade do
diretor espiritual ndo é potestade.
Deixem sempre uma grande
liberdade de espirito as almas.
Pensem no que tantas vezes lhes
disse: porque quero realmente, me
parece a razdo mais sobrenatural de
todas. A funcdo do diretor espiritual
€ ajudar a que a alma queira — a que
queira mesmo — cumprir a vontade de
Deus. Nao mandem,



aconselhem”[32]. Com os conselhos
da direcéo espiritual, procura-se
secundar a acdo do Espirito Santo em
cada alma e ajuda-la a situar-se
diante de Deus e diante de seus
proprios deveres com liberdade e
responsabilidade pessoais porque,
“ao criar as almas, Deus nao se
repete. Cada um é como é, e cada um
deve ser tratado como Deus o fez e
como Deus o conduz”[33].

Junto ao conselho, normalmente
podera vir a carinhosa exortacao que
facilita a convicgdo de que sempre
vale a pena se esforgar para ser fiel
por amor, livremente. Também na
direcdo espiritual, se pode dar
algumas vezes — com clareza, mas
sempre com carinho e delicadeza -
um “conselho imperativo”, que
lembre da obrigacdo de cumprir um
dever. A forca desse conselho, no
entanto, ndo viria do conselho em si,
mas desse dever. Quando ha
confianga, pode-se e deve-se falar



assim, e quem recebe essa
adverténcia a agradece, porque
reconhece nesse gesto a fortaleza e o
carinho de um irméo mais velho.

11. A formacao, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a exigéncia
necessaria, tende, em uma medida
importante, a abrir horizontes. Pelo
contrario, se nos limitassemos a
exigir e a ser exigidos, poderiamos
acabar vendo apenas o que nao
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitagoes, esquecendo 0 mais
importante: o amor de Deus por nés.

Nesse mesmo contexto, lembremos
que, como Sao Josemaria nos
ensinou, “na Obra, somos muito
amigos da liberdade, e também o
somos na vida interior: nao nos
apegamos a esquemas ou métodos
(...). HA muito — deve haver muito -
de autodeterminacdo inclusive na
vida espiritual”[34]. Por isso, a
sinceridade na direcdo espiritual,



que nos leva a abrir livremente a
alma para receber aconselhamento,
leva-nos também a iniciativa pessoal,
a manifestar com liberdade o que
vemos como pontos possiveis para a
nossa luta interior por identificar-
nos cada vez mais com Jesus Cristo.

Por esta razdo, a formacao,
transmitindo o mesmo espirito a
todos, ndo produz uniformidade, mas
unidade. De forma expressiva, Sdo
Josemaria dizia que, na Obra “pode-
se percorrer o caminho de muitas
maneiras. Pode-se caminhar a
direita, & esquerda, em ziguezague,
andando a pé ou a cavalo. Ha cem
mil maneiras de seguir o caminho
divino: de acordo com as
circunstancias, sera obrigatdrio para
cada um seguir um ou outro desses
procedimentos, porque € o que a sua
consciéncia lhe impde. A Unica coisa
necessaria é ndo sair do
caminho”[35]. O espirito da Obra, tal
como o Evangelho, ndo se sobrepde



a0 nosso ser, mas o vivifica: é uma
semente destinada a crescer na terra
de cada um.

12. Na formacao, também é
importante evitar que um desejo
excessivo de seguranca ou de
protecdo encolha a nossa alma, nos
diminua. “Os que encontraram Cristo
ndo podem fechar-se no seu
ambiente: triste coisa seria esse
empequenecimento! Tém que abrir-
se em leque para chegar a todas as
almas”[36]. Como é importante,
entdo, ser formados na necessidade
de viver sem medo de errar, sem
medo de ndo estar a altura, sem
medo de um ambiente adverso; e,
com visao sobrenatural, envolver-
nos — com prudéncia e decisdo — em
nosso ambiente social e profissional.

O amor a liberdade também se
manifesta, portanto, na
espontaneidade e iniciativa no
apostolado, que se harmoniza com o0s



encargos apostolicos concretos. E
importante termos sempre em mente
que “o nosso apostolado € acima de
tudo um apostolado pessoal”.[37] O
mesmo se aplica a promocgao das
atividades apostdlicas por parte dos
diretores: “Nunca quis amarra-los,
pelo contrario, tenho procurado que
VvOoCés agissem com uma grande
liberdade. Na sua acdo apostolica,
devem ter iniciativa, dentro da
amplissima margem que delineia o
nosso espirito, para assim encontrar
—em cada lugar, em cada ambiente e
em cada tempo — as atividades que
melhor se adaptem as
circunstancias”[38].

13. Outra manifestacdo importante
do amor a liberdade esta presente no
governo pastoral, que corresponde
ao Prelado e seus Vigarios, com a
ajuda de seus Conselhos
correspondentes. Meditemos, mais
uma vez, com gratidao, estas
palavras de Sdo Josemaria: “Como



uma consequéncia desse espirito de
liberdade, a formacdo — e o governo —
na Obra se baseia na confianca (...).
Nada se consegue com um governo
fundado na desconfianca. Pelo
contrario, é fecundo mandar e
formar com respeito pelas almas,
desenvolvendo nelas a verdadeira e
santa liberdade dos filhos de Deus,
ensinando-as a administrar sua
propria liberdade. Formar e
governar é amar”[39].

Mandar com respeito as almas €, em
primeiro lugar, respeitar
delicadamente a interioridade das
consciéncias, sem confundir o
governo com a direcdo espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir os mandatos daquilo que
sdo apenas exortacoes, conselhos ou
sugestdes oportunas. E, em terceiro
lugar — mas nem por isso menos
importante — é governar com tanta
confianca nos outros, que se conte
sempre, na medida do possivel, com



a opinido das pessoas interessadas.
Essa atitude daqueles que governam,
a sua disposicdo de escutar, € uma
manifestacdo maravilhosa de que a
Obra é familia.

Também temos uma grata
experiéncia da plena liberdade que
existe no Opus Dei nas questdes
econdmicas, politicas, teologicas
opindveis etc. “No que nao € de fé,
cada um pensa e age como quer, com
a mais completa liberdade e
responsabilidade pessoal. E o
pluralismo que, logica e
sociologicamente, deriva desse fato,
ndo constitui nenhum problema para
a Obra: mais ainda, esse pluralismo €
uma manifestacdo do bom
espirito”[40]. Esse pluralismo deve
ser amado e promovido, ainda que as
vezes a diversidade possa ser custosa
para alguém. Quem ama a liberdade
consegue ver o que ha de positivo e
amavel naquilo que os outros



pensam e fazem dentro desses
amplos ambitos da livre opinido.

No que diz respeito ao modo de
realizar o governo, Sao Josemaria
estabeleceu e sempre recordou com
forca a colegialidade, que é outra
manifestacao desse espirito de
liberdade que impregna a vida no
Opus Dei: “tenho-lhes repetido em
inumeras circunstancias, e vou
repeti-lo muito mais ao longo da
minha vida, que exijo na Obra, em
todos os niveis, um governo colegial:
para que nfo se caia na tirania. E
uma manifestacao de prudéncia,
porque, com o0 governo colegial,
estudam-se mais facilmente os
assuntos, corrigem-se melhor os
erros, aperfeicoam-se com maior
eficacia as tarefas apostolicas que ja
caminham bem”[41].

A colegialidade ndo é apenas ou
principalmente um método ou
sistema de funcionamento para a



tomada de decisdes. F, acima de
tudo, um espirito enraizado na
conviccdo de que todos nds podemos
e precisamos receber dos outros
luzes, dados etc., que nos ajudem a
melhorar e até mesmo a mudar a
nossa opinido. Ao mesmo tempo, isso
traz consigo precisamente o respeito
— mais ainda, a positiva promocao —
da liberdade dos que nos rodeiam,
para que eles possam expressar sem
dificuldade alguma, os seus pontos
de vista.

Respeito e defesa da liberdade no
apostolado

14. O apostolado tem a sua origem no
sincero desejo de facilitar aos outros
0 encontro com Jesus Cristo ou uma
maior intimidade com Ele. "Nossa
atitude — diante das almas - é assim
resumida nesta expressdo do
Apostolo, que é quase um grito:
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Cor 16,24): meu



carinho por todos vocés, em Cristo
Jesus. Com a caridade, vocés serdo
semeadores de paz e alegria no
mundo, amando e defendendo a
liberdade pessoal das almas, a
liberdade que Cristo respeita e
ganhou para nos (cf. Gl 4,31)”[42].

Amamos, em primeiro lugar, a
liberdade das pessoas que ajudamos
a se aproximarem do Senhor, no
apostolado de amizade e confidéncia,
que Sdo Josemaria nos convida a
realizar com o testemunho e a
palavra. “Também na agdo apostolica
—melhor: principalmente na agdo
apostolica —, queremos que ndo haja
nem o menor sinal de coacdo. Deus
quer ser servido em liberdade e,
portanto, um apostolado que nao
respeitasse a liberdade das
consciéncias nao seria reto”.[43]

A verdadeira amizade implica um
sincero carinho mutuo, que é a
verdadeira protecdo da liberdade e



da intimidade reciprocas. O
apostolado ndo funciona como algo
sobreposto a amizade, porque —
como ja lhes escrevi — “ndo fazemos
apostolado, somos apostolos! ”[44]: a
propria amizade é apostolado. A
propria amizade é um didlogo, em
que damos e recebemos luz; em que
surgem projetos, numa mutua
abertura de horizontes, em que nos
alegramos pelo que é bom e nos
apoiamos no que é dificil: em que
passamos bons momentos porque
Deus nos quer contentes.

15. Como vocés sabem, o
proselitismo, entendido no seu
sentido original, é uma realidade
positiva, equivalente a atividade
missiondria de difusdo do
Evangelho[45]. E assim que sdo
Josemaria sempre o entendeu, e ndo
no sentido negativo que esse termo
adquiriu nos ultimos tempos. No
entanto, é necessario ter em mente
que, diversamente do que



desejariamos, as vezes as palavras
adquirem conotacdes diferentes das
que tinham na sua origem. Portanto,
dependendo do contexto, calibrem a
oportunidade de usar esse termo,
porque as vezes 0S Seus
interlocutores podem entender algo
diferente do que vocés querem dizer.

O respeito e a defesa da liberdade de
todos também se manifestam — mais
ainda, se possivel — ao propormos a
uma pessoa a possibilidade do
chamado de Deus para a Obra.
Liberdade para que se aconselhe
com quem desejar e, acima de tudo,
liberdade total no discernimento de
sua possivel vocacao e na
consequente decisdo. Sdo Josemaria,
comentando sobre um termo forte do
Evangelho, o compelle intrare —
obriga a entrar — da parabola (Lc
14,23), escreve: “Como o respeito pela
liberdade pessoal de todos é
caracteristica capital do nosso
espirito, o compelle intrare, que vocés



devem viver no proselitismo, nédo é
como um empurrdo material, mas
sim a abundéancia de luz, de
doutrina; é o estimulo espiritual de
sua oracao e de seu trabalho, que é
testemunho auténtico da doutrina; é
0 conjunto de sacrificios, que vocés
sabem oferecer; o sorriso que vem a
sua boca, porque vocés sao filhos de
Deus: filiacdo, que os enche de uma
felicidade serena — embora na sua
vida, as vezes, nao faltem
contradi¢des —, que outros veem e
invejam. Acrescentem a tudo isso a
sua delicadeza e a sua simpatia
humana, e teremos o conteudo do
compelle intrere”[46]. Como é claro,
assim, para nos que a Obra cresce e
deve crescer sempre em um clima de
liberdade, apresentando — com
decisdo e com simplicidade — a beleza
deslumbrante de viver com Deus.



16. Veritas liberabit vos (Jo 8,32).
Todas as promessas de libertacdo que
se sucedem ao longo dos séculos sao
verdadeiras na medida em que sdo
alimentadas pela Verdade sobre Deus
e sobre o homem; a Verdade, que é
uma Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade
e Vida (cf. Jo 4,6). “Também hoje,
depois de dois mil anos, Cristo nos
aparece como Aquele que traz ao
homem a liberdade baseada na
verdade, como Aquele que liberta o
homem de tudo aquilo que o limita,
que diminui e quase destroi esta
liberdade em suas proprias raizes, na
alma do homem, em seu coracdo, em
sua consciéncia”[47].

Deus nos deu a liberdade para
sempre: este dom ndo € algo
temporario, para exercitar apenas
durante esta vida na terra. A
liberdade, como o amor, "nunca
acaba" (1 Cor 13,8): permanece no
Céu. O nosso caminho até 1a é
precisamente um caminho rumo a



liberdade gloriosa dos filhos de Deus:
in libertatem glorice filiorum Dei (Rom
8,21). No Céu, a liberdade néo s6 nao
desaparecera, como alcangara a sua
plenitude: a de abracar o Amor de
Deus. “Um grande Amor te espera no
Céu: sem traicdes, sem enganos: todo
o0 amor, toda a beleza, toda a
grandeza, toda a ciéncia...! E sem
enjoar: saciar-te-a sem saciar”[48]. Se
formos fiéis, pela misericordia de
Deus, no Céu seremos plenamente
livres, pela plenitude do amor.

Com todo carinho vos abencoa
0 vosso Padre,

Roma, 9 de janeiro de 2018,
aniversario do nascimento de sao
Josemaria.

[1] Sdo Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22, Citado em A. Vazquez de Prada, O



Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, p. 475

[2] Francisco. Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, n.170.

[3] Sdo Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
3

[4] Bento XVI, Enc. Spe salvi 30-
XI-2007, n.24.

[5] Ibid.

[6] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n.129.

[7] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[8] Sdo Josemaria, Via Sacra, X
estacao.

[9] Amigos de Deus, n. 26

[10] Ibid.



[11] Cfr. Santo Agostinho, Confissoes,
111, 6,11.

[12] Amigos de Dios, n. 27.
[13] Francisco, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Bento XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n.68.

[15] Santo Agostinho, In Epist Ioan.ad
Parthos, VII,8.

[16] Amigos de Deus, n. 30

[17] Sdo Tomas de Aquino, In IIT
Sent., d.29, q.un,, a. 8, qla. 3 s.c.1.

[18] E Cristo que passa, n.17

[19] S&o Josemaria, Carta 31-V-1954,
n.22, Citado em A. Vazquez de Prada,
O Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, p. 475.

[20] Francisco, Homilia, 31-V-2013.



[21] S&o Josemaria, Carta 29-XII-1947,
n.106.

[22] S&0 Josemaria, anotacdes de
uma meditacdo, 28-IV-1963, Citado
em P. Urbano, O Homem de Villa
Tevere, Quadrante, Sdo Paulo.

[23] Santo Agostinho, Confissdes, XIII,
9, 10.

[24] Ibid.
[25] Amigos de Deus, n.31.

[26] Sdo Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n.19

[27] Bento XVI, Discurso no Angelis,
1-VII-2007.

[28] Javier Echevarria, Carta
pastoral, 14-11-1997, n. 15

[29] E Cristo que passa, n. 17.

[30] Amigos de Deus, n.25



[31] S&o Josemaria, Carta 14-1X-1951,
n.38

[32] S&o Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 38

[33] Ibid.

[34] S&o Josemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 70.

[35] S&o Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
19.

[36] S&o Josemaria, Sulco, n.193.

[37] S&o Josemaria, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] Sao Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 46.

[39] S&o Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
39.

[40] S&o Josemaria, Entrevistas, n. 98.



[41] S&o Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5, Citado em A. Vazquez de Prada,
O Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, p. 268.

[42] S&o Josemaria, Carta 16-VII-1933,
n.3

[43] S&o Josemaria, Carta 9-1-1932, n.
66

[44] Carta pastoral, 14-II- 2017, n. 9.

[45] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal acerca
de alguns aspectos da evangelizagdo,
3-XII-2007, n. 12 y nota 49.

[46] S&o Josemaria, Carta, 24-X-1942,
n9

[47] S&o Jodo Paulo I, Enc.
Redemptor hominis, 4-111-1979, n.12

[48] S&o Josemaria, Forja, n. 995.




Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Proibida a divulgacao publica, total
ou parcial,

sem autorizacdo expressa do
detentor dos direitos autorais)

(Pro manuscrito)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

	Carta do Prelado (9 janeiro de 2018)

