
opusdei.org

Carta do Prelado (9
janeiro de 2018)

São Josemaria dizia aos seus
filhos do Opus Dei que a
herança que deixaria seria “o
amor à liberdade e o bom
humor”. Seguindo os seus
ensinamentos, o prelado
convida nesta carta a agradecer
esta herança e refletir sobre o
dom da liberdade.

17/01/2018

Queridíssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e meus filhos!



1. Nos últimos meses, seguindo uma
orientação do Congresso geral,
muitas vezes me tenho referido à
liberdade. Agora, com estas páginas,
desejo que nos lembremos de alguns
aspectos deste grande dom de Deus,
seguindo os ensinamentos de são
Josemaria, que em toda a sua vida foi
um apaixonado pela liberdade. “Não
me cansarei de repetir, meus filhos –
escreveu ele numa ocasião –, que
uma das mais evidentes
características do Opus Dei é o seu
amor à liberdade e à
compreensão”[1]. Agradeçamos
muito a Deus ao reler e meditar suas
palavras. Ao mesmo tempo,
procuremos examinar, cada uma e
cada um, como traduzi-las melhor na
nossa vida pessoal, com a graça de
Deus. Assim, estaremos também em
melhores condições para ajudar a
que mais almas possam alcançar “a
liberdade da glória dos filhos de
Deus” (Rom 8,21),



A paixão pela liberdade, a sua
exigência por parte de pessoas e
povos, é um sinal positivo do nosso
tempo. Reconhecer a liberdade de
cada mulher e de cada homem
significa reconhecer que são pessoas:
donos e responsáveis por seus
próprios atos, com a possibilidade de
orientar a sua própria existência.
Embora a liberdade nem sempre leve
a desenvolver o melhor de cada um,
nunca poderemos exagerar a sua
importância, porque se não fossemos
livres, não poderíamos amar.

Mas é uma pena que, em muitos
ambientes, exista um grande
desconhecimento do que realmente é
a liberdade. Frequentemente se
pretende uma liberdade ilusória sem
limites, como meta final do
progresso, embora não raro seja
necessário lamentar também muitas
formas de opressão e liberdades
aparentes que na verdade são
correntes que escravizam. Uma



liberdade que, mais cedo ou mais
tarde, revela-se vazia. “Alguns
acreditam que são livres – escreve o
Papa –, quando caminham à margem
de Deus, sem perceber que
permanecem existencialmente
órfãos, indefesos, sem um lar para
onde sempre retornar. Deixam de ser
peregrinos e se tornam errantes”[2].

Chamados à liberdade

2. Fomos “chamados à liberdade” (Gl
5,13). A própria Criação é uma
manifestação da liberdade divina. Os
relatos do Gênesis deixam entrever o
amor criador de Deus, a sua alegria
por comunicar ao mundo a sua
bondade, a sua beleza (Gn 1,31), e ao
homem a sua liberdade (cf. Gn
1,26-29). Ao chamar cada um de nós
à existência, Deus nos fez capazes de
escolher e querer o bem, e de
corresponder com amor ao seu
Amor. No entanto, a nossa limitação
como criaturas também torna



possível afastar-nos de Deus. “É um
mistério da Sabedoria divina que, ao
criar o homem à sua imagem e
semelhança (cf. Gn 1,26), Ele tenha
desejado assumir o risco sublime da
liberdade humana”[3].

Esse risco, desde o início da história,
conduziu efetivamente à rejeição do
Amor de Deus pelo pecado original.
Assim, a força da liberdade humana
ficou enfraquecida para o bem, e a
vontade ficou um tanto inclinada
para o pecado. Depois, os pecados
pessoais enfraquecem ainda mais a
liberdade, e é por isso que o pecado
sempre implica, em maior ou menor
grau, uma escravidão (cf. Rm
6,17.20). No entanto, “o homem
continua sendo sempre livre”[4].
Embora “a sua liberdade também
seja sempre frágil”[5], continua a ser
um bem essencial de cada pessoa
humana, e deve ser protegida. Deus é
o primeiro a respeitá-la e amá-la,



porque “Ele não quer escravos, mas
filhos”[6].

3. “Onde, porém, abundou o pecado,
superabundou a graça.” (Rm 5, 20).
Com a graça, surge uma nova e
superior liberdade para a qual
“Cristo nos libertou” (Gl 5,1). O
Senhor nos livra do pecado por meio
das suas palavras e obras: todas têm
eficácia redentora. É por isso que
“sobre todos os mistérios da nossa fé
católica adeja esse canto à
liberdade”[7]. Frequentemente
lembro a vocês a necessidade de
Jesus Cristo estar no centro de nossa
vida. Para descobrir o sentido mais
profundo da liberdade, devemos
contemplá-Lo. Ficamos maravilhados
com a liberdade de um Deus que, por
puro amor, decide aniquilar-se
assumindo carne como a nossa. Uma
liberdade que se vai manifestando
diante de nós, em sua passagem pela
terra, até o sacrifício da Cruz: “Eu
dou a minha vida para retomá-la.



Ninguém a tira de mim, pois eu a
entrego livremente (Jo 10,17-18)”.
Não houve na história da
humanidade um ato tão
profundamente livre como a entrega
do Senhor na Cruz: Ele “entrega-se à
morte com a plena liberdade do
Amor”[8].

O Evangelho de São João narra um
diálogo do Senhor com alguns que
acreditaram n’Ele. Uma promessa
ressoa com força entre as palavras de
Jesus: “Veritas liberabit vos, a
verdade vos fará livres” (Jo 8,32).
“Que verdade é esta – perguntava-se
São Josemaria –, que inicia e leva a
termo o caminho da liberdade ao
longo de nossas vidas? Vou resumi-la
com a alegria e a certeza que provêm
da relação entre Deus e suas
criaturas: saber que saímos das mãos
de Deus, que somos o objeto da
predileção da Santíssima Trindade,
que somos filhos de um grande Pai.
Peço ao meu Senhor que nos



decidamos a perceber isso, a
saboreá-lo dia a dia: dessa forma,
agiremos como pessoas livres”[9].

4. A nossa filiação divina faz com que
a nossa liberdade possa se expandir
com toda a força que Deus lhe
conferiu. Não é emancipando-nos da
casa do Pai que somos livres, mas
abraçando a nossa condição de
filhos. “Aquele que não se sabe filho
de Deus, desconhece a sua verdade
mais íntima”[10]: vive de costas para
si mesmo, em conflito consigo
mesmo. Por isso, como é libertador
saber que Deus nos ama! Como é
libertador o perdão de Deus, que nos
permite voltar a nós mesmos e ao
nosso verdadeiro lar (cf. Lc 15,
17-24)! Ao perdoar os outros, enfim,
também experimentamos essa
libertação.

A fé no amor que Deus tem por cada
uma e cada um (1 Jo 4,16) leva-nos a
corresponder por amor. Nós



podemos amar porque Ele nos amou
primeiro (cf. 1 Jo 4,10). Sabermos que
o infinito Amor de Deus é encontrado
não só na origem de nossa existência,
mas também em cada instante,
porque Ele é mais íntimo para nós do
que nós mesmos[11], enche-nos de
segurança. Saber que Deus nos
espera em cada pessoa (cfr. Mt
25,40), e que quer fazer-se presente
em suas vidas também através de
nós, leva-nos a procurar dar a
mancheias tudo o que recebemos. E
em nossa vida, minhas filhas e filhos,
recebemos e continuamos a receber
muito amor. Dar isso a Deus e aos
outros é o ato mais próprio da
liberdade. O amor realiza a
liberdade, redime-a: faz com que ela
encontre a sua origem e seu fim no
Amor de Deus. “A liberdade adquire
o seu sentido autêntico quando é
exercida em serviço da verdade que
resgata, quando a gastamos em
proclamar o Amor infinito de Deus,



que nos desata de todas as
escravidões”[12].

O sentido da filiação divina leva,
portanto, a uma grande liberdade
interior, a uma alegria profunda e ao
otimismo sereno da esperança: spe
gaudentes (Rom 12,12). Saber-nos
filhos de Deus também nos leva a
amar o mundo, que saiu bom das
mãos de nosso Pai Deus, e a
enfrentar a vida com a consciência
clara de que se pode fazer o bem,
vencer o pecado e levar o mundo a
Deus. O Papa Francisco expressou
essa ideia contemplando nossa Mãe:
“De Maria, cheia de graça,
aprendemos que a liberdade cristã é
algo mais do que a simples libertação
do pecado. É a liberdade que nos
permite ver as realidades terrenas
com uma nova luz espiritual, a
liberdade de amar a Deus e nossos
irmãos com um coração puro e viver
na alegre esperança da vinda do
Reino de Cristo”[13].



Liberdade de espírito

5. Agir livremente, sem coerção de
nenhum tipo, é característico da
dignidade humana e, mais ainda, da
dignidade das filhas e dos filhos de
Deus. Ao mesmo tempo, é necessário
“fortalecer o apreço por uma
liberdade não arbitrária, mas
verdadeiramente humanizada pelo
reconhecimento do bem que a
precede”[14]: uma liberdade
reconciliada com Deus.

Por essa razão, gostaria de me deter
a considerar a importância da 
liberdade de espírito. Não me refiro
ao sentido ambíguo, que às vezes
também é dado a esta expressão: agir
de acordo com os nossos próprios
caprichos e em atitude de resistência
a qualquer regra. Na realidade, a
liberdade de todas as pessoas
humanas é materialmente limitada
por deveres naturais e compromissos
adquiridos (familiares, profissionais,



cívicos etc.). No entanto, podemos
agir livremente em tudo, se o
fizermos por amor: “Dilige et quod vis
fac: Ama e faz o que quiseres”[15]. A
verdadeira liberdade de espírito é
essa capacidade e atitude habitual de
agir por amor, especialmente no
esforço de seguir o que, em cada
circunstância, Deus pede a cada um.

“Amas-me?” (Jo 21,17): a vida cristã é
uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a esta
pergunta do Senhor. Portanto, “nada
mais falso do que opor a liberdade à
entrega de si, porque essa entrega
surge como consequência da
liberdade. Reparemos: quando uma
mãe se sacrifica por amor aos seus
filhos, fez uma opção; e, conforme
for a medida desse amor, assim se
manifestará a sua liberdade. Se esse
amor for grande, a liberdade se
mostrará fecunda, e o bem dos filhos
procederá dessa bendita liberdade,
que implica entrega, e procederá



dessa bendita entrega, que é
precisamente liberdade”[16].

Neste horizonte entende-se que
encorajar a liberdade de cada um
não equivale a diminuir a exigência.
Quanto mais livres somos, mais
podemos amar. E o amor é exigente:
“tudo desculpa, tudo crê, tudo espera,
tudo suporta” (1 Cor 13, 7). Por sua
vez, crescer no amor é crescer em
liberdade, ser mais livre. Nas
palavras de São Tomás de Aquino:
“Quanto aliquis plus habet de caritate,
plus habet de libertate”[17]. Quanto
mais intensa for nossa caridade, mais
livres seremos. Nós também agimos
com liberdade de espírito quando
não sentimos vontade de fazer algo
ou achamos aquilo especialmente
custoso, se o fazemos por amor, ou
seja, não porque gostamos, mas
porque queremos mesmo “Devemos
sentir-nos filhos de Deus e viver com
o empenho de cumprir a vontade do
nosso Pai, de realizar tudo segundo o



querer de Deus, simplesmente
porque queremos mesmo, que é a
razão mais sobrenatural”.[18]

6. A alegria também é uma
manifestação da liberdade de
espírito. “No terreno humano – nos
diz São Josemaria –, quero deixar-vos
em herança o amor à liberdade e o
bom humor”[19]. São duas
realidades que parecem muito
diferentes, mas que estão conectadas,
porque saber-nos livres para amar
leva-nos a experimentar a alegria na
alma e com ela o bom humor: um
olhar para o mundo que, além do
simples caráter natural, nos permite
ver o lado positivo – e, em alguns
casos, divertido – das coisas e das
situações. Como diz o Papa Francisco,
Deus “é o autor da alegria, o Criador
da alegria. E esta alegria no Espírito
nos dá a verdadeira liberdade cristã.
Sem alegria, os cristãos não podemos
ser livres: tornamo-nos escravos das
nossas tristezas”[20].



Essa alegria é chamada a invadir
tudo na nossa vida. Deus nos quer
contentes. Ao falar aos Apóstolos,
Jesus também nos fala a nós: “Que a
minha alegria esteja em vós e que a
vossa alegria seja completa” (Jo
15,11). É por isso que podemos
cumprir com alegria também os
deveres que podem ser
desagradáveis. Como nos diz São
Josemaria, “não é legítimo pensar
que só é possível fazer com alegria o
trabalho de que gostamos”[21]. Pode
ser feito com alegria – e não de má
vontade – aquilo que custa, aquilo de
que não gostamos, se for feito por e
com amor e, portanto, livremente.
Fazendo sua oração em voz alta, em
28 de abril de 1963, São Josemaria
explicou as luzes que havia recebido
no distante ano de 1931: “Tu fizeste,
Senhor, que eu entendesse que ter a
Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razão – vejo-o com mais
clareza do que nunca – é esta: ter a
Cruz é identificar-se com Cristo, é ser



Cristo e, por isso, ser filho de
Deus”[22].

7. Toda a lei divina, e tudo o que é
vontade de Deus para cada um, não é
uma lei que oprima a liberdade. Pelo
contrário, é lex perfecta libertatis (cf.
Tg,1,25): a lei perfeita de liberdade,
como o próprio Evangelho, porque
toda ela está resumida na lei do
amor, e não apenas como uma
norma externa que manda amar,
mas ao mesmo tempo como graça
interior que nos dá a força para
amar. “Pondus meum amor meus":
meu amor é o meu peso, dizia Santo
Agostinho[23], referindo-se, não ao
fato óbvio de que às vezes amar é
custoso, mas à realidade de que o
amor que levamos no coração é o
que nos move, o que nos leva a toda
a parte. “Eo feror, quocumque feror",
aonde quer que eu vá, é ele quem me
leva[24]. Pensemos, cada uma e cada
um, qual é o amor que me leva a toda
a parte?



Quem deixa que o Amor de Deus
tome conta do seu coração
experimenta pessoalmente até que
ponto “a liberdade e a entrega não se
contradizem; elas se apoiam
mutuamente. Só por amor se pode
entregar a liberdade. Não concebo
outro tipo de desprendimento. Não é
um jogo de palavras, mais ou menos
acertado. Na entrega voluntária, em
cada momento dessa dedicação, a
liberdade renova o amor, e renovar-
se é ser continuamente jovem,
generoso, capaz de grandes ideais e
de grandes sacrifícios”[25]. Deste
modo, a obediência a Deus, portanto,
não é apenas um ato livre, mas
também um ato libertador.

“Eu tenho um alimento que vós não
conheceis”, diz Jesus a seus
discípulos: “Meu alimento é fazer a
vontade daquele que me enviou e
completar a sua obra” (Jo 4, 32-34).
Para Jesus, obedecer ao Pai é
alimento: o que lhe dá força. E



também para nós: ser um discípulo
de Jesus, como explicava São João
Paulo II, consiste em “aderir à
própria pessoa de Jesus, compartilhar
a sua vida e o seu destino, participar
da sua obediência livre e amorosa à
vontade do Pai”[26].

Bento XVI aprofunda nessa íntima
relação entre liberdade e entrega:
“Em sua obediência ao Pai, Jesus
realiza a sua liberdade como uma
escolha consciente motivada pelo
amor. Quem é mais livre do que Ele,
que é o Todo-Poderoso? Mas Ele não
viveu a sua liberdade como arbítrio
ou domínio. Ele a viveu como um
serviço. Desta forma, ele “encheu" a
liberdade de conteúdo, que, de outra
forma, seria apenas a possibilidade
"vazia" de fazer ou não fazer alguma
coisa. A liberdade, como a própria
vida do homem, ganha sentido
através do amor. (...) Portanto, a
liberdade cristã não é de forma
alguma arbitrariedade. É o



seguimento de Cristo na entrega de si
até o sacrifício da cruz. Pode parecer
um paradoxo, mas o Senhor viveu o
auge de sua liberdade na cruz, como
cume do amor. Quando gritavam no
Calvário dirigindo-se a Ele: "Se és o
Filho de Deus, desce da cruz", Ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
precisamente ao permanecer nesse
patíbulo para cumprir em
profundidade a vontade
misericordiosa do Pai”[27].

“Tu me seduziste, Senhor; e eu me
deixei seduzir! Foste mais forte do
que eu e me subjugaste!” (Jr 20, 7).
Que amplidão de sentimentos se
reflete nesta oração do profeta
Jeremias! Perceber a própria vocação
como um dom de Deus – e não como
uma simples teia de obrigações –,
mesmo quando sofremos, é também
uma manifestação de liberdade de
espírito. Como é libertador saber que
Deus nos ama como somos, e nos



chama, em primeiro lugar, a
deixarmos que Ele nos ame.

8. A liberdade de espírito também
significa não nos amarrarmos a
obrigações que não existem; saber
prescindir e mudar com flexibilidade
muitos detalhes da vida que
dependem da nossa livre iniciativa
pessoal. Como dom Javier nos
escreveu há vinte anos, “há, é claro,
ações devidas e outras que não o são
em sua materialidade concreta. Mas
tanto nas primeiras como através das
segundas devemos procurar livre e
responsavelmente o cumprimento do
mandamento supremo do amor a
Deus: assim somos livres e
obedientes ao mesmo tempo e a
qualquer momento”[28].

Devemos manter sempre na Obra o
ambiente de confiança e de liberdade
que facilita manifestar a quem
corresponda o que nos preocupa,
comentar o que não compreendemos



ou o que nos parece que deveria
melhorar. Ao mesmo tempo, esse
clima de confiança também é
alimentado pela lealdade e paciência
para lidar, com serenidade e bom
humor, com limitações humanas,
situações que nos contrariem etc.
Essa é a atitude de um bom filho,
que, no exercício de sua liberdade,
protege bens maiores do que o seu
próprio ponto de vista, mesmo que
esteja convencido de que tem razão:
bens como a unidade e a paz
familiar, que não têm preço. Pelo
contrário, “quando nossas ideias nos
separam dos outros, quando nos
levam a romper a comunhão, a
unidade com nossos irmãos, é um
sinal claro de que não estamos
trabalhando de acordo com o espírito
de Deus”[29].

9. Embora às vezes algumas
situações possam fazer-nos sofrer,
Deus se serve delas com frequência
para nos identificar com Jesus. Como



a Carta aos Hebreus diz, Ele
“aprendeu a obediência através do
sofrimento” (Hb 5,8) e trouxe a
“salvação eterna para todos os que
lhe obedecem” (5,9): Ele nos trouxe a
liberdade dos filhos de Deus. Aceitar
as limitações humanas que todos
temos, sem renunciar a superá-las
tanto quanto possível, também é
manifestação e fonte de liberdade de
espírito. Pensem, por contraste, na
triste atitude do filho mais velho da
parábola (Lc 15, 25-30): como lança
em rosto a seu pai e diz tantas coisas
que manteve guardadas na sua alma
com amargura e não é capaz de se
juntar à alegria familiar. A sua
liberdade foi ficando pequena e
egoísta, incapaz de amar, de
entender que “tudo o que é meu é
teu” (Lc 15,31). Ele morava em sua
casa, mas não era livre, porque seu
coração estava fora.

Que bela é, por contraste, a história
de Ruth, a moabita, na qual a



liberdade e a entrega arraigam em
um profundo sentido de pertença à
família. É comovente ver como esta
mulher responde à insistência de sua
sogra, que a encorajou a reconstruir
a sua vida voltando para a sua terra:
“Não insistas comigo para eu te
abandonar e deixar a tua
companhia. Para onde fores, eu irei,
e onde quer que passes a noite,
pernoitarei contigo. O teu povo é o
meu povo, o teu Deus é o meu Deus,
onde quer que venhas a morrer aí eu
quero morrer e aí quero ser
sepultada” (Rt 1, 16-17).

Por fim, ao contemplar a Santíssima
Virgem, torna-se ainda mais claro
como a liberdade se manifesta na
entrega fiel. “Consideremos agora o
momento sublime em que o Arcanjo
São Gabriel anuncia a Santa Maria o
desígnio do Altíssimo. A nossa Mãe
escuta, e a seguir pergunta, para
compreender melhor o que o Senhor
lhe pede; depois vem a resposta



firme: Fiat! (Lc 1,38) – faça-se em
mim segundo a tua palavra! –, o fruto
da melhor liberdade: a de decidir-se
por Deus”[30].

Formar e governar pessoas livres

10. Na formação, a direção espiritual
pessoal tem um papel importante, e
sempre deve se desenvolver em um
clima de liberdade, e orientar-se a
formar pessoas que se sintam “livres
como pássaros”[31]. Nesse sentido,
São Josemaria escreve, referindo-se a
quem recebe as conversas pessoais
de seus irmãos, que “a autoridade do
diretor espiritual não é potestade.
Deixem sempre uma grande
liberdade de espírito às almas.
Pensem no que tantas vezes lhes
disse: porque quero realmente, me
parece a razão mais sobrenatural de
todas. A função do diretor espiritual
é ajudar a que a alma queira – a que 
queira mesmo – cumprir a vontade de
Deus. Não mandem,



aconselhem”[32]. Com os conselhos
da direção espiritual, procura-se
secundar a ação do Espírito Santo em
cada alma e ajudá-la a situar-se
diante de Deus e diante de seus
próprios deveres com liberdade e
responsabilidade pessoais porque,
“ao criar as almas, Deus não se
repete. Cada um é como é, e cada um
deve ser tratado como Deus o fez e
como Deus o conduz”[33].

Junto ao conselho, normalmente
poderá vir a carinhosa exortação que
facilita a convicção de que sempre 
vale a pena se esforçar para ser fiel
por amor, livremente. Também na
direção espiritual, se pode dar
algumas vezes – com clareza, mas
sempre com carinho e delicadeza –
um “conselho imperativo”, que
lembre da obrigação de cumprir um
dever. A força desse conselho, no
entanto, não viria do conselho em si,
mas desse dever. Quando há
confiança, pode-se e deve-se falar



assim, e quem recebe essa
advertência a agradece, porque
reconhece nesse gesto a fortaleza e o
carinho de um irmão mais velho.

11. A formação, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a exigência
necessária, tende, em uma medida
importante, a abrir horizontes. Pelo
contrário, se nos limitássemos a
exigir e a ser exigidos, poderíamos
acabar vendo apenas o que não
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitações, esquecendo o mais
importante: o amor de Deus por nós.

Nesse mesmo contexto, lembremos
que, como São Josemaria nos
ensinou, “na Obra, somos muito
amigos da liberdade, e também o
somos na vida interior: não nos
apegamos a esquemas ou métodos
(...). Há muito – deve haver muito –
de autodeterminação inclusive na
vida espiritual”[34]. Por isso, a
sinceridade na direção espiritual,



que nos leva a abrir livremente a
alma para receber aconselhamento,
leva-nos também à iniciativa pessoal,
a manifestar com liberdade o que
vemos como pontos possíveis para a
nossa luta interior por identificar-
nos cada vez mais com Jesus Cristo.

Por esta razão, a formação,
transmitindo o mesmo espírito a
todos, não produz uniformidade, mas
unidade. De forma expressiva, São
Josemaria dizia que, na Obra “pode-
se percorrer o caminho de muitas
maneiras. Pode-se caminhar à
direita, à esquerda, em ziguezague,
andando a pé ou a cavalo. Há cem
mil maneiras de seguir o caminho
divino: de acordo com as
circunstâncias, será obrigatório para
cada um seguir um ou outro desses
procedimentos, porque é o que a sua
consciência lhe impõe. A única coisa
necessária é não sair do
caminho”[35]. O espírito da Obra, tal
como o Evangelho, não se sobrepõe



ao nosso ser, mas o vivifica: é uma
semente destinada a crescer na terra
de cada um.

12. Na formação, também é
importante evitar que um desejo
excessivo de segurança ou de
proteção encolha a nossa alma, nos
diminua. “Os que encontraram Cristo
não podem fechar-se no seu
ambiente: triste coisa seria esse
empequenecimento! Têm que abrir-
se em leque para chegar a todas as
almas”[36]. Como é importante,
então, ser formados na necessidade
de viver sem medo de errar, sem
medo de não estar à altura, sem
medo de um ambiente adverso; e,
com visão sobrenatural, envolver-
nos – com prudência e decisão – em
nosso ambiente social e profissional.

O amor à liberdade também se
manifesta, portanto, na
espontaneidade e iniciativa no
apostolado, que se harmoniza com os



encargos apostólicos concretos. É
importante termos sempre em mente
que “o nosso apostolado é acima de
tudo um apostolado pessoal”.[37] O
mesmo se aplica à promoção das
atividades apostólicas por parte dos
diretores: “Nunca quis amarrá-los,
pelo contrário, tenho procurado que
vocês agissem com uma grande
liberdade. Na sua ação apostólica,
devem ter iniciativa, dentro da
amplíssima margem que delineia o
nosso espírito, para assim encontrar
– em cada lugar, em cada ambiente e
em cada tempo – as atividades que
melhor se adaptem às
circunstâncias”[38].

13. Outra manifestação importante
do amor à liberdade está presente no
governo pastoral, que corresponde
ao Prelado e seus Vigários, com a
ajuda de seus Conselhos
correspondentes. Meditemos, mais
uma vez, com gratidão, estas
palavras de São Josemaria: “Como



uma consequência desse espírito de
liberdade, a formação – e o governo –
na Obra se baseia na confiança (...).
Nada se consegue com um governo
fundado na desconfiança. Pelo
contrário, é fecundo mandar e
formar com respeito pelas almas,
desenvolvendo nelas a verdadeira e
santa liberdade dos filhos de Deus,
ensinando-as a administrar sua
própria liberdade. Formar e
governar é amar”[39].

Mandar com respeito às almas é, em
primeiro lugar, respeitar
delicadamente a interioridade das
consciências, sem confundir o
governo com a direção espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir os mandatos daquilo que
são apenas exortações, conselhos ou
sugestões oportunas. E, em terceiro
lugar – mas nem por isso menos
importante – é governar com tanta
confiança nos outros, que se conte
sempre, na medida do possível, com



a opinião das pessoas interessadas.
Essa atitude daqueles que governam,
a sua disposição de escutar, é uma
manifestação maravilhosa de que a
Obra é família.

Também temos uma grata
experiência da plena liberdade que
existe no Opus Dei nas questões
econômicas, políticas, teológicas
opináveis etc. “No que não é de fé,
cada um pensa e age como quer, com
a mais completa liberdade e
responsabilidade pessoal. E o
pluralismo que, lógica e
sociologicamente, deriva desse fato,
não constitui nenhum problema para
a Obra: mais ainda, esse pluralismo é
uma manifestação do bom
espírito”[40]. Esse pluralismo deve
ser amado e promovido, ainda que às
vezes a diversidade possa ser custosa
para alguém. Quem ama a liberdade
consegue ver o que há de positivo e
amável naquilo que os outros



pensam e fazem dentro desses
amplos âmbitos da livre opinião.

No que diz respeito ao modo de
realizar o governo, São Josemaria
estabeleceu e sempre recordou com
força a colegialidade, que é outra
manifestação desse espírito de
liberdade que impregna a vida no
Opus Dei: “tenho-lhes repetido em
inúmeras circunstâncias, e vou
repeti-lo muito mais ao longo da
minha vida, que exijo na Obra, em
todos os níveis, um governo colegial:
para que não se caia na tirania. É
uma manifestação de prudência,
porque, com o governo colegial,
estudam-se mais facilmente os
assuntos, corrigem-se melhor os
erros, aperfeiçoam-se com maior
eficácia as tarefas apostólicas que já
caminham bem”[41].

A colegialidade não é apenas ou
principalmente um método ou
sistema de funcionamento para a



tomada de decisões. É, acima de
tudo, um espírito enraizado na
convicção de que todos nós podemos
e precisamos receber dos outros
luzes, dados etc., que nos ajudem a
melhorar e até mesmo a mudar a
nossa opinião. Ao mesmo tempo, isso
traz consigo precisamente o respeito
– mais ainda, a positiva promoção –
da liberdade dos que nos rodeiam,
para que eles possam expressar sem
dificuldade alguma, os seus pontos
de vista.

Respeito e defesa da liberdade no
apostolado

14. O apostolado tem a sua origem no
sincero desejo de facilitar aos outros
o encontro com Jesus Cristo ou uma
maior intimidade com Ele. "Nossa
atitude – diante das almas – é assim
resumida nesta expressão do
Apóstolo, que é quase um grito: 
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Cor 16,24): meu



carinho por todos vocês, em Cristo
Jesus. Com a caridade, vocês serão
semeadores de paz e alegria no
mundo, amando e defendendo a
liberdade pessoal das almas, a
liberdade que Cristo respeita e
ganhou para nós (cf. Gl 4,31)”[42].

Amamos, em primeiro lugar, a
liberdade das pessoas que ajudamos
a se aproximarem do Senhor, no
apostolado de amizade e confidência,
que São Josemaria nos convida a
realizar com o testemunho e a
palavra. “Também na ação apostólica
– melhor: principalmente na ação
apostólica –, queremos que não haja
nem o menor sinal de coação. Deus
quer ser servido em liberdade e,
portanto, um apostolado que não
respeitasse a liberdade das
consciências não seria reto”.[43]

A verdadeira amizade implica um
sincero carinho mútuo, que é a
verdadeira proteção da liberdade e



da intimidade recíprocas. O
apostolado não funciona como algo
sobreposto à amizade, porque –
como já lhes escrevi – “não fazemos
apostolado, somos apóstolos! ”[44]: a
própria amizade é apostolado. A
própria amizade é um diálogo, em
que damos e recebemos luz; em que
surgem projetos, numa mútua
abertura de horizontes, em que nos
alegramos pelo que é bom e nos
apoiamos no que é difícil: em que
passamos bons momentos porque
Deus nos quer contentes.

15. Como vocês sabem, o
proselitismo, entendido no seu
sentido original, é uma realidade
positiva, equivalente à atividade
missionária de difusão do
Evangelho[45]. É assim que são
Josemaria sempre o entendeu, e não
no sentido negativo que esse termo
adquiriu nos últimos tempos. No
entanto, é necessário ter em mente
que, diversamente do que



desejaríamos, às vezes as palavras
adquirem conotações diferentes das
que tinham na sua origem. Portanto,
dependendo do contexto, calibrem a
oportunidade de usar esse termo,
porque às vezes os seus
interlocutores podem entender algo
diferente do que vocês querem dizer.

O respeito e a defesa da liberdade de
todos também se manifestam – mais
ainda, se possível – ao propormos a
uma pessoa a possibilidade do
chamado de Deus para a Obra.
Liberdade para que se aconselhe
com quem desejar e, acima de tudo,
liberdade total no discernimento de
sua possível vocação e na
consequente decisão. São Josemaria,
comentando sobre um termo forte do
Evangelho, o compelle intrare –
obriga a entrar – da parábola (Lc
14,23), escreve: “Como o respeito pela
liberdade pessoal de todos é
característica capital do nosso
espírito, o compelle intrare, que vocês



devem viver no proselitismo, não é
como um empurrão material, mas
sim a abundância de luz, de
doutrina; é o estímulo espiritual de
sua oração e de seu trabalho, que é
testemunho autêntico da doutrina; é
o conjunto de sacrifícios, que vocês
sabem oferecer; o sorriso que vem à
sua boca, porque vocês são filhos de
Deus: filiação, que os enche de uma
felicidade serena – embora na sua
vida, às vezes, não faltem
contradições –, que outros veem e
invejam. Acrescentem a tudo isso a
sua delicadeza e a sua simpatia
humana, e teremos o conteúdo do 
compelle intrere”[46]. Como é claro,
assim, para nós que a Obra cresce e
deve crescer sempre em um clima de
liberdade, apresentando – com
decisão e com simplicidade – a beleza
deslumbrante de viver com Deus.

* * *



16. Veritas liberabit vos (Jo 8,32).
Todas as promessas de libertação que
se sucedem ao longo dos séculos são
verdadeiras na medida em que são
alimentadas pela Verdade sobre Deus
e sobre o homem; a Verdade, que é
uma Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade
e Vida (cf. Jo 4,6). “Também hoje,
depois de dois mil anos, Cristo nos
aparece como Aquele que traz ao
homem a liberdade baseada na
verdade, como Aquele que liberta o
homem de tudo aquilo que o limita,
que diminui e quase destrói esta
liberdade em suas próprias raízes, na
alma do homem, em seu coração, em
sua consciência”[47].

Deus nos deu a liberdade para
sempre: este dom não é algo
temporário, para exercitar apenas
durante esta vida na terra. A
liberdade, como o amor, "nunca
acaba" (1 Cor 13,8): permanece no
Céu. O nosso caminho até lá é
precisamente um caminho rumo a



liberdade gloriosa dos filhos de Deus:
in libertatem gloriæ filiorum Dei (Rom
8,21). No Céu, a liberdade não só não
desaparecerá, como alcançará a sua
plenitude: a de abraçar o Amor de
Deus. “ Um grande Amor te espera no
Céu: sem traições, sem enganos: todo
o amor, toda a beleza, toda a
grandeza, toda a ciência...! E sem
enjoar: saciar-te-á sem saciar”[48]. Se
formos fiéis, pela misericórdia de
Deus, no Céu seremos plenamente
livres, pela plenitude do amor.

Com todo carinho vos abençoa

o vosso Padre,

Roma, 9 de janeiro de 2018,
aniversário do nascimento de são
Josemaria.

[1] São Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22, Citado em A. Vázquez de Prada, O



Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 475

[2] Francisco. Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n.170.

[3] São Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
3

[4] Bento XVI, Enc. Spe salvi 30-
XI-2007, n.24.

[5] Ibid.

[6] São Josemaria, É Cristo que passa,
n.129.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[8] São Josemaria, Via Sacra, X
estação.

[9] Amigos de Deus, n. 26

[10] Ibid.



[11] Cfr. Santo Agostinho, Confissões,
III, 6,11.

[12] Amigos de Dios, n. 27.

[13] Francisco, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Bento XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n.68.

[15] Santo Agostinho, In Epist Ioan.ad
Parthos, VII,8.

[16] Amigos de Deus, n. 30

[17] São Tomás de Aquino, In III
Sent., d.29, q.un., a. 8, qla. 3 s.c.1.

[18] É Cristo que passa, n.17

[19] São Josemaria, Carta 31-V-1954,
n.22, Citado em A. Vázquez de Prada,
O Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 475.

[20] Francisco, Homilía, 31-V-2013.



[21] São Josemaria, Carta 29-XII-1947,
n.106.

[22] São Josemaria, anotações de
uma meditação, 28-IV-1963, Citado
em P. Urbano, O Homem de Villa
Tevere, Quadrante, São Paulo.

[23] Santo Agostinho, Confissões, XIII,
9, 10.

[24] Ibid.

[25] Amigos de Deus, n.31.

[26] São João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n.19

[27] Bento XVI, Discurso no Angelis,
1-VII-2007.

[28] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 14-II-1997, n. 15

[29] É Cristo que passa, n. 17.

[30] Amigos de Deus, n.25



[31] São Josemaria, Carta 14-IX-1951,
n.38

[32] São Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 38

[33] Ibid.

[34] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
n. 70.

[35] São Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
19.

[36] São Josemaria, Sulco, n.193.

[37] São Josemaria, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] São Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 46.

[39] São Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
39.

[40] São Josemaria, Entrevistas, n. 98.



[41] São Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5, Citado em A. Vázquez de Prada,
O Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 268.

[42] São Josemaria, Carta 16-VII-1933,
n. 3

[43] São Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
66

[44] Carta pastoral, 14-II- 2017, n. 9.

[45] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal acerca
de alguns aspectos da evangelização,
3-XII-2007, n. 12 y nota 49.

[46] São Josemaria, Carta, 24-X-1942,
n. 9

[47] São João Paulo II, Enc. 
Redemptor hominis, 4-III-1979, n.12

[48] São Josemaria, Forja, n. 995.



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibida a divulgação pública, total
ou parcial,

sem autorização expressa do
detentor dos direitos autorais)

(Pro manuscrito)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

	Carta do Prelado (9 janeiro de 2018)

