opusdei.org

Carta pastoral do dia
2 de outubro de 2011

Na data em que se comemora a
Fundacdo do Opus Dei, D. Javier
Echevarria dirige aos fiéis da
Prelazia uma extensa carta, na
que trata alguns aspectos da
formacdo para a vida espiritual
e a nova evangelizacdo.

31/10/2011

Sumario

FORMACAO PARA A NOVA
EVANGELIZACAO



Como os primeiros cristdos
Necessidade e importancia da
formacdo Liberdade, docilidade,
sentido de responsabilidade

FORMACAO HUMANA

Temperanca Fortaleza Tom humano
O tom humano dos ministros
sagrados

FORMACAO ESPIRITUAL

Identificar-se com Jesus Cristo Os
meios O Sacramento da
Reconciliacdo Espirito de iniciativa e
docilidade Humildade e prudéncia ao
dar a direcgdo espiritual A formacao
liturgica A liturgia da Palavra A
liturgia eucaristica

FORMACAO NA DOUTRINA
CATOLICA

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no opinavel

FORMACAO PARA O APOSTOLADO



Apostolado pessoal de amizade e
confidéncia Apostolado da familia e
com a juventude Apostolado e
cultura

FORMACAO PROFISSIONAL

Trabalho e unidade de vida Retiddo
de intencdo Espontaneidade
apostolica

KKk

Queridissimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Desde que recebeu o mandato
apostolico do Senhor (cf. Mt 28,
19-20), a Igreja ndo cessou de
evangelizar. Muitos frutos vieram no
decorrer dos séculos: pela graca de
Deus, também a Obra e cada um dos
seus fiéis. Como em outras épocas,
também agora esta se desenvolvendo
em muitos ambientes um forte
processo de descristianizacdo que
traz consigo perdas muito graves



para a humanidade. Deus enviou
sempre a Igreja santos que, com a
sua palavra e com o seu exemplo,
souberam reconduzir as almas a
Cristo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua enciclica sobre a
esperanga, o cristianismo nao é
apenas uma «boa nova», uma
comunicacgdo de conteudos, mas
uma comunicacgdo que gera fatos e
muda a vida [1] .

Detenho-me agora em alguns
aspectos dessa formacao para a
nossa vida espiritual e para
tomarmos parte na “nova
evangelizacdo”, como a definiu o
bem-aventurado Joao Paulo II.

Em 1985, o primeiro sucessor do
nosso Padre dirigiu-nos uma carta
pastoral, movendo-nos a participar
muito ativamente nesse apostolado,
frisando a necessidade de esmerar-
nos na formacao pessoal e na
extensao desse trabalho as almas.



Também Bento XVI guia agora o0s
cristdos por estas mesmas sendas. A
recente criacdo do Conselho
Pontificio para a promoc¢do da nova
evangelizacdo [2] é uma
manifestacao desse interesse. Todos
nos sentimos interpelados pelas suas
palavras na recente Jornada Mundial
da Juventude, quando animava os
jovens a dar testemunho da fé nos
mais diversos ambientes, inclusive
ali onde ha rejeicdo ou
indiferenca. Ndo se pode
encontrar a Cristo e néo o dar a
conhecer aos outros. Portanto,
ndo guardeis Cristo para vos
mesmos. Comunicai aos demais a
alegria da vossa fé. O mundo
precisa o testemunho da vossa fé,
precisa certamente de Deus [3] .

FORMACAO PARA A NOVA
EVANGELIZACAO Como os
primeiros cristaos



2. Como a Obra veio ao mundo
precisamente para recordar a
chamada universal a santidade e ao
apostolado, Sdo Josemaria afirmava
que o modo mais facil de entender
0 Opus Dei é pensar na vida dos
primeiros cristaos. Eles viviam
profundamente a sua vocacao
cristd; procuravam seriamente a
perfeicdo a que estavam chamados
pelo fato, simples e sublime, do
Batismo. Nao se distinguiam
exteriormente dos demais
cidadaos [4] .

No dia de Pentecostes, o Paraclito
impulsionou os Apodstolos e os
demais discipulos a evangelizar,
reavivando em suas mentes 0s
ensinamentos de Jesus Cristo. Basta
ler os escritos do Novo Testamento,
para comprovar como uma das
primeiras ocupacdes dos Doze era
plantar a semente da fé e alimenta-la
com 0s seus ensinamentos, de
palavra e por carta. O paciente



trabalho de formacdo que o Senhor
realizou com os Apostolos durante
trés anos, prolongado sem pausas
por eles e os seus colaboradores, com
a assisténcia do Espirito Santo,
transformou o mundo antigo até
torna-lo cristao.

Necessidade e importancia da
formacao

3. Sdo Josemaria impulsionou a todos
a adquirir e a melhorar
constantemente a sua formacao
crista, pressuposto indispensavel
para crescer em intimidade com
Jesus Cristo e apresenta-lo a outras
almas. Discite benefacere (Is 1, 17),
aprendei a fazer o bem, repetia com
palavras do profeta Isaias; porque é
inutil que uma doutrina seja
maravilhosa e salvadora, se nao ha
homens capacitados para leva-la a
pratica [5] . Desde os seus primeiros
passos como sacerdote, dedicou
muitas energias a formar



doutrinalmente as pessoas que se
aproximavam do seu trabalho
pastoral; depois, com o
desenvolvimento do Opus Dei,
intensificou essa dedicacao e dispos
0s meios necessarios para dar
continuidade a tarefa formativa; em
primeiro lugar, dos seus filhos, mas
também das inumeras pessoas —
homens e mulheres, jovens e gente
madura, sdos e doentes —, que se
mostravam dispostas a acolher em
suas almas essa mensagem.

O nosso Padre considerava cinco
aspectos da formacao: humano,
espiritual, doutrinal-religioso,
apostolico e profissional. Afirmava
que um homem, uma mulher, vai se
fazendo pouco a pouco, e nunca
chega a se fazer totalmente, a
realizar em si mesmo toda a
perfeicio humana de que a
natureza é capaz. Em um aspecto
determinado, pode inclusive
chegar a ser o melhor, em relacao



a todos os demais, e talvez a ser
insuperavel nessa atividade
concreta natural. No entanto,
como cristao, o seu crescimento
nao tem limites [6] .

No aspecto humano, se nos
examinamos com sinceridade, logo
descobriremos que precisamos
aperfeicoar o nosso carater, 0 nosso
modo de ser, adquirindo e
melhorando as virtudes humanas
que constituem o suporte das
sobrenaturais. O mesmo acontece na
formacdo espiritual, pois sempre
existe a possibilidade de progredir
nas virtudes cristas, especialmente
na caridade, que é a esséncia da
perfeicao.

No aspecto doutrinal-religioso,
também o nosso conhecimento de
Deus e da doutrina revelada pode e
deve crescer: para conformar melhor
com os mistérios da fé a nossa
inteligéncia, a nossa vontade e o



nosso coracao, e assimila-los com
maior profundidade.

O apostolado, por sua vez, € um mar
sem margens, e requer preparacao
para anunciar o amor de Cristo em
novos ambientes e em mais paises.
Este era o programa de Sao
Josemaria desde os comec¢os, como
aparece em um escrito seu dos
primeiros anos da Obra: conhecer a
Jesus Cristo. Fazé-lo conhecer.
Leva-lo a todos os lugares. O
prestigio profissional é como que o
anzol de pescador de homens [7],
para estender o reinado de Cristo —
presente ja em sua Igreja — na
sociedade.

O panorama € tdo vasto que jamais
poderemos dizer: ja estou formado!
Nos nunca dizemos basta. A nossa
formacdo ndo termina nunca: tudo
0 que recebestes até agora —
explicava nosso Padre - é



fundamento para o que vira depois

[8] .

Liberdade, docilidade, sentido de
responsabilidade

4. A identificagdo com Jesus Cristo
requer a livre cooperacdo humana:
«Aquele que te fez sem ti, ndo te
salvara sem ti» [9] . Essa
correspondéncia pessoal tem um
papel imprescindivel, mas onde a
criatura ndo consegue chegar, a
graca de Deus chega. O Senhor
deixou-nos com liberdade, que é
um bem muito grande e a origem
de muitos males, mas também é a
origem da santidade e do amor

[10] . Origem do amor: SO os seres
livres estdo em condi¢Ges de amar e
serem felizes. Dificilmente cresce o
amor onde impera a coacdo. E ndo ha
fidelidade sem a decisdo livre e firme
de se identificar com a Vontade de
Deus.



A Igreja possui o remédio para curar
a fraqueza humana, consequéncia do
pecado, que se manifesta — entre
outras coisas — na diminuicdo da
liberdade interior. Esse remédio, a
graca divina, ndo so cura a liberdade
natural, mas a eleva a uma liberdade
nova e mais alta. Jesus Cristo,
efetivamente, arrancou-nos da
escraviddo da corrupgdo para
participar da liberdade gloriosa dos
filhos de Deus (Rm 8, 21). Por isso —
exorta o Apostolo —, ficai firmes e ndo
vos submetais outra vez ao jugo da
escraviddo ( Gal 5, 1).

Queres fazer o favor de pensar -
convida Sao Josemaria - (...) se
manténs imutavel e firme a tua
opcao de Vida; se, ao ouvires essa
voz de Deus, amabilissima, que te
estimula a santidade, respondes
livremente que sim? [11] . A decisdo
pessoal da nossa resposta a chamada
de Deus, na Igreja e na Obra, é
precisamente a razado da nossa



perseveranca. Mais ainda, essa
liberdade realiza-se em plenitude,
atinge todo seu sentido, somente
mediante a entrega amorosa a
Vontade de Deus, como fez Jesus.

A liberdade pessoal — que defendo
e defenderei sempre com todas as
minhas forcas — leva-me a
perguntar com convicta seguranca
e também com a consciéncia da
minha propria fraqueza: que
esperas de mim, Senhor, para que
eu voluntariamente o cumpra?
[12] . E acrescenta nosso Padre:
responde-nos o proprio Cristo:
veritas liberabit vos (Jo 8, 32), a
verdade vos fara livres. Que
verdade é esta, que inicia e
consuma em toda a nossa vida o
caminho da liberdade? Eu vo-la
resumirei, com a alegria e com a
certeza que procedem da relacao
entre Deus e as suas criaturas:
saber que saimos das maos de
Deus, que somos objeto da



predilecdo da Trindade Beatissima,
que somos filhos de tdo grande Pai
[13].

5. Ao incorporar-se ao Opus Dei, cada
um aceita livremente o compromisso
de se formar para dar cumprimento
a missdo da Obra no seio da Igreja, e
participa, por isso, com
agradecimento, dos meios especificos
de formacdo que estabeleceu Sdo
Josemaria, fiel ao querer divino.

Ponderemos seriamente e com
frequéncia a obrigacao de formar-
nos bem doutrinalmente,
obrigacao de nos prepararmos
para que entendam; para que,
além disso, depois saibam se
expressar 0s que nos escutam [14] .
Dai a necessidade de participar dos
meios de formacdo dispostos a
aproveita-los a fundo.

Como assinalava Jodo Paulo II,
«algumas convicgdes revelam-se
especialmente necessarias e



fecundas no trabalho formativo.
Antes de mais nada, a convic¢do de
que ndo se da formacao verdadeira e
eficaz se cada um ndo assume e nao
desenvolve por si mesmo a
responsabilidade da formacao.
Efetivamente, esta se configura
essencialmente como
“autoformacdo”. Além disso, esta a
convic¢ao de que cada um de nos é o
término e ao mesmo tempo o
principio da formacdo. Quanto mais
nos formamos, mais sentimos a
exigéncia de prosseguir e aprofundar
tal formacdo; como também quanto
mais estamos formados, mais nos
tornamos capazes de formar os
demais» [15] .

FORMACAO HUMANA

6. No aspecto humano, a formacao
tende a fortalecer as virtudes e
contribui para a configuracao do
carater: o Senhor nos quer muito
humanos e muito divinos, com 0s



olhos postos nele, que € perfeito Deus
e perfeito homem [16] .

O edificio da santidade assenta sobre
bases humanas: a graca pressupde a
natureza. Por isso o Concilio Vaticano
II recomenda aos fiéis leigos que
tenham em sumo aprec¢o aquelas
virtudes «que se referem as relacgdes
sociais, isto é, a honestidade, o
espirito de justica, a sinceridade, os
bons sentimentos, a fortaleza de
alma, sem as quais ndo se pode dar
uma auténtica vida crista» [17] .

Uma solida personalidade constrdi-se
na familia, na escola, no lugar de
trabalho, nas relacdes de amizade,
nas variadas situacdes da existéncia.
Precisa-se, além disso, aprender a
atuar com nobreza e retiddo. Desse
modo, melhora o carater como base
para fortalecer a fé ante as
dificuldades internas ou externas.
Ndao faltam homens e mulheres que
talvez nao tenham tido ocasido de



ouvir a palavra divina ou que
talvez a tenham esquecido. Mas as
suas disposicoes sio humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a
afirmar que quem reune essas
condicoes esta prestes a ser
generoso com Deus, porque as
virtudes humanas compoem o
fundamento das sobrenaturais
[18].

Atualmente faz-se mais necessario
redescobrir o valor e a necessidade
das virtudes humanas, pois alguns as
consideram em oposicdo a liberdade,
a espontaneidade, ao que pensam
equivocadamente que é “auténtico”
no homem. Esquecem, talvez, que
essas perfei¢des habituais do
entendimento e da vontade facilitam
atuar bem, com retidao, e fazem com
que a convivéncia social seja justa,
pacifica, amavel.



Ainda que o ambiente que se respire
em alguns lugares dificulte captar
estes valores, nem por isso as
virtudes humanas deixam de ser
atraentes. Ante os multiplos apelos
que ndo preenchem o coracdo, a
pessoa termina por buscar algo que
valha realmente a pena. Por isso, aos
cristdos é nos apresentada a grande
tarefa de mostrar, primeiro com o
proprio exemplo, a beleza de uma
vida virtuosa, isto é, plenamente
humana, uma vida feliz.

Na atualidade mostram-se
especialmente relevantes a
temperanca e a fortaleza.

Temperanca 7. Temperanca é
senhorio. Senhorio que se alcanca
quando se percebe que nem tudo
que experimentamos no corpo e na
alma deve ser deixado a rédea
solta. Nem tudo o que se pode
fazer se deve fazer. £ mais comodo
deixar-se arrastar pelos impulsos



que chamam de naturais; mas no
fim deste caminho encontra-se a
tristeza, o isolamento na miséria
propria [19] .

Esta virtude introduz ordem e
medida no desejo, dominio firme e
moderado da razdo sobre as paixdes.
Seu exercicio ndo se reduz a uma
pura negacao, que seria uma
caricatura dessa virtude. Tende a que
0 bem deleitavel e a atragcao que
suscita se integrem harmonicamente
na maturidade global da pessoa, na
saude da alma. A temperanca nao
supoe limitacdo, mas grandeza. Ha
muito maior privacdo na
intemperanca, porque o coracao
abdica de si mesmo para ir atras
do primeiro que lhe faca soar aos
ouvidos o pobre ruido de uns
chocalhos de lata [20] .

A experiéncia revela que a
intemperanca dificulta a deliberacéo
para determinar o que €



verdadeiramente bom. Que pena
causam aqueles em que o prazer se
converte no critério das decisdes! A
pessoa destemperada deixa-se guiar
pelas multiplas sensacdes que o
ambiente lhe apresenta. E, deixando
de lado a verdade das coisas e
procurando a felicidade em
experiéncias fugazes — que, por
serem passageiras e sensiveis, nunca
satisfazem completamente, mas
inquietam e desestabilizam —, fazem
a criatura entrar numa espiral
autodestrutiva. Pelo contrario, a
temperanca confere serenidade e
repouso; ndo abafa nem silencia os
bons desejos e as nobres paixdes,
mas torna o homem dono de si.

Neste campo, 0s Supernumerarios
adquirem uma especial
responsabilidade, com seu empenho
em criar lares cristdos. Sao Josemaria
comentava que os pais devem
ensinar os seus filhos a viverem com
sobriedade (...). E dificil, mas é



preciso ser valente: tenham
coragem para educar na
austeridade [21] . O modo mais
eficaz de transmitir este enfoque,
sobretudo as criancas, é o exemplo,
pois s6 entenderdo a beleza da
virtude quando contemplarem como
renunciais a um capricho por amor
delas, ou sacrificais 0 vosso proprio
descanso para atendé-las, para
acompanha-las, para cumprir a vossa
missdo de pais. Ajudai-as a
administrar as coisas que usam: sera
um grande bem para elas. Insisto: se
cuidais a temperanga em vossos
lares, o Senhor premiard a vossa
abnegacdao e sacrificio de méaes e
pais; e surgirdo vocacoes de
dedicacao a Deus no seio da vossa
propria casa.

Fortaleza

8. Em algumas ocasides
experimentamos dentro de ndés certa
resisténcia ao esforco, ao que exige



trabalho, sacrificio, abnegacdo. A
fortaleza «assegura nas dificuldades
a firmeza e a constancia na busca do
bem. Reafirma a resolucao de resistir
as tentacOes e de superar 0s
obstaculos na vida moral. A virtude
da fortaleza torna capaz de vencer o
temor, inclusive da morte, e de
enfrentar as provas e as
perseguicdes» [22] .

Lutemos para adquirir os habitos de
vencer-nos a n0s mesmos em
detalhes pequenos: cumprir um
horario, cuidar a ordem material,
ndo ceder aos caprichos, dominar as
irritacOes, acabar as tarefas, etc.
Assim, poderemos responder com
mais prontidao as exigéncias da
nossa vocacao crista. Além do mais, a
fortaleza nos conduzira a boa
paciéncia, a sofrer sem descarregar
nos outros, a relevar as
contrariedades que decorrem das
nossas proprias limitacoes e defeitos,
do cansaco, do carater alheio, das



injusticas, da falta de meios. E forte
quem persevera no cumprimento
do que entende dever fazer,
segundo a sua consciéncia; quem
nao mede o valor de uma tarefa
exclusivamente pelos beneficios
que recebe, mas pelo servico que
presta aos outros. O homem forte
as vezes sofre, mas resiste; talvez
chore, mas bebe as lagrimas.
Quando a contradicao recrudesce,
nao se dobra [23] .

Certamente, requer-se firmeza para
empreender diariamente a tarefa da
nossa santificacdo e do apostolado no
meio do mundo. Surgirdo talvez
obstaculos, mas a pessoa movida
pela forca de Deus — quoniam tua es
fortitudo mea ( SL 30 [31] 5), porque
Tu és, Senhor, a minha fortaleza -
ndo teme atuar, proclamar e
defender a sua fé, mesmo quando
isto exija ir contracorrente. Voltemos
de novo o olhar para os primeiros
cristdos: eles encontraram



numerosas dificuldades, pois a
doutrina de Cristo aparecia — entado
como agora — como um sinal de
contradig¢do ( Lc 2, 34). O mundo de
hoje precisa de mulheres e homens
que oferecam em sua conduta
quotidiana o testemunho silencioso
e heroico de tantos cristdos que
vivem o Evangelho sem
acomodacdes, cauamprindo o seu
dever [24] .

Tom humano

9. O afd por cultivar as virtudes
humanas colaborara para que se
respire o bonus odor Christi (cf. 2 Cor
2, 15), o bom aroma de Cristo. Nesse
contexto, demonstra-se
especialmente importante o “tom
humano”, o comportamento cordial e
respeitoso nas relacdes com os
outros. Fomentemos isso no seio da
familia, no lugar de trabalho, nos
momentos dedicados ao
entretenimento, ao esporte, ao



descanso, ainda que nao poucas
vezes se precise também nisso ir
contracorrente. Nao tenhamos medo
se, as vezes, a nossa simples
naturalidade cristd choca com o
ambiente, porque — como nos
ensinou Sao Josemaria — essa é entdo
a naturalidade que o Senhor nos
pede [25] .

Hoje se apresenta imperiosa a
necessidade de cuidar o tom humano
e de promové-lo ao nosso redor. Com
frequéncia, na familia e na sociedade
se descuidam essas manifestacdes de
delicadeza na conduta, em nome de
uma falsa naturalidade. Existem
abundantes maneiras de contribuir
para a formacao neste terreno. O
primeiro, como sempre, é 0 exemplo,
ainda que sera também conveniente
insistir mediante conversas pessoais
e palestras a grupos de pessoas. O
respeito no trato mutuo manifesta-se
no modo de vestir digno e honesto,
nos temas de conversas e tertulias,



na promoc¢ao de um espirito de
servico alegre, dentro do lar, da
escola, dos lugares de diversdo ou
descanso; na atencdo material dos
lares e no cuidado das pequenas
coisas.

Particular importancia reveste o
interesse por adquirir e fomentar um
sério nivel cultural, adequado as
circunstancias de cada um, em
funcao dos estudos realizados, do
ambiente social, dos gostos e hobbies
pessoais. Apenas vos recordarei que
neste ponto desempenham um papel
importante as leituras e o bom
aproveitamento do tempo dedicado
ao oportuno descanso.

10. Nos Centros do Opus Dei e nos
trabalhos apostolicos promovidos
por fiéis da Prelazia, procura-se que
0s jovens se acostumem a pensar nos
outros, com generosidade, com
desejo de servigo. Animemos
positivamente a que forjem um ideal



de vida que ndo os encerre em
limites raquiticos, comodos ou
egoistas. Recordemos como Sado
Josemaria impulsionava a fomentar,
nelas e neles, todas as suas ambicdes
nobres, sobrenaturalizando-as.

Se cultivarem essas ambicdes nobres,
com espirito de superacao e
sacrificio, apresentar-se-a mais
factivel e simples o apreco pela
transcendéncia e pelo relevo
sobrenatural desses esfor¢os; e mais
facilmente ajudaremos a que
avancem na sua vida interior e
cheguem a ser instrumentos idoneos
nas maos de Cristo, a servico da
Igreja e da sociedade.

Muitas mocgas e muitos rapazes —
dizia Jodo Paulo II numa ocasido -
«Sd0 exigentes no que diz respeito ao
sentido e ao modelo de sua vida e
desejam se livrar da confusdo
religiosa e moral. Ajudem-nos neste
empreendimento. Com efeito, as



novas geracoes estao abertas e sdo
sensiveis aos valores religiosos,
ainda que as vezes seja de modo
inconsciente. Intuem que o
relativismo religioso e moral ndo da
a felicidade e que a liberdade sem a
verdade é va e ilusdria» [26] . A
criatura que se conforma com
horizontes reduzidos, muito
dificilmente chegara a adquirir uma
verdadeira formacdo humana e
cristd. Nao deixemos de incentivar os
jovens para que saibam enfrentar-se
com os problemas deste mundo.

O tom humano dos ministros
sagrados

11. Para os sacerdotes também se
revela imprescindivel o exercicio das
virtudes humanas, pela propria
natureza do ministério pastoral. Os
presbiteros desenvolvem o seu
trabalho no meio do mundo, em
contato imediato com todo tipo de
pessoas, que — como dizia D. Alvaro —



«costumam ser juizes inexoraveis do
sacerdote, e reparam antes de mais
nada no seu modo de proceder como
homemn» [27] .

Um sacerdote afavel, educado,
disponivel para dedicar seu tempo
aos demais, sabe apresentar-se bem e
fazer agradavel a luta do cristao.

Nenhuma circunstancia afastou Sdo
Josemaria da elevada ideia que tinha
do sacerdote. Ainda que, por um
lado, deve fazer-se tudo para todos
para chegar a todos (cf. 1 Cor 9, 19),
por outro, ndo pode se esquecer de
que é representante de Jesus Cristo
entre os homens. Portanto, é 16gico
que deva se esforcar — dentro de suas
limitagGes pessoais — para que 0S
restantes fiéis descubram, através de
seu comportamento pessoal, o rosto
do Senhor. Conservam toda sua
atualidade as recomendacdes que
nosso Fundador dirigia aos clérigos,
instando-os a cuidar da corre¢do no



modo de vestir, para que as pessoas
estivessem em condig¢des de
reconhecé-los como ministros de
Cristo, como administradores dos
mistérios de Deus (cf. 1 Cor 4, 1).

O sacerdocio abrange toda a
existéncia do presbitero.
Precisamente por isto, porque deve
aparecer real e constantemente
disponivel, deve-se reconhecé-lo
facilmente, e o traje sacerdotal — a
batina ou o clergyman - o distingue
de modo claro. Na sociedade atual -
muito ligada a cultura da imagem e,
ao mesmo tempo, afastada talvez de
Deus -, a veste sacerdotal ndo passa
inadvertida. Por isso, os sacerdotes
da Prelazia que exercem seu
ministério pastoral em uma igreja,
levam habitualmente o traje talar na
igreja, e também nos nossos Centros.
Dos paises onde ha outros
costumes — comentava nosso Padre —
, ndo digo nada. Faremos sempre o
que disponha a Igreja. No entanto,



dentro de casa levaremos a batina:
os que falam de liberdade devem,
a0 menos, respeitar a nossa
liberdade de vestir em casa [28] .

FORMACAO ESPIRITUAL

12. Esta faceta tem de ocupar «um
lugar privilegiado na vida da cada
um, chamado como esta a crescer
ininterruptamente na intimidade
com Jesus, na conformidade com a
Vontade do Pai, na entrega aos
irmdos na caridade e na justica»
[29] .

O Papa Bento XVI tem lembrado que
o caminho formativo do cristdao -
embora sem descurar a
inteligéncia sistematica dos
conteudos da fé — assumia sempre
um carater de experiéncia, em que
era determinante o encontro vivo
e persuasivo com Cristo,
anunciado por auténticas
testemunhas [30] . A vida de unido
com Cristo, a procura da santidade,



nutre-se de auxilios espirituais:
conhecimento da doutrina catodlica,
vida liturgica e sacramental,
acompanhamento espiritual.

Identificar-se com Jesus Cristo

13. Mediante a a¢do do Espirito
Santo, os modos de seguir a Jesus
Cristo dentro da Igreja sdo
inumeraveis. Assim o anotava nosso
Padre, quando escrevia : deveis ser
tao diferentes, como diferentes sao
os santos do Céu, que tem cada um
as suas notas pessoais e
especialissimas. - E também tdo
parecidos uns com 0s outros como
0s santos, que ndo seriam santos se
cada um deles nao se tivesse
identificado com Cristo [31] .

O Opus Dei, além das praticas de
piedade — todas elas tradicionais na
Igreja — que recomenda a seus fiéis
ou aos que se aproximam dos
trabalhos apostolicos, transmite um
espirito, para enfrentar e dar sentido



a vida, fundamentando-a na filiacao
divina em Cristo. O eixo — a
dobradica — sobre a qual gira todo o
trabalho de santificacdo, propria e
alheia, € o trabalho profissional
realizado do melhor modo possivel,
em uniao com Jesus Cristo e com o
desejo de servir aos outros.

Esta ajuda espiritual facilita a
unidade de vida, porque os fiéis da
Prelazia e os socios da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz aprendem a
aproveitar as situacdes concretas em
que se encontram, para converté-las
em ocasido e meio de santidade e de
apostolado, atuando sempre com a
mais plena liberdade pessoal nas
questdes profissionais, familiares,
sociais, politicas, etc., que a Igreja
deixa a decisdo pessoal dos catolicos.

Neste sentido, Sdo Josemaria
explicava que é impossivel
estabelecer uma diferenca entre
trabalho e contemplacdo: ndo se



pode dizer até aqui se reza, e até
aqui se trabalha. Continua-se
sempre rezando, contemplando na
presenca de Deus. Sendo homens
de acdo em aparéncia, vamos
parar aonde foram parar os
misticos mais altos: voei tdao alto,
tdao alto,/ que dei a caca alcance
até o coracao de Deus [32] . Como
ndo descobrir um eco destes
ensinamentos nas palavras do Papa
Jodo Paulo II, dirigidas em
Castelgandolfo a fiéis do Opus Dei?
«Viver unidos a Deus no mundo, em
qualquer situacdo, tratando de
melhorar a si mesmos com a ajuda
da graca e dando a conhecer a Jesus
Cristo com o testemunho da vida.
Serd que existe algo de mais belo e
mais entusiasmante que esse ideal?
Vocés, inseridos e misturados nesta
humanidade alegre e dolorosa,
querem ama-la, ilumina-la, salva-la»
[33].

Os meios



14. A unido do trabalho com a luta
ascética, a contemplacdo e o
exercicio da missao apostdlica,
requer uma profunda preparacao:
por isso, o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formacao
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, ha um que reveste especial
importancia: é a conversa fraterna,
que chamamos também Confidencia
precisamente por seu carater
interpessoal cheio de confianca.

E uma conversa de direcéo
espiritual, que se situa no contexto
do servico fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do
mundo. Ja nas paginas do Novo
Testamento percebemos como o
Senhor quis servir-se da mediacdo de
homens e mulheres para encaminhar
as almas para a meta da santidade.
Quando chama Sao Paulo no
caminho de Damasco, pede-lhe que



recorra a outro homem, Ananias, que
lhe comunicara a respeito do novo
caminho que esta prestes a
empreender (cf. At 9, 6-18; 22, 10-15).
Depois ira a Jerusalém videre

Petrum , para ver a Pedro e aprender
dele muitos aspectos da doutrina e
da vida cristas (cf. Gal 1, 18). De fato,
a direcao espiritual é uma tradicdo
cujo espirito remonta aos primeiros
passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem com fidelidade o espirito
que nosso Fundador recebeu de Deus
e nos transmitiu, e que tem sido
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade [34] .

15. Sao Josemaria explicava que, na
Obra, a direcdo espiritual pessoal se
realiza in actu , isto ¢, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atencdo situa-se no ambito do
conselho para ajudar a progredir na



vida cristd. O nosso Padre comparava
alguma vez a direcdo espiritual a
tarefa de um irmdo, que se preocupa
pela vida dos irmdos mais jovens; de
um amigo ou de uma amiga leais,
movidos pelo desejo de convidar
outros a serem melhores cristdos
[35] . Em resumo, a Confidéncia é
uma conversa entre irmaos, e ndo a
de um sudito com seu superior. Os
que atendem essas conversas
fraternas atuam com uma delicadeza
extraordindria, fruto da preocupacao
exclusiva pela vida interior e pelas
tarefas apostolicas de seus irmaos,
sem pretender jamais influir nos
assuntos temporais — de carater
profissional, social, cultural, politico,
etc. — de cada um.

Na Obra, a separacdo entre o
exercicio da jurisdicao e a direcao
espiritual assegura-se na pratica,
entre outras coisas, pelo fato de que
precisamente os que recebem
conversas de direcdo espiritual — os



Diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados, e 0s
sacerdotes ao celebrarem o
sacramento da Peniténcia - ndo tém
nenhuma potestade de governo
sobre as pessoas que atendem. O
Regime local, no que tange a
capacidade de governo, ndo se refere
as pessoas, mas apenas a
organizacdo dos Centros e das
atividades apostolicas; a funcao dos
Diretores locais, no que se refere aos
seus irmaos, é de conselho fraterno.
Néao coincidem, pois, num mesmo
sujeito as funcdes de jurisdicdo e de
ajuda espiritual. Na Prelazia, a unica
base da autoridade de governo sobre
as pessoas € a jurisdicao, que reside
somente no Prelado e nos seus
Vigarios.

O que oferece, entdo, o Opus Dei?
Fundamentalmente, uma direcdo
espiritual a seus fiéis e as outras
pessoas que a pecam. Os fiéis da
Prelazia, porque aspiramos a nossa



santificacdo pessoal e a realizar a
missdo do Opus Dei na Igreja, ndo
temos inconveniente, de ordinario,
em falar com quem nos indicam os
Diretores — mesmo que seja alguém
mais jovem —, sempre com plena
liberdade e com fé na graca divina,
que se utiliza de instrumentos
humanos. A conversa fraterna nao é
uma “conta de consciéncia”. Se nessa
direcdo espiritual nos perguntam
alguma coisa - e, nalgumas ocasioes,
pode ser bom e até necessario que
nos perguntem —, procederdo com
muita delicadeza, porque ninguém
esta obrigado, concretamente, a dizer
na Confidencia o que é matéria de
confissao.

Tudo o que vos menciono, filhas e
filhos meus, vos parecera 6bvio, mas
quis recolhé-lo dentro do contexto
atual da sociedade, que manifesta
uma particular sensibilidade pelo
respeito a intimidade das pessoas,
ainda que também seja abundante,



em determinados ambientes, a falta
de pudor e de respeito pela vida
privada dos outros. A todos nos
explicaram, pouco depois de
conhecermos a Obra, que nao nos
passava pela cabeca, nem agora nos
passa, chamar “meu diretor
espiritual” a quem nos escuta,
simplesmente porque, repito, ndo se
da esse personalismo na Obra, nem
nunca se deu. Aquele que recebe
uma Confidéncia transmite o espirito
do Opus Dei sem acréscimos: quem
tem o encargo de oferecer essa ajuda
desaparece para por as almas face ao
Senhor, dentro das caracteristicas do
nosso caminho. Um caminho, dizia
nosso Padre, o da Obra, que é muito
amplo. Pode-se ir pela direita ou
pela esquerda; a cavalo, em
bicicleta; de joelhos, engatinhando
como quando éreis criancas; e
também pela beirada, sempre que
nao se saia do caminho [36] .

O Sacramento da Reconciliacao



16. Além da conversa fraterna,
recorremos — de ordinario,
semanalmente — a um sacerdote para
receber a ajuda espiritual que esta
unida a Confissdo sacramental. Como
€ bem compreensivel, ajudam-nos os
confessores que se designam para 0s
diferentes Centros, que se ordenaram
para servir em primeiro lugar as
suas irmas e aos seus irmaos, com
total disponibilidade, e — porque
conhecem e vivem 0 mesmo espirito
— tém uma especifica preparacao
para nos orientar, nunca para
mandar. De modo analogo comporta-
se quem costuma ir ao médico de
familia, quando o ha, em lugar de ir a
um desconhecido.

Ao mesmo tempo, como Sdo
Josemaria sempre deixou muito
claro, os fiéis da Prelazia, como todos
0s outros catolicos, gozam de plena
liberdade para se confessar ou falar
com qualquer sacerdote que tenha
faculdades ministeriais:



surpreender-vos-a que vos recorde
esta verdade tdo clara, mas me
interessa menciond-la porque talvez
possa ser menos conhecida pelos que
nada sabem do Opus Dei ou do
espirito de liberdade proprio dos
seguidores de Jesus Cristo. Além do
mais, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente fossem pessoas
diferentes as que nos atendam na
conversa fraterna e na Confissao.

Espirito de iniciativa e docilidade

17. A direcgdo espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
Elas sdo as primeiras interessadas
em procurar esse impulso com a
frequéncia oportuna, abrindo o
coracao com sinceridade, de maneira
que lhes possam sugerir metas,
assinalar possiveis desvios, alentar
em momentos de dificuldade,
facilitar consolo e compreenséo. Por
isso, agem com espirito de iniciativa



e de responsabilidade. O conselho
de outro cristao, e especialmente -
em questdes morais ou de fé - o
conselho do sacerdote, é uma
ajuda poderosa para reconhecer o
que Deus nos pede numa
circunstancia determinada; mas o
conselho nao elimina a
responsabilidade pessoal. Cada um
de nos é que tem de decidir em
ultima analise, e é pessoalmente
que havemos de dar contas a Deus
das nossas decisoes [37] .

Ao ir a direcdo espiritual, para
secundar a acdo do Espirito Santo e
crescermos espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da
sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma fiel ante
o Pardclito. Assim descrevia esta
recomendacdo Sdo Josemaria,
dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou ndo. Conheceis de sobra as
obrigacodes do vosso caminho de



cristaos, que vos conduzirao sem
pausa e com calma a santidade;
estais também precavidos contra
as dificuldades, praticamente
contra todas, porque se
vislumbram ja desde os comecos
do caminho. Agora insisto em que
vos deixeis ajudar, guiar, por um
diretor de almas a quem confieis
todas as vossas aspiracoes santas e
os problemas cotidianos que
possam afetar a vida interior, os
descalabros que possais sofrer e as
vitdrias. Nessa direcdo espiritual,
mostrai-vos sempre muito
sinceros; ndo vos facais nenhuma
concessao sem dizé-lo; abri por
completo a vossa alma, sem medos
nem vergonhas. Olhai que, de
outro modo, esse caminho tdo
plano e facil de andar se complica,
e 0 que a principio ndo era nada
acaba por converter-se em no que
asfixia [38] .



E, fazendo eco ao ensinamento dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiéncia
de muitos anos de pratica pastoral,
insistia: se 0 demonio mudo se
introduz numa alma, poe tudo a
perder; em contrapartida, se o
expulsamos imediatamente, tudo
corre bem, somos felizes, a vida
desenvolve-se retamente. Sejamos
sempre selvagemente sinceros ,
embora com prudente educacao
[39].

O Senhor prodigaliza sua graca
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visdo
sobrenatural os conselhos da direcdo
espiritual, vendo nessa ajuda a voz
do Espirito Santo. S6 uma docilidade
efetiva de coracdo e de mente faz
possivel o progresso no caminho da
santidade, ja que o Paraclito, com as
suas inspira¢des e com os conselhos
dos que nos atendem, vai dando tom
sobrenatural aos nossos



pensamentos, desejos e obras. E
Ele quem nos impele a aderir a
doutrina de Cristo e a assimila-la
com profundidade; quem nos da
luz para tomarmos consciéncia da
nossa vocacao pessoal e forca para
realizarmos tudo o que Deus
espera de nos. Se formos ddceis ao
Espirito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-a formando cada vez mais em
nos e assim iremos nos
aproximando cada dia mais de
Deus Pai. Os que sdo conduzidos
pelo Espirito de Deus, esses sdo
filhos de Deus (Rm 8, 14) [40] .

Humildade e prudéncia ao dar a
direcao espiritual

18. Detenho-me agora nas
disposicOes daqueles que assistem a
outros na direcdo espiritual. Ressalta,
em primeiro lugar, a de querer os
outros como sao, buscando
exclusivamente seu bem. Assim, a
sua atitude sera sempre positiva,



otimista e alentadora. Além disso,
devera também fomentar em si
mesmo a virtude da humildade, para
ndo perder de vista que sO é um
instrumento (cf. At 9, 15), de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificacdo das almas.

Por outra parte, cuidara de se
preparar o melhor possivel para
exercitar a sua tarefa, conhecer os
principios fundamentais da vida
espiritual que de ordindrio
percorrem as almas, e duvidar
prudentemente — isto é, ndo se fiar
exclusivamente no seu critério — caso
se apresentem situacdes especiais.
Nestes casos, além de rezar mais,
pedira mais luzes ao Espirito Santo,
para estudar e focar bem o assunto.
Se for necessario, de acordo com os
ensinamentos da Moral, pode-se
fazer uma consulta a pessoas mais
doutas, apresentando-a como um
caso hipotético e modificando as
circunstancias, de maneira que -



para guardar rigorosamente o
siléncio de oficio - fique
completamente a salvo a identidade
de quem se trate, e sempre com a
devida prudéncia.

Na Obra, desde o inicio, conheciamos
e aceitavamos expressamente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar ao
Diretor pertinente, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais patente o
espirito de liberdade e de confianca
nessas situacdes — que nao serdo nem
habituais nem frequentes —, a pessoa
que recebe a conversa fraterna
pergunta ao interessado se deseja
pedir conselho ele mesmo a um
Diretor ou se prefere que o faca
aquele que escuta a sua Confidéncia.
F uma maneira de proceder que
reforca as medidas de delicadeza e
de prudéncia vividas desde o
principio.



Ao mesmo tempo, todos contam com
a liberdade de ir diretamente ao
Padre ou a um Diretor Regional ou
da Delegacdo, para falar da sua vida
interior. Isto oferece, aos que
recorremos a direcdo espiritual no
Opus Deij, a garantia de que vamos
receber o que precisamos e
desejamos: o espirito que nos
transmitiu Sdo Josemaria, sem
acrescimos nem modificagoes. Ao
mesmo tempo, nem de longe se lesa o
dever de manter o segredo natural,
que se guarda com 0 maximo
cuidado e severidade: uma pessoa
que ndo fosse exemplar neste ponto,
careceria de uma disposicao
fundamental para dar direcdo
espiritual.

Os que atendem os outros tentam
fomentar em todo momento a
liberdade interior dessas almas, para
que correspondam voluntariamente
aos apelos do amor de Deus. A
direcdo espiritual oferece-se,



portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ildgico e uma
falta de naturalidade. A Obra quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadaos catolicos
responsaveis e consequentes, de
forma que a mente e o coracao de
cada um de nds ndo andem
separados, cada um por um lado,
mas concordes e firmes, para fazer
em todo momento o que se vé com
clareza que se deve fazer, sem se
deixar arrastar - por falta de
personalidade e de lealdade a
consciéncia - por tendéncias ou
modas passageiras [41] .
Logicamente, deve-se falar com a
fortaleza necessdaria para estimular
as pessoas a caminharem pela senda
que Deus lhes marca; mas também
com suavidade extrema, porque nao
sdo nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo . Efetivamente, a
prudéncia exige que, sempre que a
situacdo o requeira, se aplique o



remeédio, totalmente e sem
paliativos, depois de se deixar a
chaga a descoberto (...). Temos que
proceder assim, antes de mais
nada, conosco proprios e com 0s
que temos obrigacdo de ajudar por
justica ou por caridade [42] .

Ndao deve ser obstaculo para essa
funcao o pensamento de que
também ele proprio deve melhorar
nesse ponto concreto. Porventura
nao cura um médico que esta
doente, ainda que o mal de que
sofre seja cronico? Impede-o por
acaso a sua doenca de prescrever
aos seus pacientes a receita
adequada? Claro que nao. Para
curar basta possuir a ciéncia
conveniente e po-la em pratica,
com 0 mesmo interesse com que
combate a sua propria doenca
[43].

A formacao liturgica



19. Dentro da formacdao espiritual,
muito unida a formacdo doutrinal-
religiosa, situa-se o amor pela
sagrada liturgia da Igreja na qual —
de modo eminente na Santa Missa —
se realiza a obra de nossa Redencdo
[44] . A Santa Missa situa-nos (...)
perante os mistérios primordiais
da fé, porque é a propria doacao
da Trindade a Igreja. Compreende-
se deste modo que a missa seja o
centro e a raiz da vida espiritual
do cristao [45] .

A mensagem crista é performativa .
Isto é, o Evangelho, e a liturgia que o
traz a nossa existéncia, ndo é
somente uma comunicacao de
realidades que se podem conhecer,
mas uma comunica¢do que comporta
fatos e muda a vida [46] .

Ninguém com senso comum e
sentido sobrenatural pode pensar
que a liturgia é “coisa de clérigos”; ou
que os clérigos “celebram” e o povo



simplesmente “assiste”. Bem longe de
semelhante concepcdo, Sdo
Josemaria impulsionava a
participacdo de todos: desde a
compreensdo da conexdo intima
entre liturgia da Palavra e liturgia
eucaristica, ou da dimensao essencial
da adoracdo na celebracao, até
detalhes concretos como o uso do
missal dos fiéis, para facilitar a sua
participacdo: primeiro com o coracgdo
e depois com as palavras e os gestos
previstos. Lembro-me de ter ouvido
que, ja nos anos trinta do século
passado, para dar mais vigor a esse
ensino, quis que se dialogasse a
Missa, com uma resposta em voz alta
as oragOes que pronunciava o
sacerdote. Entdo ndo era habitual:
faltavam trinta anos até o Concilio
Vaticano II.

A liturgia da Palavra

20. Toda a historia da salvacdo, e a
liturgia que a celebra e a torna



presente, esta caracterizada pela
iniciativa de Deus que nos convoca e
espera de cada um de nds uma
resposta atual, com um amor que
depois informe toda a jornada, com
animo de que o Sacrificio do altar se
prolongue ao longo das vinte e
quatro horas.

A celebracdo da Palavra na Santa
Missa é um verdadeiro didlogo que
exige uma resposta delicada: é Deus
que fala a seu povo e este faz sua esta
palavra divina por meio do siléncio,
do canto, etc.; adere a esse anuncio
professando a sua fé no Credo e,
cheio de confianca, vai com as suas
peti¢cdes ao Senhor [47] . Nas leituras,
o Paraclito fala com voz humana
para que a nossa inteligéncia saiba
e contemple, para que a vontade se
robusteca e a acao se cumpra [48] .
A possibilidade de que se tornem
realidade na nossa vida, depende da
graca divina, mas também da
preparacdo e fervor de quem as 1é e



as medita, de quem as escuta. «Pelas
santas Escrituras, efetivamente,
somos conduzidos a cumprir acoes
virtuosas e a pura contemplacao»
[49] .

Aqui nos é apresentado um ponto
bem concreto de exame e de
melhora. Que fruto tiramos dessas
leituras, todos os dias, na Santa
Missa? Saboreamos os instantes de
siléncio previstos apds o Evangelho,
para aplicar-nos a pregacao do
Senhor? Tenho recordado que
«muitos temos sido testemunhas de
como Sao Josemaria se metia a fundo
nas leituras da Missa; notava-se nele
até no tom da voz. Repetia-se, com
muita frequéncia, um fato: depois do
Santo Sacrificio, tomava nota das
frases que o tinham marcado mais
profundamente, para leva-las a
oracdo pessoal. Assim se enriquecia
constantemente a sua alma e a sua
pregacdo. Tratemos nos de imitar tdo
bom mestre. Deus tem-se revelado a



nos para que O conhecamos mais e
melhor, e para que O demos a
conhecer, com naturalidade, sem
respeitos humanos» [50] .

A liturgia eucaristica

21. Nesta parte da Santa Missa, o
sacerdote ndo se dirige
principalmente aos fiéis reunidos. De
fato, a orientacdo espiritual e interior
de todos, do sacerdote e dos fiéis, é
versus Deum per Iesum Christum ,
voltado para Deus por meio de Jesus
Cristo. Na liturgia eucaristica,
sacerdote e povo certamente néo
rezam um para o outro, mas para
o0 unico Senhor. Portanto durante
a orag¢ao olham na mesma
direcdo, para uma imagem de
Cristo na abside, ou para uma
cruz ou simplesmente para o céu,
como fez o Senhor na oracgdo
sacerdotal na noite anterior a sua
Paixdo [51] . Como nos ajuda essa
adoracdo comum, esse sair ao



encontro do Senhor que vem, e por
nossos olhos na cruz do altar!

22. No Sacrificio do altar sao
necessarias a obediéncia e a piedade,
intimamente unidas: sdo também
requisitos fundamentais para que a
liturgia seja fonte e cume da vida da
Igreja e de cada cristdo. Obediéncia,
em primeiro lugar, porque «as
palavras e os ritos litargicos sdo
expressao fiel, amadurecida ao longo
dos séculos, dos sentimentos de
Cristo e ensinam-nos a ter 0s mesmos
sentimentos que Ele (cf. Flp 2, 5);
conformando a nossa mente com
suas palavras, elevamos ao Senhor o
nosso coracao» [52] . Eis aqui um
fundamento profundo de por que
temos de obedecer, de amar cada
palavra, cada gesto, cada rubrica,
pois fazem chegar o dom de Deus,
ajudam-nos a ser alter Christus, ipse
Christus .



O Concilio Vaticano II recordou que a
plena eficacia da liturgia depende
também de que cada um, sacerdote
ou fiel, ponha a alma em
consonancia com a voz [53] . E Bento
XVI explicava que nas cerimonias, a
voz, as palavras precedem a nossa
mente. De ordinario ndo sucede
assim. Primeiro deve-se pensar e
depois o pensamento converte-se
em palavra. Mas aqui a palavra
vem antes. A sagrada liturgia da-
nos as palavras; nos devemos
entrar nessas palavras, encontrar
a concordancia com esta
realidade que nos precede (...).
Esta é a primeira condig¢do: nos
mesmos devemos interiorizar a
estrutura, as palavras da liturgia,
a palavra de Deus. Assim a nossa
celebracdo sera realmente
celebrar “com” a Igreja: o nosso
coragao alargou-se e ndo fazemos
algo, mas estamos “com” a Igreja
em coloquio com Deus [54] .



Na vida de Sao Josemaria fundem-se
de modo admiravel piedade e
obediéncia, e constituem um
exemplo de algo muito real: de
nenhuma outra maneira
poderemos manifestar melhor o
NnosSs0 Maximo interesse e amor
pelo Santo Sacrificio, do que
observando esmeradamente até a
menor das cerimonias prescritas
pela sabedoria da Igreja. E, além
do Amor, deve urgir-nos a
“necessidade” de nos parecermos
com Jesus Cristo, ndo apenas
interiormente, mas também
externamente, movimentando-nos
- nos amplos espacos do altar
cristdo - com aquele ritmo e
harmonia da santidade obediente,
que se identifica com a vontade da
Esposa de Cristo, quer dizer, com a
Vontade do proprio Cristo [55] .

Gostaria que estas brevissimas
consideracoes a respeito da estrutura
da Santa Missa nos ajudassem a



todos a fomentar o interesse pela
liturgia, alimento e parte necessaria
da vida espiritual. Como ndo lembrar
que o nosso Fundador, ja no
longinquo ano de 1930, escreveu que
todos na Obra devem ter especial
empenho em seguir, com todo o
interesse, todas e cada uma das
disposicoes liturgicas, mesmo as
que parecam pouco ou nada
importantes. Aquele que ama nao
perde um detalhe. Essas
pequenezes sdo uma coisa muito
grande: amor. E obedecer ao Papa,
até nas coisas minimas, ¢ ama-lo. E
amar ao Santo Padre é amar a
Cristo e a sua Mae, a nossa Mae
Santissima, Maria. E ndés apenas
aspiramos a isso: justamente
porque 0s amamos, queremos que
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam [56] .

FORMACAO NA DOUTRINA
CATOLICA



23. Quem ama sinceramente a Deus,
sente-se impelido a conhecé-lo cada
vez mais e melhor; nao se conforma
com um relacionamento superficial;
procura compreender com maior
profundidade tudo o que a Ele se
refere. O afd por adquirir esta
ciéncia teoldgica - a boa e firme
doutrina cristad - deve-se em
primeiro lugar ao desejo de
conhecer e amar a Deus. Ao mesmo
tempo, é consequéncia da
preocupacao geral da alma fiel por
descobrir o significado mais
profundo deste mundo, que é obra
do Criador [57] . Por isso, a
formacdo que o Opus Dei
proporciona aos seus fiéis —
considerada da perspectiva
doutrinal-religiosa — dirige-se a fazer
com que adquiramos a doutrina da
Igreja e aprofundemos em seu
conhecimento.

Com o mesmo horizonte — olhando
para Deus e para o mundo —, o bem-



aventurado Jodo Paulo II sublinhou a
necessidade atual da formacdo na
doutrina catdlica. «Revela-se hoje
cada vez mais urgente a formacdo
doutrinal dos fiéis leigos, ndo so pelo
natural dinamismo de
aprofundamento de sua fé, mas
também pela exigéncia de “dar a
razdo da esperanca” que ha neles,
face ao mundo e aos seus graves e
complexos problemas. Tornam-se
assim absolutamente necessarias
uma sistematica acdo de catequese ,
que se graduara segundo as idades e
as diversas situacdes de vida, e uma
mais decidida promocao crista da
cultura , como resposta aos eternos
interrogantes que agitam o homem e
a sociedade de hoje» [58] .

Desde os comecos do Opus Dei, e
mesmo antes, Sao Josemaria mostrou
um especial interesse em que as
pessoas a quem atendia
espiritualmente aprofundassem na
sua formacdo doutrinal-religiosa,



porque cada um deve esforcar-se,
na medida de suas possibilidades,
por estudar a fé com seriedade e
espirito cientifico [59] .

24. Como escrevia Sdo Gregorio
Magno, «muito inutil é a piedade se
falta o discernimento da ciéncia»
[60], e «nada é a ciéncia se ndo tem a
utilidade da piedade» [61] . O nosso
Fundador fez questdo de que o
estudo da doutrina estivesse
acompanhado por uma sincera vida
espiritual, pelo trato intimo com
Jesus Cristo na oracdo e nos
sacramentos, por uma devocao filial
a Virgem Santissima. Ensinava que a
verdade é sempre, de certo modo,
algo de sagrado: dom de Deus, luz
divina que nos encaminha para
Aquele que é a Luz por esséncia. E
isto acontece especialmente
quando a verdade se considera na
ordem sobrenatural: devemos pois
trata-la com respeito, com amor
(...). Mais ainda: estamos



persuadidos de que essa verdade
divina, que levamos, nos
transcende: que as nossas palavras
sdo insuficientes para expressar
toda a sua riqueza, e é possivel
inclusive que ndo a entendamos
em sua plenitude e que acabemos
fazendo o papel de quem transmite
uma mensagem sem a
compreender de todo [62] .

Vale a pena o esfor¢o da Prelazia
para assegurar a todos os seus fiéis e
a outras muitas pessoas uma séria
preparacdo doutrinal; mais ainda em
momentos, como 0s atuais, nos quais
essa necessidade se observa de modo
mais premente. Apresenta-se como
uma gozosa realidade a afirmacdo do
nosso Fundador feita muitos anos
atras: a Obra inteira equivale a
uma grande catequese, feita de
forma viva, simples e direta nas
entranhas da sociedade civil [63] .



Fidelidade ao Magistério e
liberdade no opinavel

25. A formacdo doutrinal abrange
todos os campos: da Filosofia a
Teologia e ao Direito Canénico, etc.
Mediante esta preparacdo — que, no
caso dos Numerarios e Numerarias, e
de muitos Adscritos e Adscritas,
cobre os programas que se cursam
nas universidades pontificias —
contribui-se para que em todos 0s
estratos da sociedade haja pessoas
decididas a dar um testemunho vivo
do Evangelho, com a palavra e com
as obras: sempre dispostos — como
escreve Sao Pedro - a dar resposta a
todo o que vos peca a razdo de vossa
esperancga (1 Pe 3, 15).

De acordo com as repetidas
diretrizes do Magistério, na
explicacdo das diferentes matérias
filosoficas e teoldgicas, tem uma
especial relevancia a doutrina do
Doutor comum da Igreja. Cumpre-se



assim a recomendacdo do Concilio
Vaticano II e de varios Romanos
Pontifices: «Aprofundar nos
mistérios da fé e descobrir a sua
mutua conexao (...) sob o magistério
de Santo Tomas» [64] .

Sao Josemaria ateve-se a esta linha e
assim o recordou aos professores e
professoras encarregados dos
Estudos gerais da Prelazia. Ao
mesmo tempo, com uma
mentalidade aberta ao progresso da
ciéncia teologica, explicava que dessa
recomendacdo ndo se pode concluir
que devamos nos limitar a
assimilar e a repetir todos e
somente os ensinamentos de Santo
Tomas. Trata-se de algo muito
diferente: devemos certamente
cultivar a doutrina do Doutor
Angélico, mas do mesmo modo que
ele a cultivaria se vivesse hoje. Por
isso, algumas vezes sera preciso
levar a termo o que ele mesmo so
pode comecar; e por isso também,



fazemos nossos todos os achados
de outros autores, que
correspondam a verdade [65] .

Acabo de vos lembrar, com palavras
de nosso Padre, uma caracteristica
essencial do espirito do Opus Dei:
que corporativamente ndo temos
outra doutrina que a que ensina o
Magistério da Santa Sé. Aceitamos
tudo o que este Magistério aceita, e
rejeitamos tudo o que ele rejeita.
Cremos firmemente em tudo
quanto propoe como verdade de
fé, e fazemos também nosso tudo o
que é de doutrina catolica [66] . E
dentro dessa doutrina ampla, cada
um de nds forma o seu critério
pessoal [67] . Os Estatutos da
Prelazia estabelecem a proibicdo de
que o Opus Dei — como disse 0 nosso
Fundador - crie ou adote uma
particular escola filosofica ou
teoldgica [68] . Isto, além de
manifestar o amor a liberdade,
expressa um fato eclesiologico



fundamental: que os membros da
Prelazia sdo fiéis cristdos comuns ou,
quando for o caso, comuns
sacerdotes seculares, com idénticos
ambitos de liberdade de opinido que
os demais catdlicos.

FORMACAO PARA O APOSTOLADO

26. O conhecimento profundo das
verdades religiosas fundamentais,
bem como dos aspectos éticos e
morais que se relacionam mais de
perto com o exercicio do seu trabalho
pessoal, é importante também para
fazer um amplo trabalho apostoélico
no ambiente profissional em que
cada um se desenvolve. A luz dos
seguidores de Jesus Cristo nao
deve permanecer no fundo do vale,
mas no cume da montanha, para
que vejam as vossas boas obras e
glorifiquem vosso Pai que esta nos
céus (Mt 5, 16) [69] .

Certamente sdo numerosas as
pessoas de coracdo grande, capazes



de se apaixonarem por Deus, as
quais falta a luz da doutrina que
oriente e dé sentido as suas vidas.
Cabe aos cristdos o dever e a alegria
de proporcionar essa doutrina. Uma
passagem do Novo Testamento
ilustra-o expressamente. Cumprindo
um mandato do Espirito Santo, o
diacono Filipe dirigiu-se ao caminho
que conduzia a Gaza. Transitava por
ali uma carruagem em que uma alta
personagem, ministro da rainha da
Etidpia, regressava ao seu pais apos
ter adorado a Deus em Jerusalém.
Filipe aproximou-se e ouviu que lia o
profeta Isaias. Entdo disse-lhe: —
Entendes o que lés? Ele respondeu: —
Como vou entender se ninguém me
explica? Rogou entdo a Felipe que
subisse e se sentasse junto dele ( At 8,
30-31).

E tarefa dos catélicos anunciar, com
paz e perseveranca, a boa nova de
Jesus, suprimir a ignorancia religiosa
por meio da difusdo da doutrina



revelada. O apostolado cristao - e
refiro-me agora, especificamente,
ao apostolado de um simples
cristao, ao de um homem ou
mulher que vive como outro
qualquer entre os seus iguais - é
uma grande catequese em que,
através do relacionamento
pessoal, de uma amizade leal e
auténtica, se desperta nos outros a
fome de Deus e se ajuda cada um a
descobrir novos horizontes - com
naturalidade, com simplicidade,
como disse, com o exemplo de uma
fé bem vivida, com a palavra
amavel, mas cheia da forca da
verdade divina [70] .

Devemos propagar ardentemente a
Verdade de Cristo, fazer que outros
participem do tesouro que
recebemos, de maneira que
experimentem que nada ha de mais
formoso que ter sido atingidos,
surpreendidos, pelo Evangelho,
por Cristo. Nada mais belo que



conhecé-lo e comunicar aos outros
a amizade com Ele [71] .

27. No Decreto sobre o apostolado
dos leigos, o Concilio Vaticano II
ensina que «o apostolado nao pode
atingir eficacia plena, sendo através
da formacdo multipla e integral.
Exigem-na ndo apenas o progresso
continuo do leigo na espiritualidade
e na doutrina, mas também o
conjunto variado de assuntos,
pessoas e encargos, aos quais sua
atividade deve adaptar-se (...). Além
da formacdo, comum a todos os
cristaos, muitos tipos de apostolado
exigem formacao especifica e
peculiar, em vista das pessoas e
circunstancias diferentes» [72] .

Nos ultimos anos, este afd de almas
requereu maior vigor, para
contrabalancar o secularismo que
avancou a grandes passos, até chegar
a adquirir carta de cidadania em
paises tradicionalmente cristaos.



Voltar a impregnar com o espirito de
Cristo as raizes dessas nacgoes é
precisamente o objetivo da nova
evangelizacdo [73] . Na Prelazia, esse
trabalho resume-se em orientar e
estimular cada pessoa, para que
realize a missdo evangelizadora
recebida no Batismo, com o espirito e
0s meios especificos do Opus Dei,
através do apostolado de amizade e
confidéncia .

Jodo Paulo II insistia em que o
mundo «pede evangelizadores fiéis,
em cuja vida, em comunhdo com a
cruz e a ressurreicdo de Cristo,
resplandeca a beleza do Evangelho
(...). Todo batizado, como testemunha
de Cristo, deve adquirir a formacao
apropriada a sua situacao, para que a
fé ndo sé ndo se esgote por falta de
cuidado em um meio tdo hostil como
¢ 0 ambiente secularizado, mas
sustente e impulsione o testemunho
evangelizador» [74] .



Apostolado pessoal de amizade e
confidéncia

28. Nosso Senhor veio a esta terra
para que todas as almas alcancem a
vida eterna, e quer contar também
com seus discipulos: ut eatis , para
que vades — repete a ngs cristaos,
como aos Apostolos — e deis fruto, e o
vosso fruto permaneca (cf. Jo 15, 16).
Portanto, filhas e filhos meus,
devemos levar a sua doutrina pelos
mais diversos ambientes, ja que nos
interessam todas as almas para o
Senhor. Mas é 16gico comecar por
quem Deus colocou mais perto de
nos.

Na Prelazia do Opus Dei, como vos
dizia, damos prioridade ao que Sdo
Josemaria chamava apostolado de
amizade e confidéncia : um trato
pessoal, no qual um coracao
transmite a outro o seu
conhecimento e o seu amor a Cristo,



facilitando que se abra aos suaves
impulsos da graca.

A amizade pressupde — e a0 mesmo
tempo cria — comunhdo de
sentimentos e anseios. Mas «onde
principalmente se realiza essa
comunicacao é na convivéncia (...);
dai que o conviver seja proprio da
amizade» [75] . Com esse trato, tem-
se 0 primeiro passo no caminho da
amizade. Portanto, da-nos alegria
aproveitar as ocasioes, que o
trabalho profissional e social nos
oferece, de conhecer novos amigos,
com o desejo de ajuda-los e, também,
de aprender deles: a amizade é
essencialmente mutua. O nosso
Padre animava-nos a comportar-nos
como Cristo que passa ao lado das
pessoas, pelo caminho da vida
corrente. O Senhor quer servir-se
de nos - do nosso relacionamento
com os homens, desta capacidade
que Ele nos deu, de querer bem e
de nos fazer querer —, para que Ele



continue a fazer amigos na terra
[76] .

Entre as caracteristicas desse modo
de servir, destaca a necessidade de
saber adaptar-se a capacidade e a
mentalidade da cada um, de maneira
que entendam o que escutam. Sdo
Josemaria chamava dom de linguas
a este esforco por fazer-se entender,
que brota como fruto da graca, da
oracao e da preparacdo pessoal, para
que a doutrina da Igreja ressoe com
tonalidades novas nos ouvidos das
pessoas. E preciso repetir as
mesmas coisas, mas de modos
diversos. F a forma que deve ser
sempre nova, diferente; ndo a
doutrina [77] .

Trata-se de imitar a Jesus, que
expunha os mais altos ensinamentos
por meio de parabolas, de
comparacoes que todos — cada um no
seu nivel — estavam em condigoes de
entender. Fomentemos o desejo de



expor as verdades cristads de forma
atraente: que a vossa palavra seja
sempre amavel, temperada com sal,
de forma que saibais responder a cada
um como convém ( Col 4, 6). Nao se
trata de uma formalidade, ou de nos
mostrarmos eruditos, mas de falar
com conteudo, buscando a gldria de
Deus e 0 bem das almas.

29. Nesse contexto, o conhecimento
profundo da Sagrada Escritura — do
Antigo e do Novo Testamento —, fruto
de uma leitura assidua e de uma
meditacdo atenta, reveste de uma
importancia fundamental. Recordou-
o recentemente o Papa Bento XVI, na
Exortacdo apostdlica Verbum Domini
sobre a Palavra de Deus na missdo da
Igreja. Ali, entre outros grandes
santos a quem o Senhor concedeu
luzes especiais para aprofundar no
sentido espiritual da Biblia, o Papa
afirma que um desses raios de luz se
manifesta em Sdo Josemaria
Escriva e a sua pregacao sobre a



chamada universal a santidade
[78] .

O Romano Pontifice escreve que um
momento importante da animac¢do
pastoral da Igreja, onde se pode
sapientemente descobrir a
centralidade da Palavra de Deus, é
a catequese, que, nas suas
diversas formas e fases, sempre
deve acompanhar o Povo de Deus
[79] . E mostra como o encontro dos
discipulos de Emaus com Jesus,
descrito pelo evangelista Lucas
(cf. Lc 24, 13-35), representa em
certo sentido o modelo de uma
catequese em cujo centro esta a
“explicacao das Escrituras”, que
somente Cristo é capaz de dar (cf.
Lc 24, 27-28), mostrando o seu
cumprimento em Si mesmo. Assim,
renasce a esperanc¢a, mais forte do
que qualquer revés, e faz daqueles
discipulos testemunhas convictas
e crediveis do Ressuscitado [80] .
Estas palavras ndo vos trazem a



memodria a afirmacdo gozosa do
nosso Padre quando pregava que
agora Emaus é o mundo inteiro,
porque o Senhor abriu os
caminhos divinos da terra [81] ?

Lembrem-se como nos transmitiu os
ensinamentos desta passagem de Sao
Lucas. Comentava que toda a vida
de Cristo é um modelo divino que
devemos imitar, mas o que nos
conta o evangelista da cena de
Emaus nos pertence muito
especialmente [82] . Dessa cena
evangélica serviu-se também para
nos falar do apostolado pessoal de
amizade e confidencia. Fazia finca-pé
em uma caracteristica importante: é
preciso tomar a iniciativa, sair ao
encontro das pessoas para lhes
oferecer a nossa amizade e ajuda-las
na sua procura de Deus, com respeito
e defesa da intimidade e da liberdade
de todos.



No caminho de Emaus, o
Ressuscitado vai em busca de dois
discipulos que regressavam as suas
casas, desanimados pelos
acontecimentos dolorosos que
tinham presenciado: a Paixdo e
Morte do seu Senhor. Esse gesto de
Jesus ensina-nos que a amizade leva
a compartilhar as alegrias e as penas
dos nossos amigos, a que sejamos
solidarios e lhes dediquemos tempo.
Jesus caminha ao lado daqueles
dois homens que perderam quase
toda a esperanca, a tal ponto que a
vida comeca a parecer-lhes sem
sentido. Compreende a sua dor,
penetra em seus coracoes,
comunica-lhes um pouco da vida
que nEle habita [83] . De igual modo
temos de compartilhar as
preocupacdes, os sonhos, as
dificuldades daqueles com quem nos
relacionamos, sendo um a mais entre
0s nossos colegas de oficio ou
profissdo, sem que nos separe deles
nenhuma barreira: uma estupenda



caracteristica do espirito da Obra,
que ndo tira ninguém do seu lugar e
que nos convida a estar no mundo
sem sermos mundanos.

Assim devemos agir no ambiente em
que nos movemos, sem perder de
vista que — se somos fiéis — Jesus
Cristo atua em nds, e deseja servir-se
do nosso exemplo e da nossa palavra
para chegar a outras pessoas, ao
mesmo tempo que elas nos
enriquecem com a sua amizade.
Nada mais l6gico do que os
verdadeiros amigos comunicarem
entre si as suas alegrias e as suas
penas, o seu trabalho e, como é
natural, o maior tesouro que possui
um cristdo: precisamente, a vida de
Cristo. Falaremos de Deus, da alegria
de té-lo na nossa alma em graca, do
valor imenso que so Ele pode
conferir a uma existéncia humana.

Agindo assim, os cristdos cooperam
eficazmente na missao



evangelizadora da Igreja, pondo
Cristo no coracgdo e na alma dos seus
conhecidos, para contribuir a erguer
a Cruz no cume de todas as
atividades humanas.

Apostolado da familia e com a
juventude

30. Sdo muitas as atividades que
contribuem para fortalecer a
extensao do reino de Deus. No
entanto, algumas tém objetivamente
uma transcendéncia maior, segundo
as necessidades de cada época e de
cada lugar. A familia, a formacdo da
juventude, o mundo da cultura
constituem, em grande parte, o
desafio da nova evangelizacdo que o
Santo Padre impulsiona.

A familia precisa urgentemente de
que se reafirme o seu humus
originario, querido por Deus na
criacdo, que infelizmente os
costumes e as leis civis de muitos
paises se empenham em perverter. F



uma tarefa de importancia capital,
em que os catolicos coincidimos com
pessoas de outras crencgas, ou sem
religido alguma, conscientes de que a
promocdo da familia - comunhéo de
amor entre um homem e uma
mulher, indissoluvel e aberta a vida -
constroi uma coluna insubstituivel
para a reta orientacdo da sociedade,
e um fundamento importante para
que os homens atinjam a maturidade
e a felicidade. Além do que possamos
fazer em colaboracgao com outros,
pessoalmente pode-se ajudar, por
exemplo, a que os cOnjuges se
perdoem mutuamente e
compreendam que a sua vida € uma
entrega ao outro; e, se se trata de um
casal cristdo, a que compreendam
que participam num mistério: na
unido de Cristo com sua Igreja. Essa
fidelidade de ambos, que, com o
correr dos anos, € manifestacdo do
amor verdadeiro, traca também o
caminho para chegar ao Céu.



O trabalho apostdlico com a
juventude constituira sempre um
desafio vital para o mundo e para a
Igreja, porque é nesses anos que se
forjam aqueles que orientardo o
rumo da sociedade e a fardo avancgar
pelas sendas tracadas pelo Criador e
Redentor.

Nesse ambito, ganha especial relevo
0 apostolado da diversdo e o bom uso
do tempo livre. Limito-me a
recordar-vos o que vos escrevi em
2002: que é preciso preencher de
conteudo cristdo «os costumes, as
leis, a moda, os meios de
comunicacio, as expressoes
artisticas. Todos esses aspectos
pulsam no coracgdo da batalha para a
nova evangelizacdo da sociedade, a
que o Santo Padre convoca sem
trégua os cristaos» [84] .

Apostolado e cultura

31. O amplo mundo do pensamento e
da cultura, das ciéncias, das letras e



da técnica continua a mostrar-se
como uma area privilegiada que é
preciso iluminar com as luzes do
Evangelho. «Os cristdos, pois, devem
ter uma fé que lhes permita
enfrentar-se criticamente com a
cultura atual, resistindo as suas
seducdes; incidir eficazmente nos
ambitos culturais, econdmicos,
sociais e politicos; manifestar que a
comunhdo entre os membros da
Igreja catolica e com 0s outros
cristdos é mais forte que qualquer
vinculo étnico; transmitir com
alegria a fé as novas geracoes;
construir uma cultura cristad capaz de
evangelizar a cultura mais ampla em
que vivemos» [85] .

Os apostolados da Obra sdo um mar
sem margens . Queremos abrir os
bragos de par em par a cada pessoa,
como Cristo na Cruz. Dai nosso
empenho por chegar aos que estao
mais longe de Deus, como nos
ensinou Sao Josemaria, que amava —



sempre repetiu isso — o apostolado ad
fidem . O nosso Padre alentava-nos a
ter especial empenho no
apostolado ad gentes , com os
gentios (...). Primeiro - repetirei o
de sempre —, com uma amizade
sincera, leal, humanamente boa
[86] . Aproveitando as multiplas
relacOes que se originam no
exercicio do trabalho profissional,
num mundo caracterizado pela
globalizacdo, sera facil dialogar com
pessoas de outras confissdes e
crencas, ou sem religido alguma, com
o0 desejo de suscitar nelas o desejo de
conhecerem melhor a Deus.
Ajudaremos inclusive aos que
manifestem uma atitude negativa em
face da Igreja catolica, se tentarmos
trata-los com mansidao, paciéncia,
compreensdo e carinho.

Considero importante sobretudo -
dizia Bento XVI num discurso a Curia
Romana - o fato de que também as

pessoas que se declaram



agnosticas e ateias devem nos
interessar a nos como fiéis.
Quando falamos de uma nova
evangelizacdo, estas pessoas
talvez se assustem. Ndo querem
ver a si mesmas como objeto de
missdo, nem renunciar a sua
liberdade de pensamento e de
vontade. Mas a questdo sobre
Deus continua a estar também
neles, ainda que ndo possam crer
em concreto que Deus se ocupe de
no s [87] .

Ainda que s6 alguns participem em
iniciativas desse tipo, sentimos o
dever de apoid-los com a nossa
oracdo. Porque cada um de nos,
filhos de Deus na Igreja santa, quer
apenas viver para levar o nome do
Senhor a todos os povos e a todas as
culturas, até os ultimos confins da
terra (cf. At 9, 15).

FORMACAO PROFISSIONAL



32. Uma vez que o trabalho ordinario
constitui, segundo o espirito do Opus
Dei, 0 eixo da santificacdo pessoal e o
ambiente habitual do trabalho
apostolico dos seus fiéis,
compreende-se que na Prelazia se
fomente a boa preparacao
profissional. O estudo, a formacao
profissional, seja qual for, é
obrigacdo grave entre nos [88] .

Em tempos recentes, o Magistério da
Igreja abordou o tema do trabalho -
e todos lemos esse ensinamento
pensando na pregacdo de Sao
Josemaria, desde 1928 — como ambito
para a procura da santidade por
parte dos fiéis leigos. Tem insistido
na «formacao de uma espiritualidade
do trabalho, que ajude todos os
homens a se aproximarem, atraves
dele, de Deus, Criador e Redentor, a
participar em seus planos salvificos
com respeito ao homem e ao mundo,
e a aprofundar em suas vidas na
amizade com Cristo» [89] .



Trabalho e unidade de vida

33. Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente , Sao Josemaria
insistiu na importancia da unidade
de vida no cristao, que harmoniza a
piedade, o trabalho e o apostolado.
Tenho-o ensinado constantemente
com palavras da Escritura Santa: o
mundo nao é ruim, porque saiu
das mdo de Deus, porque é
criatura dEle, porque Javé olhou
para ele e viu que era bom (cf. Gn
1, 7 e ss.). NOs, os homens, é que o
fazemos ruim e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades.
Nao duvidem, meus filhos;
qualquer modo de evasao das
honestas realidades diarias é para
0s homens e mulheres do mundo
coisa oposta a vontade de Deus.
Pelo contrario, devem
compreender agora - com uma
nova clareza - que Deus os chama a
servi-Lo em e a partir das tarefas
civis, materiais, seculares da vida



humana. Deus nos espera cada dia:
no laboratorio, na sala de
operacoes de um hospital, no
quartel, na catedra universitaria,
na fabrica, na oficina, no campo,
no seio do lar e em todo o imenso
panorama do trabalho. Nao
esquecamos nunca: ha algo de
santo, de divino, escondido nas
situacOes mais comuns, algo que a
cada um de ndés compete descobrir
(...). Nao ha outro caminho, meus
filhos: ou sabemos encontrar o
Senhor na nossa vida de todos os
dias, ou ndo o encontraremos
nunca. Por isso, posso afirmar que
a nossa época precisa devolver a
matéria e as situacoes
aparentemente vulgares o seu
nobre e original sentido: pondo-as
ao servico do Reino de Deus,
espiritualizando-as, fazendo delas
meio e ocasido para o nosso
encontro continuo com Jesus Cristo
[90] .



A formacdo que a Prelazia
proporciona tende a fomentar o
necessario espirito sobrenatural,
para que cada um se empenhe em
realizar o trabalho com a maior
perfeicdo humana possivel e com afa
de servico, convertendo-o em
instrumento de santidade e de
apostolado. Para isso, devemos nos
esforcar por atingir o necessario
prestigio profissional entre 0s nossos
colegas, que se adquire com o
empenho e a dedicag¢do ao longo dos
anos. Cada qual recebe essa
formacdao especifica como os demais
cidadaos: nas universidades, nas
escolas técnicas, nas oficinas, etc.,
onde realiza seus estudos ou aprende
um oficio. O espirito da Obra
impulsiona-nos a conservar e a
melhorar com constancia essa
preparacdo. Todos temos consciéncia
de sermos libérrimos, tanto no
momento de escolher a profissdo
como ao exercita-la. A Obra so0 ensina
o modo de santificar-se nessas



tarefas, sem se imiscuir nas opcoes
profissionais da cada um.

Ndo importa o tipo de tarefa que se
leve a cabo, sempre que seja
honrada: que é mais importante:
ser catedratico na Sorbonne ou
fazer os trabalhos domésticos? Eu
te direi que, se tu és santa, porque
te estas santificando no trabalho,
isso é o mais importante [91] . E
acrescentava noutro momento:
quando, referindo-me as
faxineiras que trabalham na
Universidade de Navarra, afirmo
que nao sei se o seu trabalho é tao
ou mais importante que o da
Reitoria, ndo estou brincando:
simplesmente repito o que sempre
pensei. A tarefa de uma dessas
mulheres que vai trabalhar com
alegria e faz tudo por amor, pode
ser heroica, nada vulgar, e sem
duvida mais eficaz que a de um
grande pesquisador que s0 pensa
em publicar os seus estudos.



Insisto, o que vale mais?: depende
do amor e do sacrificio com que se
realiza o trabalho, mas com um
sacrificio prazeroso, alegre,
voluntario; caso contrario, é
melhor que nao se faca [92] .

A todos os catodlicos compete o dever
de fazer quanto estiver em suas
maos para que Cristo reine
efetivamente na sociedade, e estas
ansias santas manifestam-se também
tentando adquirir o necessario
prestigio profissional, candeeiro para
que brilhe a luz de Cristo (cf. Mc 4,
21).

Os estudantes, por sua vez, devem
sentir o dever de obter boas
qualificacGes. Ndo esquecam aquela
consideracdo que Sao Josemaria
escreveu em Caminho , que serviu de
guia a tantas geracgoes de jovens no
mundo inteiro: para um apostolo
moderno, uma hora de estudo é
uma hora de oracao [93] .



Retiddo de intencao

34. Ao mesmo tempo em que
cuidamos da preparacao
profissional, lembremo-nos com
responsabilidade de que a ocupacao
profissional - seja qual for — nos
assinala sempre um meio para
atingir a santidade e atender o
apostolado. E muito necesséario néo
perder este ponto de vista nos
momentos atuais, porque na
sociedade de hoje, altamente
competitiva, é facil por a profissdo na
primeira fila dos anseios, acima dos
outros deveres para com Deus, com a
propria familia e com as demais
pessoas. Insisto-vos, com 0 nosso
Padre: trabalhai voltados para
Deus, sem ambicionar gloria
humana. Alguns veem no trabalho
um meio para conquistar honras,
ou para adquirir poder ou riqueza
que satisfaca sua ambicao pessoal,
ou para sentir o orgulho da sua
propria capacidade de realizar. Os



filhos de Deus no seu Opus Dei nao
vemos jamais no nosso trabalho
profissional algo relacionado com
0 egoismo, a vaidade ou a soberba:
vemos somente uma possibilidade
de servir a todos os homens por
amor a Deus [94] . Por isso,
acrescentava: um bom indice da
retidao de intencao, com que
deveis realizar o vosso trabalho
profissional, é precisamente o
modo como aproveitais as relacoes
sociais ou de amizade, que nascem
ao desempenhar a profissado, para
aproximar essas almas de Deus:
chegando, se for o caso - se
estiverem presentes as oportunas
circunstancias —, a propor-lhes o
tema da sua vocacao [95] .

Dentro da preparacdo profissional,
devemos tender necessariamente a
conhecer bem aqueles temas da
doutrina catélica mais relacionados
com o ambito da nossa profissdo, ou
que gozam de especial atualidade no



pais; talvez diferentes em cada lugar,
mas alguns deles com vigéncia em
toda parte; por exemplo, 0s
relacionados com o matrimonio e a
familia, a educacao, o “evangelho da
vida”, a bioética, a justica e a
caridade nas relacdes trabalhistas...
Por isso, o exemplo de retiddo no
cumprimento dos deveres
profissionais, familiares e sociais
constitui um testemunho confiavel
que todos devemos dar. «Como
consequéncia da vossa retidao
humana e crista — eu vos escrevi —,
nascerdo também — nos ambientes
nos quais vos desenvolveis — muitas
iniciativas diretamente
encaminhadas a resolver problemas
sociais concretos, em nobre e
fraterna colaboragdo com outros
homens e mulheres de boa vontade.
Elevo nestes momentos o meu
coracdo em acdo de gragas a Nosso
Senhor, porque a volta da Prelazia,
com a ajuda de tantos Cooperadores,
catolicos e nao catdlicos, florescem



abundantes realidades de
solidariedade que contribuem para
implantar a justica e a paz sobre a
terra, levando a dezenas de milhares
de pessoas — como dizia 0 nosso
Padre - o balsamo forte e pacifico
do amor ( E Cristo que passa , 1.
183)» [96] .

Espontaneidade apostolica

35. Filhas e filhos meus, quis por
novamente diante dos vossos olhos
que a inica ambicdo, o unico
desejo do Opus Dei e de cada um
dos seus filhos, é servir a Igreja,
como Ela quer ser servida, dentro
da especifica vocacdo que o Senhor
nos deu [97] . E com alguma
frequéncia, Sdo Josemaria referiu-se
ao Opus Dei dizendo que € uma
desorganizacdo organizada,
porque o modo proprio de colaborar
na missao da Igreja, querido por
Deus, consiste em proporcionar
formacdo as pessoas, nos diversos



aspectos. Pode-se afirmar que a
Prelazia do Opus Dei gasta todas as
suas energias nesta tarefa, nesta
catequese. Depois, voceés,
singularmente, com a bagagem da
preparacdo recebida e assimilada
com liberdade e responsabilidade
pessoais, procurais infundir a linfa
do espirito cristdo na torrente
circulatoria da sociedade.

Respondendo a pergunta de um
jornalista sobre este aspecto tdo
caracteristico da Obra, o nosso Padre
explicava que concedemos uma
importancia primaria e
fundamental a espontaneidade
apostolica da pessoa , a sua
iniciativa livre e responsavel,
guiada pela acao do Espirito; e nao
a estruturas organizativas,
mandatos, taticas e planos
impostos de cima, como ato de
governo [98] .



Antes de concluir, volto a lembrar o
fundamental: esforcemos-nos dia
apos dia na nossa dedicacdo crista a
Deus e aos outros. Esmeremo-nos por
sermos mulheres e homens
fidelissimos ao Romano Pontifice,
rezando com continuidade por sua
pessoa e intencdes; vivamos uma
afetiva e efetiva unido com os Bispos
e todos os fiéis catolicos. Enchamos-
nos de otimismo e de gratiddo ao
Senhor, ao participarmos na nova
evangelizacdo. Recorramos a
intercessdo da Santissima Virgem,
Rainha do mundo e Mae da Igreja,
para que nos obtenha do Céu as
gracas necessarias.

Como ¢é natural, colocamos como
especial intercessor de todo esse
trabalho formativo a Sdo Josemaria,
que — com a sua vida e o0s seus
ensinamentos — deixou bem
plasmado o espirito recebido de Deus
no dia 2 de outubro de 1928, para
que suas filhas e filhos, e muitas



outras pessoas, possamos percorrer
todos os caminhos da terra,
tornando-os divinos com a graca do
Espirito Santo.

Com todo carinho, abengoa-vos
vosso Padre

+ Javier

Roma, 2 de outubro de 2011.

[1] Bento XVI, Enciclica Spe salvi,
30-11-2007, n. 2.

[2] Cf. Bento XVI, Litt. apost.
Ubicumque et semper , 21-9-2010.

[3] Bento XVI, Homilia na Missa
conclusiva da Jornada Mundial da
Juventude, 21-8-2011.

[4] Sdo Josemaria, Questoes Atuais do
Cristianismo , n. 24.

[5] Sdo Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
19.



[6] Sdo Josemaria, Carta 24-03-1931 ,
n. 9.

[7] Sdo Josemaria, Caminho , n. 372.

[8] Sdo Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 18-6-1972.

[9] Santo Agustinho, Sermdo , 169, 13
(PL 38, 923).

[10] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 1963.

[11] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 24.

[12] Ibid ., n. 26.
[13] Ibid .

[14] S&o Josemaria, Carta 9-01-1932,
n. 28.

[15] Jodo Paulo II, Exhort. apost.
Christifideles laici, 30-12-1988, n. 63.

[16] Simbolo Atanasiano .



[17] Concilio Vaticano II, Decr.
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 74.

[19] Ibid ., n. 84.
[20] Ibid .

[21] S&0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 28-11-1972.

[22] Catecismo da Igreja Catdlica , n.
1808.

[23] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n.77.

[24] Bento XVI, Alocucéo no Angelus ,
28-10-2007.

[25] Cf. Sdo Josemaria, Caminho , n.
380.

[26] Jodo Paulo II, Discurso a um
grupo de bispos em visita ad limina ,
18-11-1999.



[27] D. Alvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio , Rialp, Madri, 62
ed. 1990, p. 24.

[28] S&o Josemaria, Carta 8-8-1956, n.
47.

[29] Jodo Paulo II, Exort. apost.
Christifideles laici , 30-12-1988, n. 60.

[30] Bento XVI, Exort. apost.
Sacramentum caritatis , 22-2-2007, n.
64.

[31] S&o Josemaria, Caminho , n. 947.

[32] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-10-1964.

[33] Jodo Paulo II, Homilia, 19-8-1979.

[34] Cf. Jodo Paulo II, Const. apost. Ut
sit, 28-11-1982.

[35] Cf. Sdo Josemaria, La Abadesa de
las Huelgas. Estudio teologico
juridico , Rialp, Madri 1974, 3% ed., p.
153. Recentemente, a Congregacao



para o Clero publicou o documento O
sacerdote, confessor e diretor
espiritual, ministro da misericordia
divina , 9-3-2011, onde se fala
explicitamente de que também «fiéis
leigos bem formados (...)
desenvolvem este servigo de
conselho no caminho da

santidade» (n. 65).

[36] S0 Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 31-12-1970.

[37] S&o Josemaria, Questdes Atuais
do Cristianismo , n. 93.

[38] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 15.

[39] Ibid ., n. 188.

[40] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa,n. 135.

[41] S&o Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
35.



[42] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 157.

[43] Ibid ., n. 161.

[44] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrossanctum Concilium , n. 2.

[45] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 87.

[46] Cf. Bento XVI, Enciclica Spe
salvi, 30-11-2007, n. 2.

[47] Cf. Instrugdo Geral do Missal
Romano , n. 55.

[48] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 89.

[49] S&o Jodo Damasceno, Exposi¢do
sobre a fé ortodoxa , IV, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp, Madri
2010, pp. 65-66.



[51] Joseph Ratzinger-Bento XVI,
Opera omnia , vol. XI, Prefacio.

[52] Congregacdo para o Culto divino
e a Disciplina dos sacramentos, Instr.
Redemptionis sacramentum ,
25-3-2004, n. 5.

[53] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrossanctum Concilium, n. 11.

[54] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano,
31-8-2006.

[55] S&o Josemaria, Forja , n. 833.

[56] Sdo Josemaria, Apontamentos
intimos , n. 110 (17-11-1930). Cit. por
D. Alvaro do Portillo, Carta,
15-10-1991.

[57] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 10.

[58] Jodo Paulo II, Exort. apost.
Christifideles laici , 30-12-1988, n. 60.



[59] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 10.

[60] Sdo Gregorio Magno, Moralia, I,
32,45 (PL 75, 517).

[61] Ibid .

[62] S&o Josemaria, Carta 24-10-1965 ,
nn. 24-25.

[63] S&o Josemaria, Carta 11-3-1940,
n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr.
Optatam totius , n. 16; cf. Pio XII,
Discurso, 24-6-1939; Paulo VI,
Discurso, 12-3-1964; Jodo Paulo II,
Enciclica Fides et Ratio , 14-9-1998,
nn. 43 ss.

[65] S&o Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
22.

[66] Sdo Josemaria, Carta 14-2-1964,
n. 1.



[67] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-4-1961.

[68] Cf. Codex Iuris particularis seu
Statuta Preelaturce Sancte Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 10.

[70] Ibid ., n. 149.

[71] Bento XVI, Homilia na Missa de
inicio do ministério petrino,
24-4-2005.

[72] Concilio Vaticano II, Decr .
Apostolicam actuositatem , n. 28.

[73] Cf. Bento XVI, Enciclica Caritas
in veritate , 29-6-2009, n. 29;
Discursos de 19-10-2006, 11-6-2007,
12-3-2010, 24-9-2011, entre outros.

[74] Joédo Paulo II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-6-2003, n. 49.



[75] Santo Tomas de Aquino,
Exposicgdo da Etica a Nicomaco , IX,
14.

[76] S&o Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
75.

[77] Sé&o Josemaria, Carta 30-4-1946 ,
n. 71.

[78] Bento XVI, Exort. apost. Verbum
Domini , 30-9-2010, n. 48.

[79] Ibid ., n. 74.
[80] Ibid .

[81] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 314.

[82] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, abril de 1951.

[83] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 105.

[84] Carta, 28-11-2002, n. 11.



[85] Jodo Paulo II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-6-2003, n. 50.

[86] S0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 15-4-1973.

[87] Bento XVI, Discurso a Curia
Romana, 21-12-2009.

[88] S0 Josemaria, Caminho , n. 334.

[89] Jodo Paulo II, Enciclica Laborem
exercens , 14-9-1981, n. 24.

[90] S&o Josemaria, Homilia Amar ao
mundo apaixonadamente , 8-10-1967
(em Questoes Atuais do Cristianismo ,
n. 114).

[91] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-8-1961.

[92] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 10-4-1969.

[93] S&o Josemaria, Caminho , n. 335.



[94] S&o Josemaria, Carta 15-10-1948 ,
n. 18.

[95] Ibid ., n. 31.
[96] Carta , 1-6-1999.

[97] S&o Josemaria, Carta 31-5-1943,
n. 1.

[98] S&o0 Josemaria, Questoes Atuais
do Cristianismo , n. 19.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-
do-dia-2-de-outubro-de-2011/
(08/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/

	Carta pastoral do dia 2 de outubro de 2011

