
opusdei.org

Carta pastoral do dia
2 de outubro de 2011

Na data em que se comemora a
Fundação do Opus Dei, D. Javier
Echevarría dirige aos fiéis da
Prelazia uma extensa carta, na
que trata alguns aspectos da
formação para a vida espiritual
e a nova evangelização.

31/10/2011

Sumário

FORMAÇÃO PARA A NOVA
EVANGELIZAÇÃO



Como os primeiros cristãos
Necessidade e importância da
formação Liberdade, docilidade,
sentido de responsabilidade

FORMAÇÃO HUMANA

Temperança Fortaleza Tom humano
O tom humano dos ministros
sagrados

FORMAÇÃO ESPIRITUAL

Identificar-se com Jesus Cristo Os
meios O Sacramento da
Reconciliação Espírito de iniciativa e
docilidade Humildade e prudência ao
dar a direção espiritual A formação
litúrgica A liturgia da Palavra A
liturgia eucarística

FORMAÇÃO NA DOUTRINA
CATÓLICA

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no opinável

FORMAÇÃO PARA O APOSTOLADO



Apostolado pessoal de amizade e
confidência Apostolado da família e
com a juventude Apostolado e
cultura

FORMAÇÃO PROFISSIONAL

Trabalho e unidade de vida Retidão
de intenção Espontaneidade
apostólica

***

Queridíssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Desde que recebeu o mandato
apostólico do Senhor (cf. Mt 28,
19-20), a Igreja não cessou de
evangelizar. Muitos frutos vieram no
decorrer dos séculos: pela graça de
Deus, também a Obra e cada um dos
seus fiéis. Como em outras épocas,
também agora está se desenvolvendo
em muitos ambientes um forte
processo de descristianização que
traz consigo perdas muito graves



para a humanidade. Deus enviou
sempre à Igreja santos que, com a
sua palavra e com o seu exemplo,
souberam reconduzir as almas a
Cristo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua encíclica sobre a
esperança, o cristianismo não é 
apenas uma «boa nova», uma
comunicação de conteúdos, mas 
uma comunicação que gera fatos e
muda a vida [1] .

Detenho-me agora em alguns
aspectos dessa formação para a
nossa vida espiritual e para
tomarmos parte na “nova
evangelização”, como a definiu o
bem-aventurado João Paulo II.

Em 1985, o primeiro sucessor do
nosso Padre dirigiu-nos uma carta
pastoral, movendo-nos a participar
muito ativamente nesse apostolado,
frisando a necessidade de esmerar-
nos na formação pessoal e na
extensão desse trabalho às almas.



Também Bento XVI guia agora os
cristãos por estas mesmas sendas. A
recente criação do Conselho
Pontifício para a promoção da nova
evangelização [2] é uma
manifestação desse interesse. Todos
nos sentimos interpelados pelas suas
palavras na recente Jornada Mundial
da Juventude, quando animava os
jovens a dar testemunho da fé nos
mais diversos ambientes, inclusive
ali onde há rejeição ou
indiferença. Não se pode
encontrar a Cristo e não o dar a
conhecer aos outros. Portanto,
não guardeis Cristo para vós
mesmos. Comunicai aos demais a
alegria da vossa fé. O mundo
precisa o testemunho da vossa fé,
precisa certamente de Deus [3] .

FORMAÇÃO PARA A NOVA
EVANGELIZAÇÃO Como os
primeiros cristãos



2. Como a Obra veio ao mundo
precisamente para recordar a
chamada universal à santidade e ao
apostolado, São Josemaria afirmava
que o modo mais fácil de entender
o Opus Dei é pensar na vida dos
primeiros cristãos. Eles viviam
profundamente a sua vocação
cristã; procuravam seriamente a
perfeição a que estavam chamados
pelo fato, simples e sublime, do
Batismo. Não se distinguiam
exteriormente dos demais
cidadãos [4] .

No dia de Pentecostes, o Paráclito
impulsionou os Apóstolos e os
demais discípulos a evangelizar,
reavivando em suas mentes os
ensinamentos de Jesus Cristo. Basta
ler os escritos do Novo Testamento,
para comprovar como uma das
primeiras ocupações dos Doze era
plantar a semente da fé e alimentá-la
com os seus ensinamentos, de
palavra e por carta. O paciente



trabalho de formação que o Senhor
realizou com os Apóstolos durante
três anos, prolongado sem pausas
por eles e os seus colaboradores, com
a assistência do Espírito Santo,
transformou o mundo antigo até
torná-lo cristão.

Necessidade e importância da
formação

3. São Josemaria impulsionou a todos
a adquirir e a melhorar
constantemente a sua formação
cristã, pressuposto indispensável
para crescer em intimidade com
Jesus Cristo e apresentá-lo a outras
almas. Discite benefacere ( Is 1, 17),
aprendei a fazer o bem, repetia com
palavras do profeta Isaías; porque é
inútil que uma doutrina seja
maravilhosa e salvadora, se não há
homens capacitados para levá-la à
prática [5] . Desde os seus primeiros
passos como sacerdote, dedicou
muitas energias a formar



doutrinalmente as pessoas que se
aproximavam do seu trabalho
pastoral; depois, com o
desenvolvimento do Opus Dei,
intensificou essa dedicação e dispôs
os meios necessários para dar
continuidade à tarefa formativa; em
primeiro lugar, dos seus filhos, mas
também das inúmeras pessoas –
homens e mulheres, jovens e gente
madura, sãos e doentes –, que se
mostravam dispostas a acolher em
suas almas essa mensagem.

O nosso Padre considerava cinco
aspectos da formação: humano,
espiritual, doutrinal-religioso,
apostólico e profissional. Afirmava
que um homem, uma mulher, vai se
fazendo pouco a pouco, e nunca
chega a se fazer totalmente, a
realizar em si mesmo toda a
perfeição humana de que a
natureza é capaz. Em um aspecto
determinado, pode inclusive
chegar a ser o melhor, em relação



a todos os demais, e talvez a ser
insuperável nessa atividade
concreta natural. No entanto,
como cristão, o seu crescimento
não tem limites [6] .

No aspecto humano, se nos
examinamos com sinceridade, logo
descobriremos que precisamos
aperfeiçoar o nosso caráter, o nosso
modo de ser, adquirindo e
melhorando as virtudes humanas
que constituem o suporte das
sobrenaturais. O mesmo acontece na
formação espiritual, pois sempre
existe a possibilidade de progredir
nas virtudes cristãs, especialmente
na caridade, que é a essência da
perfeição.

No aspecto doutrinal-religioso,
também o nosso conhecimento de
Deus e da doutrina revelada pode e
deve crescer: para conformar melhor
com os mistérios da fé a nossa
inteligência, a nossa vontade e o



nosso coração, e assimilá-los com
maior profundidade.

O apostolado, por sua vez, é um mar
sem margens , e requer preparação
para anunciar o amor de Cristo em
novos ambientes e em mais países.
Este era o programa de São
Josemaria desde os começos, como
aparece em um escrito seu dos
primeiros anos da Obra: conhecer a
Jesus Cristo. Fazê-lo conhecer.
Levá-lo a todos os lugares. O
prestígio profissional é como que o 
anzol de pescador de homens [7] ,
para estender o reinado de Cristo –
presente já em sua Igreja – na
sociedade.

O panorama é tão vasto que jamais
poderemos dizer: já estou formado! 
Nós nunca dizemos basta. A nossa
formação não termina nunca: tudo
o que recebestes até agora –
explicava nosso Padre – é



fundamento para o que virá depois
[8] .

Liberdade, docilidade, sentido de
responsabilidade

4. A identificação com Jesus Cristo
requer a livre cooperação humana:
«Aquele que te fez sem ti, não te
salvará sem ti» [9] . Essa
correspondência pessoal tem um
papel imprescindível, mas onde a
criatura não consegue chegar, a
graça de Deus chega. O Senhor
deixou-nos com liberdade, que é
um bem muito grande e a origem
de muitos males, mas também é a
origem da santidade e do amor
[10] . Origem do amor: só os seres
livres estão em condições de amar e
serem felizes. Dificilmente cresce o
amor onde impera a coação. E não há
fidelidade sem a decisão livre e firme
de se identificar com a Vontade de
Deus.



A Igreja possui o remédio para curar
a fraqueza humana, consequência do
pecado, que se manifesta – entre
outras coisas – na diminuição da
liberdade interior. Esse remédio, a
graça divina, não só cura a liberdade
natural, mas a eleva a uma liberdade
nova e mais alta. Jesus Cristo,
efetivamente, arrancou-nos da
escravidão da corrupção para
participar da liberdade gloriosa dos
filhos de Deus ( Rm 8, 21). Por isso –
exorta o Apóstolo –, ficai firmes e não
vos submetais outra vez ao jugo da
escravidão ( Gal 5, 1).

Queres fazer o favor de pensar –
convida São Josemaria – (...) se
manténs imutável e firme a tua
opção de Vida; se, ao ouvires essa
voz de Deus, amabilíssima, que te
estimula à santidade, respondes
livremente que sim? [11] . A decisão
pessoal da nossa resposta à chamada
de Deus, na Igreja e na Obra, é
precisamente a razão da nossa



perseverança. Mais ainda, essa
liberdade realiza-se em plenitude,
atinge todo seu sentido, somente
mediante a entrega amorosa à
Vontade de Deus, como fez Jesus.

A liberdade pessoal – que defendo
e defenderei sempre com todas as
minhas forças – leva-me a
perguntar com convicta segurança
e também com a consciência da
minha própria fraqueza: que
esperas de mim, Senhor, para que
eu voluntariamente o cumpra?
[12] . E acrescenta nosso Padre: 
responde-nos o próprio Cristo: 
veritas liberabit vos ( Jo 8, 32), a
verdade vos fará livres. Que
verdade é esta, que inicia e
consuma em toda a nossa vida o
caminho da liberdade? Eu vo-la
resumirei, com a alegria e com a
certeza que procedem da relação
entre Deus e as suas criaturas:
saber que saímos das mãos de
Deus, que somos objeto da



predileção da Trindade Beatíssima,
que somos filhos de tão grande Pai
[13] .

5. Ao incorporar-se ao Opus Dei, cada
um aceita livremente o compromisso
de se formar para dar cumprimento
à missão da Obra no seio da Igreja, e
participa, por isso, com
agradecimento, dos meios específicos
de formação que estabeleceu São
Josemaria, fiel ao querer divino.

Ponderemos seriamente e com
frequência a obrigação de formar-
nos bem doutrinalmente,
obrigação de nos prepararmos
para que entendam; para que,
além disso, depois saibam se
expressar os que nos escutam [14] .
Daí a necessidade de participar dos
meios de formação dispostos a
aproveitá-los a fundo.

Como assinalava João Paulo II,
«algumas convicções revelam-se
especialmente necessárias e



fecundas no trabalho formativo.
Antes de mais nada, a convicção de
que não se dá formação verdadeira e
eficaz se cada um não assume e não
desenvolve por si mesmo a
responsabilidade da formação.
Efetivamente, esta se configura
essencialmente como
“autoformação”. Além disso, está a
convicção de que cada um de nós é o
término e ao mesmo tempo o
princípio da formação. Quanto mais
nos formamos, mais sentimos a
exigência de prosseguir e aprofundar
tal formação; como também quanto
mais estamos formados, mais nos
tornamos capazes de formar os
demais» [15] .

FORMAÇÃO HUMANA

6. No aspecto humano, a formação
tende a fortalecer as virtudes e
contribui para a configuração do
caráter: o Senhor nos quer muito
humanos e muito divinos, com os



olhos postos nele, que é perfeito Deus
e perfeito homem [16] .

O edifício da santidade assenta sobre
bases humanas: a graça pressupõe a
natureza. Por isso o Concilio Vaticano
II recomenda aos fiéis leigos que
tenham em sumo apreço aquelas
virtudes «que se referem às relações
sociais, isto é, a honestidade, o
espírito de justiça, a sinceridade, os
bons sentimentos, a fortaleza de
alma, sem as quais não se pode dar
uma autêntica vida cristã» [17] .

Uma sólida personalidade constrói-se
na família, na escola, no lugar de
trabalho, nas relações de amizade,
nas variadas situações da existência.
Precisa-se, além disso, aprender a
atuar com nobreza e retidão. Desse
modo, melhora o caráter como base
para fortalecer a fé ante as
dificuldades internas ou externas.
Não faltam homens e mulheres que
talvez não tenham tido ocasião de



ouvir a palavra divina ou que
talvez a tenham esquecido. Mas as
suas disposições são humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a
afirmar que quem reúne essas
condições está prestes a ser
generoso com Deus, porque as
virtudes humanas compõem o
fundamento das sobrenaturais
[18] .

Atualmente faz-se mais necessário
redescobrir o valor e a necessidade
das virtudes humanas, pois alguns as
consideram em oposição à liberdade,
à espontaneidade, ao que pensam
equivocadamente que é “autêntico”
no homem. Esquecem, talvez, que
essas perfeições habituais do
entendimento e da vontade facilitam
atuar bem, com retidão, e fazem com
que a convivência social seja justa,
pacífica, amável.



Ainda que o ambiente que se respire
em alguns lugares dificulte captar
estes valores, nem por isso as
virtudes humanas deixam de ser
atraentes. Ante os múltiplos apelos
que não preenchem o coração, a
pessoa termina por buscar algo que
valha realmente a pena. Por isso, aos
cristãos é nos apresentada a grande
tarefa de mostrar, primeiro com o
próprio exemplo, a beleza de uma
vida virtuosa, isto é, plenamente
humana, uma vida feliz.

Na atualidade mostram-se
especialmente relevantes a
temperança e a fortaleza.

Temperança 7. Temperança é
senhorio. Senhorio que se alcança
quando se percebe que nem tudo
que experimentamos no corpo e na
alma deve ser deixado à rédea
solta. Nem tudo o que se pode
fazer se deve fazer. É mais cômodo
deixar-se arrastar pelos impulsos



que chamam de naturais; mas no
fim deste caminho encontra-se a
tristeza, o isolamento na miséria
própria [19] .

Esta virtude introduz ordem e
medida no desejo, domínio firme e
moderado da razão sobre as paixões.
Seu exercício não se reduz a uma
pura negação, que seria uma
caricatura dessa virtude. Tende a que
o bem deleitável e a atração que
suscita se integrem harmonicamente
na maturidade global da pessoa, na
saúde da alma. A temperança não
supõe limitação, mas grandeza. Há
muito maior privação na
intemperança, porque o coração
abdica de si mesmo para ir atrás
do primeiro que lhe faça soar aos
ouvidos o pobre ruído de uns
chocalhos de lata [20] .

A experiência revela que a
intemperança dificulta a deliberação
para determinar o que é



verdadeiramente bom. Que pena
causam aqueles em que o prazer se
converte no critério das decisões! A
pessoa destemperada deixa-se guiar
pelas múltiplas sensações que o
ambiente lhe apresenta. E, deixando
de lado a verdade das coisas e
procurando a felicidade em
experiências fugazes – que, por
serem passageiras e sensíveis, nunca
satisfazem completamente, mas
inquietam e desestabilizam –, fazem
a criatura entrar numa espiral
autodestrutiva. Pelo contrário, a
temperança confere serenidade e
repouso; não abafa nem silencia os
bons desejos e as nobres paixões,
mas torna o homem dono de si.

Neste campo, os Supernumerários
adquirem uma especial
responsabilidade, com seu empenho
em criar lares cristãos. São Josemaria
comentava que os pais devem
ensinar os seus filhos a viverem com
sobriedade (...). É difícil, mas é



preciso ser valente: tenham
coragem para educar na
austeridade [21] . O modo mais
eficaz de transmitir este enfoque,
sobretudo às crianças, é o exemplo,
pois só entenderão a beleza da
virtude quando contemplarem como
renunciais a um capricho por amor
delas, ou sacrificais o vosso próprio
descanso para atendê-las, para
acompanhá-las, para cumprir a vossa
missão de pais. Ajudai-as a
administrar as coisas que usam: será
um grande bem para elas. Insisto: se
cuidais a temperança em vossos
lares, o Senhor premiará a vossa
abnegação e sacrifício de mães e
pais; e surgirão vocações de
dedicação a Deus no seio da vossa
própria casa.

Fortaleza

8. Em algumas ocasiões
experimentamos dentro de nós certa
resistência ao esforço, ao que exige



trabalho, sacrifício, abnegação. A
fortaleza «assegura nas dificuldades
a firmeza e a constância na busca do
bem. Reafirma a resolução de resistir
às tentações e de superar os
obstáculos na vida moral. A virtude
da fortaleza torna capaz de vencer o
temor, inclusive da morte, e de
enfrentar as provas e as
perseguições» [22] .

Lutemos para adquirir os hábitos de
vencer-nos a nós mesmos em
detalhes pequenos: cumprir um
horário, cuidar a ordem material,
não ceder aos caprichos, dominar as
irritações, acabar as tarefas, etc.
Assim, poderemos responder com
mais prontidão às exigências da
nossa vocação cristã. Além do mais, a
fortaleza nos conduzirá à boa
paciência, a sofrer sem descarregar
nos outros, a relevar as
contrariedades que decorrem das
nossas próprias limitações e defeitos,
do cansaço, do caráter alheio, das



injustiças, da falta de meios. É forte
quem persevera no cumprimento
do que entende dever fazer,
segundo a sua consciência; quem
não mede o valor de uma tarefa
exclusivamente pelos benefícios
que recebe, mas pelo serviço que
presta aos outros. O homem forte
às vezes sofre, mas resiste; talvez
chore, mas bebe as lágrimas.
Quando a contradição recrudesce,
não se dobra [23] .

Certamente, requer-se firmeza para
empreender diariamente a tarefa da
nossa santificação e do apostolado no
meio do mundo. Surgirão talvez
obstáculos, mas a pessoa movida
pela força de Deus – quoniam tua es
fortitudo mea ( Sl 30 [31] 5), porque
Tu és, Senhor, a minha fortaleza –
não teme atuar, proclamar e
defender a sua fé, mesmo quando
isto exija ir contracorrente. Voltemos
de novo o olhar para os primeiros
cristãos: eles encontraram



numerosas dificuldades, pois a
doutrina de Cristo aparecia – então
como agora – como um sinal de
contradição ( Lc 2, 34). O mundo de
hoje precisa de mulheres e homens
que ofereçam em sua conduta
quotidiana o testemunho silencioso
e heroico de tantos cristãos que
vivem o Evangelho sem
acomodações, cumprindo o seu
dever [24] .

Tom humano

9. O afã por cultivar as virtudes
humanas colaborará para que se
respire o bonus odor Christi (cf. 2 Cor
2, 15), o bom aroma de Cristo. Nesse
contexto, demonstra-se
especialmente importante o “tom
humano”, o comportamento cordial e
respeitoso nas relações com os
outros. Fomentemos isso no seio da
família, no lugar de trabalho, nos
momentos dedicados ao
entretenimento, ao esporte, ao



descanso, ainda que não poucas
vezes se precise também nisso ir
contracorrente. Não tenhamos medo
se, às vezes, a nossa simples
naturalidade cristã choca com o
ambiente, porque – como nos
ensinou São Josemaria – essa é então
a naturalidade que o Senhor nos
pede [25] .

Hoje se apresenta imperiosa a
necessidade de cuidar o tom humano
e de promovê-lo ao nosso redor. Com
frequência, na família e na sociedade
se descuidam essas manifestações de
delicadeza na conduta, em nome de
uma falsa naturalidade. Existem
abundantes maneiras de contribuir
para a formação neste terreno. O
primeiro, como sempre, é o exemplo,
ainda que será também conveniente
insistir mediante conversas pessoais
e palestras a grupos de pessoas. O
respeito no trato mútuo manifesta-se
no modo de vestir digno e honesto,
nos temas de conversas e tertúlias,



na promoção de um espírito de
serviço alegre, dentro do lar, da
escola, dos lugares de diversão ou
descanso; na atenção material dos
lares e no cuidado das pequenas
coisas.

Particular importância reveste o
interesse por adquirir e fomentar um
sério nível cultural, adequado às
circunstâncias de cada um, em
função dos estudos realizados, do
ambiente social, dos gostos e hobbies
pessoais. Apenas vos recordarei que
neste ponto desempenham um papel
importante as leituras e o bom
aproveitamento do tempo dedicado
ao oportuno descanso.

10. Nos Centros do Opus Dei e nos
trabalhos apostólicos promovidos
por fiéis da Prelazia, procura-se que
os jovens se acostumem a pensar nos
outros, com generosidade, com
desejo de serviço. Animemos
positivamente a que forjem um ideal



de vida que não os encerre em
limites raquíticos, cômodos ou
egoístas. Recordemos como São
Josemaria impulsionava a fomentar,
nelas e neles, todas as suas ambições
nobres, sobrenaturalizando-as.

Se cultivarem essas ambições nobres,
com espírito de superação e
sacrifício, apresentar-se-á mais
factível e simples o apreço pela
transcendência e pelo relevo
sobrenatural desses esforços; e mais
facilmente ajudaremos a que
avancem na sua vida interior e
cheguem a ser instrumentos idôneos
nas mãos de Cristo, a serviço da
Igreja e da sociedade.

Muitas moças e muitos rapazes –
dizia João Paulo II numa ocasião –
«são exigentes no que diz respeito ao
sentido e ao modelo de sua vida e
desejam se livrar da confusão
religiosa e moral. Ajudem-nos neste
empreendimento. Com efeito, as



novas gerações estão abertas e são
sensíveis aos valores religiosos,
ainda que às vezes seja de modo
inconsciente. Intuem que o
relativismo religioso e moral não dá
a felicidade e que a liberdade sem a
verdade é vã e ilusória» [26] . A
criatura que se conforma com
horizontes reduzidos, muito
dificilmente chegará a adquirir uma
verdadeira formação humana e
cristã. Não deixemos de incentivar os
jovens para que saibam enfrentar-se
com os problemas deste mundo.

O tom humano dos ministros
sagrados

11. Para os sacerdotes também se
revela imprescindível o exercício das
virtudes humanas, pela própria
natureza do ministério pastoral. Os
presbíteros desenvolvem o seu
trabalho no meio do mundo, em
contato imediato com todo tipo de
pessoas, que – como dizia D. Álvaro –



«costumam ser juízes inexoráveis do
sacerdote, e reparam antes de mais
nada no seu modo de proceder como
homem» [27] .

Um sacerdote afável, educado,
disponível para dedicar seu tempo
aos demais, sabe apresentar-se bem e
fazer agradável a luta do cristão.

Nenhuma circunstância afastou São
Josemaria da elevada ideia que tinha
do sacerdote. Ainda que, por um
lado, deve fazer-se tudo para todos
para chegar a todos (cf. 1 Cor 9, 19),
por outro, não pode se esquecer de
que é representante de Jesus Cristo
entre os homens. Portanto, é lógico
que deva se esforçar – dentro de suas
limitações pessoais – para que os
restantes fiéis descubram, através de
seu comportamento pessoal, o rosto
do Senhor. Conservam toda sua
atualidade as recomendações que
nosso Fundador dirigia aos clérigos,
instando-os a cuidar da correção no



modo de vestir, para que as pessoas
estivessem em condições de
reconhecê-los como ministros de
Cristo, como administradores dos
mistérios de Deus (cf. 1 Cor 4, 1).

O sacerdócio abrange toda a
existência do presbítero.
Precisamente por isto, porque deve
aparecer real e constantemente
disponível, deve-se reconhecê-lo
facilmente, e o traje sacerdotal – a
batina ou o clergyman – o distingue
de modo claro. Na sociedade atual –
muito ligada à cultura da imagem e,
ao mesmo tempo, afastada talvez de
Deus –, a veste sacerdotal não passa
inadvertida. Por isso, os sacerdotes
da Prelazia que exercem seu
ministério pastoral em uma igreja,
levam habitualmente o traje talar na
igreja, e também nos nossos Centros. 
Dos países onde há outros
costumes – comentava nosso Padre –
, não digo nada. Faremos sempre o
que disponha a Igreja. No entanto,



dentro de casa levaremos a batina:
os que falam de liberdade devem,
ao menos, respeitar a nossa
liberdade de vestir em casa [28] .

FORMAÇÃO ESPIRITUAL

12. Esta faceta tem de ocupar «um
lugar privilegiado na vida da cada
um, chamado como está a crescer
ininterruptamente na intimidade
com Jesus, na conformidade com a
Vontade do Pai, na entrega aos
irmãos na caridade e na justiça» 
[29] .

O Papa Bento XVI tem lembrado que 
o caminho formativo do cristão –
embora sem descurar a
inteligência sistemática dos
conteúdos da fé – assumia sempre
um caráter de experiência, em que
era determinante o encontro vivo
e persuasivo com Cristo,
anunciado por autênticas
testemunhas [30] . A vida de união
com Cristo, a procura da santidade,



nutre-se de auxílios espirituais:
conhecimento da doutrina católica,
vida litúrgica e sacramental,
acompanhamento espiritual.

Identificar-se com Jesus Cristo

13. Mediante a ação do Espírito
Santo, os modos de seguir a Jesus
Cristo dentro da Igreja são
inumeráveis. Assim o anotava nosso
Padre, quando escrevia : deveis ser
tão diferentes, como diferentes são
os santos do Céu, que tem cada um
as suas notas pessoais e
especialíssimas. - E também tão
parecidos uns com os outros como
os santos, que não seriam santos se
cada um deles não se tivesse
identificado com Cristo [31] .

O Opus Dei, além das práticas de
piedade – todas elas tradicionais na
Igreja – que recomenda a seus fiéis
ou aos que se aproximam dos
trabalhos apostólicos, transmite um
espírito, para enfrentar e dar sentido



à vida, fundamentando-a na filiação
divina em Cristo. O eixo – a 
dobradiça – sobre a qual gira todo o
trabalho de santificação, própria e
alheia, é o trabalho profissional
realizado do melhor modo possível,
em união com Jesus Cristo e com o
desejo de servir aos outros.

Esta ajuda espiritual facilita a
unidade de vida, porque os fiéis da
Prelazia e os sócios da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz aprendem a
aproveitar as situações concretas em
que se encontram, para convertê-las
em ocasião e meio de santidade e de
apostolado, atuando sempre com a
mais plena liberdade pessoal nas
questões profissionais, familiares,
sociais, políticas, etc., que a Igreja
deixa à decisão pessoal dos católicos.

Neste sentido, São Josemaria
explicava que é impossível
estabelecer uma diferença entre
trabalho e contemplação: não se



pode dizer até aqui se reza, e até
aqui se trabalha. Continua-se
sempre rezando, contemplando na
presença de Deus. Sendo homens
de ação em aparência, vamos
parar aonde foram parar os
místicos mais altos: voei tão alto,
tão alto, / que dei à caça alcance ,
até o coração de Deus [32] . Como
não descobrir um eco destes
ensinamentos nas palavras do Papa
João Paulo II, dirigidas em
Castelgandolfo a fiéis do Opus Dei?
«Viver unidos a Deus no mundo, em
qualquer situação, tratando de
melhorar a si mesmos com a ajuda
da graça e dando a conhecer a Jesus
Cristo com o testemunho da vida.
Será que existe algo de mais belo e
mais entusiasmante que esse ideal?
Vocês, inseridos e misturados nesta
humanidade alegre e dolorosa,
querem amá-la, iluminá-la, salvá-la» 
[33] .

Os meios



14. A união do trabalho com a luta
ascética, a contemplação e o
exercício da missão apostólica,
requer uma profunda preparação:
por isso, o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formação
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, há um que reveste especial
importância: é a conversa fraterna,
que chamamos também Confidencia
precisamente por seu caráter
interpessoal cheio de confiança.

É uma conversa de direção
espiritual, que se situa no contexto
do serviço fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do
mundo. Já nas páginas do Novo
Testamento percebemos como o
Senhor quis servir-se da mediação de
homens e mulheres para encaminhar
as almas para a meta da santidade.
Quando chama São Paulo no
caminho de Damasco, pede-lhe que



recorra a outro homem, Ananias, que
lhe comunicará a respeito do novo
caminho que está prestes a
empreender (cf. At 9, 6-18; 22, 10-15).
Depois irá a Jerusalém videre
Petrum , para ver a Pedro e aprender
dele muitos aspectos da doutrina e
da vida cristãs (cf. Gal 1, 18). De fato,
a direção espiritual é uma tradição
cujo espírito remonta aos primeiros
passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem com fidelidade o espírito
que nosso Fundador recebeu de Deus
e nos transmitiu, e que tem sido
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade [34] .

15. São Josemaria explicava que, na
Obra, a direção espiritual pessoal se
realiza in actu , isto é, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atenção situa-se no âmbito do
conselho para ajudar a progredir na



vida cristã. O nosso Padre comparava
alguma vez a direção espiritual à
tarefa de um irmão, que se preocupa
pela vida dos irmãos mais jovens; de
um amigo ou de uma amiga leais,
movidos pelo desejo de convidar
outros a serem melhores cristãos 
[35] . Em resumo, a Confidência é
uma conversa entre irmãos, e não a
de um súdito com seu superior. Os
que atendem essas conversas
fraternas atuam com uma delicadeza
extraordinária, fruto da preocupação
exclusiva pela vida interior e pelas
tarefas apostólicas de seus irmãos,
sem pretender jamais influir nos
assuntos temporais – de caráter
profissional, social, cultural, político,
etc. – de cada um.

Na Obra, a separação entre o
exercício da jurisdição e a direção
espiritual assegura-se na prática,
entre outras coisas, pelo fato de que
precisamente os que recebem
conversas de direção espiritual – os



Diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados, e os
sacerdotes ao celebrarem o
sacramento da Penitência – não têm
nenhuma potestade de governo
sobre as pessoas que atendem. O
Regime local, no que tange à
capacidade de governo, não se refere
às pessoas, mas apenas à
organização dos Centros e das
atividades apostólicas; a função dos
Diretores locais, no que se refere aos
seus irmãos, é de conselho fraterno.
Não coincidem, pois, num mesmo
sujeito as funções de jurisdição e de
ajuda espiritual. Na Prelazia, a única
base da autoridade de governo sobre
as pessoas é a jurisdição, que reside
somente no Prelado e nos seus
Vigários.

O que oferece, então, o Opus Dei?
Fundamentalmente, uma direção
espiritual a seus fiéis e às outras
pessoas que a peçam. Os fiéis da
Prelazia, porque aspiramos a nossa



santificação pessoal e a realizar a
missão do Opus Dei na Igreja, não
temos inconveniente, de ordinário,
em falar com quem nos indicam os
Diretores – mesmo que seja alguém
mais jovem –, sempre com plena
liberdade e com fé na graça divina,
que se utiliza de instrumentos
humanos. A conversa fraterna não é
uma “conta de consciência”. Se nessa
direção espiritual nos perguntam
alguma coisa – e, nalgumas ocasiões,
pode ser bom e até necessário que
nos perguntem –, procederão com
muita delicadeza, porque ninguém
está obrigado, concretamente, a dizer
na Confidencia o que é matéria de
confissão.

Tudo o que vos menciono, filhas e
filhos meus, vos parecerá óbvio, mas
quis recolhê-lo dentro do contexto
atual da sociedade, que manifesta
uma particular sensibilidade pelo
respeito à intimidade das pessoas,
ainda que também seja abundante,



em determinados ambientes, a falta
de pudor e de respeito pela vida
privada dos outros. A todos nos
explicaram, pouco depois de
conhecermos a Obra, que não nos
passava pela cabeça, nem agora nos
passa, chamar “meu diretor
espiritual” a quem nos escuta,
simplesmente porque, repito, não se
dá esse personalismo na Obra, nem
nunca se deu. Aquele que recebe
uma Confidência transmite o espírito
do Opus Dei sem acréscimos: quem
tem o encargo de oferecer essa ajuda
desaparece para pôr as almas face ao
Senhor, dentro das características do
nosso caminho. Um caminho, dizia
nosso Padre, o da Obra, que é muito
amplo. Pode-se ir pela direita ou
pela esquerda; a cavalo, em
bicicleta; de joelhos, engatinhando
como quando éreis crianças; e
também pela beirada, sempre que
não se saia do caminho [36] .

O Sacramento da Reconciliação



16. Além da conversa fraterna,
recorremos – de ordinário,
semanalmente – a um sacerdote para
receber a ajuda espiritual que está
unida à Confissão sacramental. Como
é bem compreensível, ajudam-nos os
confessores que se designam para os
diferentes Centros, que se ordenaram
para servir em primeiro lugar às
suas irmãs e aos seus irmãos, com
total disponibilidade, e – porque
conhecem e vivem o mesmo espírito
– têm uma específica preparação
para nos orientar, nunca para
mandar. De modo análogo comporta-
se quem costuma ir ao médico de
família, quando o há, em lugar de ir a
um desconhecido.

Ao mesmo tempo, como São
Josemaria sempre deixou muito
claro, os fiéis da Prelazia, como todos
os outros católicos, gozam de plena
liberdade para se confessar ou falar
com qualquer sacerdote que tenha
faculdades ministeriais:



surpreender-vos-á que vos recorde
esta verdade tão clara, mas me
interessa mencioná-la porque talvez
possa ser menos conhecida pelos que
nada sabem do Opus Dei ou do
espírito de liberdade próprio dos
seguidores de Jesus Cristo. Além do
mais, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente fossem pessoas
diferentes as que nos atendam na
conversa fraterna e na Confissão.

Espírito de iniciativa e docilidade

17. A direção espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
Elas são as primeiras interessadas
em procurar esse impulso com a
frequência oportuna, abrindo o
coração com sinceridade, de maneira
que lhes possam sugerir metas,
assinalar possíveis desvios, alentar
em momentos de dificuldade,
facilitar consolo e compreensão. Por
isso, agem com espírito de iniciativa



e de responsabilidade. O conselho
de outro cristão, e especialmente -
em questões morais ou de fé - o
conselho do sacerdote, é uma
ajuda poderosa para reconhecer o
que Deus nos pede numa
circunstância determinada; mas o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. Cada um
de nós é que tem de decidir em
última análise, e é pessoalmente
que havemos de dar contas a Deus
das nossas decisões [37] .

Ao ir à direção espiritual, para
secundar a ação do Espírito Santo e
crescermos espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da
sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma fiel ante
o Paráclito. Assim descrevia esta
recomendação São Josemaria,
dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou não. Conheceis de sobra as
obrigações do vosso caminho de



cristãos, que vos conduzirão sem
pausa e com calma à santidade;
estais também precavidos contra
as dificuldades, praticamente
contra todas, porque se
vislumbram já desde os começos
do caminho. Agora insisto em que
vos deixeis ajudar, guiar, por um
diretor de almas a quem confieis
todas as vossas aspirações santas e
os problemas cotidianos que
possam afetar a vida interior, os
descalabros que possais sofrer e as
vitórias. Nessa direção espiritual,
mostrai-vos sempre muito
sinceros; não vos façais nenhuma
concessão sem dizê-lo; abri por
completo a vossa alma, sem medos
nem vergonhas. Olhai que, de
outro modo, esse caminho tão
plano e fácil de andar se complica,
e o que a princípio não era nada
acaba por converter-se em nó que
asfixia [38] .



E, fazendo eco ao ensinamento dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiência
de muitos anos de prática pastoral,
insistia: se o demônio mudo se
introduz numa alma, põe tudo a
perder; em contrapartida, se o
expulsamos imediatamente, tudo
corre bem, somos felizes, a vida
desenvolve-se retamente. Sejamos
sempre selvagemente sinceros ,
embora com prudente educação
[39] .

O Senhor prodigaliza sua graça
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visão
sobrenatural os conselhos da direção
espiritual, vendo nessa ajuda a voz
do Espírito Santo. Só uma docilidade
efetiva de coração e de mente faz
possível o progresso no caminho da
santidade, já que o Paráclito, com as
suas inspirações e com os conselhos
dos que nos atendem, vai dando tom
sobrenatural aos nossos



pensamentos, desejos e obras. É
Ele quem nos impele a aderir à
doutrina de Cristo e a assimilá-la
com profundidade; quem nos dá
luz para tomarmos consciência da
nossa vocação pessoal e força para
realizarmos tudo o que Deus
espera de nós. Se formos dóceis ao
Espírito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-á formando cada vez mais em
nós e assim iremos nos
aproximando cada dia mais de
Deus Pai. Os que são conduzidos
pelo Espírito de Deus, esses são
filhos de Deus (Rm 8, 14) [40] .

Humildade e prudência ao dar a
direção espiritual

18. Detenho-me agora nas
disposições daqueles que assistem a
outros na direção espiritual. Ressalta,
em primeiro lugar, a de querer os
outros como são, buscando
exclusivamente seu bem. Assim, a
sua atitude será sempre positiva,



otimista e alentadora. Além disso,
deverá também fomentar em si
mesmo a virtude da humildade, para
não perder de vista que só é um
instrumento (cf. At 9, 15), de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificação das almas.

Por outra parte, cuidará de se
preparar o melhor possível para
exercitar a sua tarefa, conhecer os
princípios fundamentais da vida
espiritual que de ordinário
percorrem as almas, e duvidar
prudentemente – isto é, não se fiar
exclusivamente no seu critério – caso
se apresentem situações especiais.
Nestes casos, além de rezar mais,
pedirá mais luzes ao Espírito Santo,
para estudar e focar bem o assunto.
Se for necessário, de acordo com os
ensinamentos da Moral, pode-se
fazer uma consulta a pessoas mais
doutas, apresentando-a como um
caso hipotético e modificando as
circunstâncias, de maneira que –



para guardar rigorosamente o
silêncio de oficio – fique
completamente a salvo a identidade
de quem se trate, e sempre com a
devida prudência.

Na Obra, desde o início, conhecíamos
e aceitávamos expressamente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar ao
Diretor pertinente, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais patente o
espírito de liberdade e de confiança
nessas situações – que não serão nem
habituais nem frequentes –, a pessoa
que recebe a conversa fraterna
pergunta ao interessado se deseja
pedir conselho ele mesmo a um
Diretor ou se prefere que o faça
aquele que escuta a sua Confidência.
É uma maneira de proceder que
reforça as medidas de delicadeza e
de prudência vividas desde o
princípio.



Ao mesmo tempo, todos contam com
a liberdade de ir diretamente ao
Padre ou a um Diretor Regional ou
da Delegação, para falar da sua vida
interior. Isto oferece, aos que
recorremos à direção espiritual no
Opus Dei, a garantia de que vamos
receber o que precisamos e
desejamos: o espírito que nos
transmitiu São Josemaria, sem
acréscimos nem modificações. Ao
mesmo tempo, nem de longe se lesa o
dever de manter o segredo natural,
que se guarda com o máximo
cuidado e severidade: uma pessoa
que não fosse exemplar neste ponto,
careceria de uma disposição
fundamental para dar direção
espiritual.

Os que atendem os outros tentam
fomentar em todo momento a
liberdade interior dessas almas, para
que correspondam voluntariamente
aos apelos do amor de Deus. A
direção espiritual oferece-se,



portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ilógico e uma
falta de naturalidade. A Obra quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadãos católicos
responsáveis e consequentes, de
forma que a mente e o coração de
cada um de nós não andem
separados, cada um por um lado,
mas concordes e firmes, para fazer
em todo momento o que se vê com
clareza que se deve fazer, sem se
deixar arrastar – por falta de
personalidade e de lealdade à
consciência – por tendências ou
modas passageiras [41] .
Logicamente, deve-se falar com a
fortaleza necessária para estimular
as pessoas a caminharem pela senda
que Deus lhes marca; mas também
com suavidade extrema, porque não
são nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo . Efetivamente, a
prudência exige que, sempre que a
situação o requeira, se aplique o



remédio, totalmente e sem
paliativos, depois de se deixar a
chaga a descoberto (...). Temos que
proceder assim, antes de mais
nada, conosco próprios e com os
que temos obrigação de ajudar por
justiça ou por caridade [42] .

Não deve ser obstáculo para essa
função o pensamento de que
também ele próprio deve melhorar
nesse ponto concreto. Porventura
não cura um médico que está
doente, ainda que o mal de que
sofre seja crônico? Impede-o por
acaso a sua doença de prescrever
aos seus pacientes a receita
adequada? Claro que não. Para
curar basta possuir a ciência
conveniente e pô-la em prática,
com o mesmo interesse com que
combate a sua própria doença
[43] .

A formação litúrgica



19. Dentro da formação espiritual,
muito unida à formação doutrinal-
religiosa, situa-se o amor pela
sagrada liturgia da Igreja na qual –
de modo eminente na Santa Missa –
se realiza a obra de nossa Redenção 
[44] . A Santa Missa situa-nos (...)
perante os mistérios primordiais
da fé, porque é a própria doação
da Trindade à Igreja. Compreende-
se deste modo que a missa seja o
centro e a raiz da vida espiritual
do cristão [45] .

A mensagem cristã é performativa .
Isto é, o Evangelho, e a liturgia que o
traz a nossa existência, não é
somente uma comunicação de
realidades que se podem conhecer,
mas uma comunicação que comporta
fatos e muda a vida [46] .

Ninguém com senso comum e
sentido sobrenatural pode pensar
que a liturgia é “coisa de clérigos”; ou
que os clérigos “celebram” e o povo



simplesmente “assiste”. Bem longe de
semelhante concepção, São
Josemaria impulsionava a
participação de todos: desde a
compreensão da conexão íntima
entre liturgia da Palavra e liturgia
eucarística, ou da dimensão essencial
da adoração na celebração, até
detalhes concretos como o uso do
missal dos fiéis, para facilitar a sua
participação: primeiro com o coração
e depois com as palavras e os gestos
previstos. Lembro-me de ter ouvido
que, já nos anos trinta do século
passado, para dar mais vigor a esse
ensino, quis que se dialogasse a
Missa, com uma resposta em voz alta
às orações que pronunciava o
sacerdote. Então não era habitual:
faltavam trinta anos até o Concilio
Vaticano II.

A liturgia da Palavra

20. Toda a história da salvação, e a
liturgia que a celebra e a torna



presente, está caracterizada pela
iniciativa de Deus que nos convoca e
espera de cada um de nós uma
resposta atual, com um amor que
depois informe toda a jornada, com
ânimo de que o Sacrifício do altar se
prolongue ao longo das vinte e
quatro horas.

A celebração da Palavra na Santa
Missa é um verdadeiro diálogo que
exige uma resposta delicada: é Deus
que fala a seu povo e este faz sua esta
palavra divina por meio do silêncio,
do canto, etc.; adere a esse anúncio
professando a sua fé no Credo e,
cheio de confiança, vai com as suas
petições ao Senhor [47] . Nas leituras,
o Paráclito fala com voz humana
para que a nossa inteligência saiba
e contemple, para que a vontade se
robusteça e a ação se cumpra [48] .
A possibilidade de que se tornem
realidade na nossa vida, depende da
graça divina, mas também da
preparação e fervor de quem as lê e



as medita, de quem as escuta. «Pelas
santas Escrituras, efetivamente,
somos conduzidos a cumprir ações
virtuosas e à pura contemplação» 
[49] .

Aqui nos é apresentado um ponto
bem concreto de exame e de
melhora. Que fruto tiramos dessas
leituras, todos os dias, na Santa
Missa? Saboreamos os instantes de
silêncio previstos após o Evangelho,
para aplicar-nos a pregação do
Senhor? Tenho recordado que
«muitos temos sido testemunhas de
como São Josemaria se metia a fundo
nas leituras da Missa; notava-se nele
até no tom da voz. Repetia-se, com
muita frequência, um fato: depois do
Santo Sacrifício, tomava nota das
frases que o tinham marcado mais
profundamente, para levá-las à
oração pessoal. Assim se enriquecia
constantemente a sua alma e a sua
pregação. Tratemos nós de imitar tão
bom mestre. Deus tem-se revelado a



nós para que O conheçamos mais e
melhor, e para que O demos a
conhecer, com naturalidade, sem
respeitos humanos» [50] .

A liturgia eucarística

21. Nesta parte da Santa Missa, o
sacerdote não se dirige
principalmente aos fiéis reunidos. De
fato, a orientação espiritual e interior
de todos, do sacerdote e dos fiéis, é 
versus Deum per Iesum Christum ,
voltado para Deus por meio de Jesus
Cristo. Na liturgia eucarística, 
sacerdote e povo certamente não
rezam um para o outro, mas para
o único Senhor. Portanto durante
a oração olham na mesma
direção, para uma imagem de
Cristo na ábside, ou para uma
cruz ou simplesmente para o céu,
como fez o Senhor na oração
sacerdotal na noite anterior à sua
Paixão [51] . Como nos ajuda essa
adoração comum, esse sair ao



encontro do Senhor que vem, e pôr
nossos olhos na cruz do altar!

22. No Sacrifício do altar são
necessárias a obediência e a piedade,
intimamente unidas: são também
requisitos fundamentais para que a
liturgia seja fonte e cume da vida da
Igreja e de cada cristão. Obediência,
em primeiro lugar, porque «as
palavras e os ritos litúrgicos são
expressão fiel, amadurecida ao longo
dos séculos, dos sentimentos de
Cristo e ensinam-nos a ter os mesmos
sentimentos que Ele (cf. Flp 2, 5);
conformando a nossa mente com
suas palavras, elevamos ao Senhor o
nosso coração» [52] . Eis aqui um
fundamento profundo de por que
temos de obedecer, de amar cada
palavra, cada gesto, cada rubrica,
pois fazem chegar o dom de Deus,
ajudam-nos a ser alter Christus, ipse
Christus .



O Concilio Vaticano II recordou que a
plena eficácia da liturgia depende
também de que cada um, sacerdote
ou fiel, ponha a alma em
consonância com a voz [53] . E Bento
XVI explicava que nas cerimônias, a
voz, as palavras precedem a nossa
mente. De ordinário não sucede
assim. Primeiro deve-se pensar e
depois o pensamento converte-se
em palavra. Mas aqui a palavra
vem antes. A sagrada liturgia dá-
nos as palavras; nós devemos
entrar nessas palavras, encontrar
a concordância com esta
realidade que nos precede (...).
Esta é a primeira condição: nós
mesmos devemos interiorizar a
estrutura, as palavras da liturgia,
a palavra de Deus. Assim a nossa
celebração será realmente
celebrar “com” a Igreja: o nosso
coração alargou-se e não fazemos
algo, mas estamos “com” a Igreja
em colóquio com Deus [54] .



Na vida de São Josemaria fundem-se
de modo admirável piedade e
obediência, e constituem um
exemplo de algo muito real: de
nenhuma outra maneira
poderemos manifestar melhor o
nosso máximo interesse e amor
pelo Santo Sacrifício, do que
observando esmeradamente até a
menor das cerimônias prescritas
pela sabedoria da Igreja. E, além
do Amor, deve urgir-nos a
“necessidade” de nos parecermos
com Jesus Cristo, não apenas
interiormente, mas também
externamente, movimentando-nos
- nos amplos espaços do altar
cristão - com aquele ritmo e
harmonia da santidade obediente,
que se identifica com a vontade da
Esposa de Cristo, quer dizer, com a
Vontade do próprio Cristo [55] .

Gostaria que estas brevíssimas
considerações a respeito da estrutura
da Santa Missa nos ajudassem a



todos a fomentar o interesse pela
liturgia, alimento e parte necessária
da vida espiritual. Como não lembrar
que o nosso Fundador, já no
longínquo ano de 1930, escreveu que
todos na Obra devem ter especial
empenho em seguir, com todo o
interesse, todas e cada uma das
disposições litúrgicas, mesmo as
que pareçam pouco ou nada
importantes. Aquele que ama não
perde um detalhe. Essas
pequenezes são uma coisa muito
grande: amor. E obedecer ao Papa,
até nas coisas mínimas, é amá-lo. E
amar ao Santo Padre é amar a
Cristo e a sua Mãe, a nossa Mãe
Santíssima, Maria. E nós apenas
aspiramos a isso: justamente
porque os amamos, queremos que 
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam [56] .

FORMAÇÃO NA DOUTRINA
CATÓLICA



23. Quem ama sinceramente a Deus,
sente-se impelido a conhecê-lo cada
vez mais e melhor; não se conforma
com um relacionamento superficial;
procura compreender com maior
profundidade tudo o que a Ele se
refere. O afã por adquirir esta
ciência teológica - a boa e firme 
doutrina cristã - deve-se em
primeiro lugar ao desejo de
conhecer e amar a Deus. Ao mesmo
tempo, é consequência da
preocupação geral da alma fiel por
descobrir o significado mais
profundo deste mundo, que é obra
do Criador [57] . Por isso, a
formação que o Opus Dei
proporciona aos seus fiéis –
considerada da perspectiva
doutrinal-religiosa – dirige-se a fazer
com que adquiramos a doutrina da
Igreja e aprofundemos em seu
conhecimento.

Com o mesmo horizonte – olhando
para Deus e para o mundo –, o bem-



aventurado João Paulo II sublinhou a
necessidade atual da formação na
doutrina católica. «Revela-se hoje
cada vez mais urgente a formação 
doutrinal dos fiéis leigos, não só pelo
natural dinamismo de
aprofundamento de sua fé, mas
também pela exigência de “dar a
razão da esperança” que há neles,
face ao mundo e aos seus graves e
complexos problemas. Tornam-se
assim absolutamente necessárias
uma sistemática ação de catequese ,
que se graduará segundo as idades e
as diversas situações de vida, e uma
mais decidida promoção cristã da 
cultura , como resposta aos eternos
interrogantes que agitam o homem e
a sociedade de hoje» [58] .

Desde os começos do Opus Dei, e
mesmo antes, São Josemaria mostrou
um especial interesse em que as
pessoas a quem atendia
espiritualmente aprofundassem na
sua formação doutrinal-religiosa,



porque cada um deve esforçar-se,
na medida de suas possibilidades,
por estudar a fé com seriedade e
espírito científico [59] .

24. Como escrevia São Gregório
Magno, «muito inútil é a piedade se
falta o discernimento da ciência» 
[60] , e «nada é a ciência se não tem a
utilidade da piedade» [61] . O nosso
Fundador fez questão de que o
estudo da doutrina estivesse
acompanhado por uma sincera vida
espiritual, pelo trato íntimo com
Jesus Cristo na oração e nos
sacramentos, por uma devoção filial
à Virgem Santíssima. Ensinava que a
verdade é sempre, de certo modo,
algo de sagrado: dom de Deus, luz
divina que nos encaminha para
Aquele que é a Luz por essência. E
isto acontece especialmente
quando a verdade se considera na
ordem sobrenatural: devemos pois
tratá-la com respeito, com amor
(...). Mais ainda: estamos



persuadidos de que essa verdade
divina, que levamos, nos
transcende: que as nossas palavras
são insuficientes para expressar
toda a sua riqueza, e é possível
inclusive que não a entendamos
em sua plenitude e que acabemos
fazendo o papel de quem transmite
uma mensagem sem a
compreender de todo [62] .

Vale a pena o esforço da Prelazia
para assegurar a todos os seus fiéis e
a outras muitas pessoas uma séria
preparação doutrinal; mais ainda em
momentos, como os atuais, nos quais
essa necessidade se observa de modo
mais premente. Apresenta-se como
uma gozosa realidade a afirmação do
nosso Fundador feita muitos anos
atrás: a Obra inteira equivale a
uma grande catequese, feita de
forma viva, simples e direta nas
entranhas da sociedade civil [63] .



Fidelidade ao Magistério e
liberdade no opinável

25. A formação doutrinal abrange
todos os campos: da Filosofia à
Teologia e ao Direito Canônico, etc.
Mediante esta preparação – que, no
caso dos Numerários e Numerárias, e
de muitos Adscritos e Adscritas,
cobre os programas que se cursam
nas universidades pontifícias –
contribui-se para que em todos os
estratos da sociedade haja pessoas
decididas a dar um testemunho vivo
do Evangelho, com a palavra e com
as obras: sempre dispostos – como
escreve São Pedro – a dar resposta a
todo o que vos peça a razão de vossa
esperança (1 Pe 3, 15).

De acordo com as repetidas
diretrizes do Magistério, na
explicação das diferentes matérias
filosóficas e teológicas, tem uma
especial relevância a doutrina do
Doutor comum da Igreja. Cumpre-se



assim a recomendação do Concilio
Vaticano II e de vários Romanos
Pontífices: «Aprofundar nos
mistérios da fé e descobrir a sua
mútua conexão (...) sob o magistério
de Santo Tomás» [64] .

São Josemaria ateve-se a esta linha e
assim o recordou aos professores e
professoras encarregados dos
Estudos gerais da Prelazia. Ao
mesmo tempo, com uma
mentalidade aberta ao progresso da
ciência teológica, explicava que dessa
recomendação não se pode concluir
que devamos nos limitar a
assimilar e a repetir todos e
somente os ensinamentos de Santo
Tomás. Trata-se de algo muito
diferente: devemos certamente
cultivar a doutrina do Doutor
Angélico, mas do mesmo modo que
ele a cultivaria se vivesse hoje. Por
isso, algumas vezes será preciso
levar a termo o que ele mesmo só
pôde começar; e por isso também,



fazemos nossos todos os achados
de outros autores, que
correspondam à verdade [65] .

Acabo de vos lembrar, com palavras
de nosso Padre, uma característica
essencial do espírito do Opus Dei:
que corporativamente não temos
outra doutrina que a que ensina o
Magistério da Santa Sé. Aceitamos
tudo o que este Magistério aceita, e
rejeitamos tudo o que ele rejeita.
Cremos firmemente em tudo
quanto propõe como verdade de
fé, e fazemos também nosso tudo o
que é de doutrina católica [66] . E 
dentro dessa doutrina ampla, cada
um de nós forma o seu critério
pessoal [67] . Os Estatutos da
Prelazia estabelecem a proibição de
que o Opus Dei – como disse o nosso
Fundador – crie ou adote uma
particular escola filosófica ou
teológica [68] . Isto, além de
manifestar o amor à liberdade,
expressa um fato eclesiológico



fundamental: que os membros da
Prelazia são fiéis cristãos comuns ou,
quando for o caso, comuns
sacerdotes seculares, com idênticos
âmbitos de liberdade de opinião que
os demais católicos.

FORMAÇÃO PARA O APOSTOLADO

26. O conhecimento profundo das
verdades religiosas fundamentais,
bem como dos aspectos éticos e
morais que se relacionam mais de
perto com o exercício do seu trabalho
pessoal, é importante também para
fazer um amplo trabalho apostólico
no ambiente profissional em que
cada um se desenvolve. A luz dos
seguidores de Jesus Cristo não
deve permanecer no fundo do vale,
mas no cume da montanha, para
que vejam as vossas boas obras e
glorifiquem vosso Pai que está nos
céus (Mt 5, 16) [69] .

Certamente são numerosas as
pessoas de coração grande, capazes



de se apaixonarem por Deus, às
quais falta a luz da doutrina que
oriente e dê sentido às suas vidas.
Cabe aos cristãos o dever e a alegria
de proporcionar essa doutrina. Uma
passagem do Novo Testamento
ilustra-o expressamente. Cumprindo
um mandato do Espírito Santo, o
diácono Filipe dirigiu-se ao caminho
que conduzia a Gaza. Transitava por
ali uma carruagem em que uma alta
personagem, ministro da rainha da
Etiópia, regressava ao seu país após
ter adorado a Deus em Jerusalém. 
Filipe aproximou-se e ouviu que lia o
profeta Isaías. Então disse-lhe: –
Entendes o que lês? Ele respondeu: –
Como vou entender se ninguém me
explica? Rogou então a Felipe que
subisse e se sentasse junto dele ( At 8,
30-31).

É tarefa dos católicos anunciar, com
paz e perseverança, a boa nova de
Jesus, suprimir a ignorância religiosa
por meio da difusão da doutrina



revelada. O apostolado cristão - e
refiro-me agora, especificamente,
ao apostolado de um simples
cristão, ao de um homem ou
mulher que vive como outro
qualquer entre os seus iguais - é
uma grande catequese em que,
através do relacionamento
pessoal, de uma amizade leal e
autêntica, se desperta nos outros a
fome de Deus e se ajuda cada um a
descobrir novos horizontes - com
naturalidade, com simplicidade,
como disse, com o exemplo de uma
fé bem vivida, com a palavra
amável, mas cheia da força da
verdade divina [70] .

Devemos propagar ardentemente a
Verdade de Cristo, fazer que outros
participem do tesouro que
recebemos, de maneira que
experimentem que nada há de mais
formoso que ter sido atingidos,
surpreendidos, pelo Evangelho,
por Cristo. Nada mais belo que



conhecê-lo e comunicar aos outros
a amizade com Ele [71] .

27. No Decreto sobre o apostolado
dos leigos, o Concilio Vaticano II
ensina que «o apostolado não pode
atingir eficácia plena, senão através
da formação múltipla e integral.
Exigem-na não apenas o progresso
contínuo do leigo na espiritualidade
e na doutrina, mas também o
conjunto variado de assuntos,
pessoas e encargos, aos quais sua
atividade deve adaptar-se (...). Além
da formação, comum a todos os
cristãos, muitos tipos de apostolado
exigem formação específica e
peculiar, em vista das pessoas e
circunstâncias diferentes» [72] .

Nos últimos anos, este afã de almas
requereu maior vigor, para
contrabalançar o secularismo que
avançou a grandes passos, até chegar
a adquirir carta de cidadania em
países tradicionalmente cristãos.



Voltar a impregnar com o espírito de
Cristo as raízes dessas nações é
precisamente o objetivo da nova
evangelização [73] . Na Prelazia, esse
trabalho resume-se em orientar e
estimular cada pessoa, para que
realize a missão evangelizadora
recebida no Batismo, com o espírito e
os meios específicos do Opus Dei,
através do apostolado de amizade e
confidência .

João Paulo II insistia em que o
mundo «pede evangelizadores fiéis,
em cuja vida, em comunhão com a
cruz e a ressurreição de Cristo, 
resplandeça a beleza do Evangelho
(...). Todo batizado, como testemunha
de Cristo, deve adquirir a formação
apropriada à sua situação, para que a
fé não só não se esgote por falta de
cuidado em um meio tão hostil como
é o ambiente secularizado, mas
sustente e impulsione o testemunho
evangelizador» [74] .



Apostolado pessoal de amizade e
confidência

28. Nosso Senhor veio a esta terra
para que todas as almas alcancem a
vida eterna, e quer contar também
com seus discípulos: ut eatis , para
que vades – repete a nós cristãos,
como aos Apóstolos – e deis fruto, e o
vosso fruto permaneça (cf. Jo 15, 16).
Portanto, filhas e filhos meus,
devemos levar a sua doutrina pelos
mais diversos ambientes, já que nos
interessam todas as almas para o
Senhor. Mas é lógico começar por
quem Deus colocou mais perto de
nós.

Na Prelazia do Opus Dei, como vos
dizia, damos prioridade ao que São
Josemaria chamava apostolado de
amizade e confidência : um trato
pessoal, no qual um coração
transmite a outro o seu
conhecimento e o seu amor a Cristo,



facilitando que se abra aos suaves
impulsos da graça.

A amizade pressupõe – e ao mesmo
tempo cria – comunhão de
sentimentos e anseios. Mas «onde
principalmente se realiza essa
comunicação é na convivência (...);
daí que o conviver seja próprio da
amizade» [75] . Com esse trato, tem-
se o primeiro passo no caminho da
amizade. Portanto, dá-nos alegria
aproveitar as ocasiões, que o
trabalho profissional e social nos
oferece, de conhecer novos amigos,
com o desejo de ajudá-los e, também,
de aprender deles: a amizade é
essencialmente mútua. O nosso
Padre animava-nos a comportar-nos
como Cristo que passa ao lado das
pessoas, pelo caminho da vida
corrente. O Senhor quer servir-se
de nós – do nosso relacionamento
com os homens, desta capacidade
que Ele nos deu, de querer bem e
de nos fazer querer –, para que Ele



continue a fazer amigos na terra
[76] .

Entre as características desse modo
de servir, destaca a necessidade de
saber adaptar-se à capacidade e à
mentalidade da cada um, de maneira
que entendam o que escutam. São
Josemaria chamava dom de línguas
a este esforço por fazer-se entender,
que brota como fruto da graça, da
oração e da preparação pessoal, para
que a doutrina da Igreja ressoe com
tonalidades novas nos ouvidos das
pessoas. É preciso repetir as
mesmas coisas, mas de modos
diversos. É a forma que deve ser
sempre nova, diferente; não a
doutrina [77] .

Trata-se de imitar a Jesus, que
expunha os mais altos ensinamentos
por meio de parábolas, de
comparações que todos – cada um no
seu nível – estavam em condições de
entender. Fomentemos o desejo de



expor as verdades cristãs de forma
atraente: que a vossa palavra seja
sempre amável, temperada com sal,
de forma que saibais responder a cada
um como convém ( Col 4, 6). Não se
trata de uma formalidade, ou de nos
mostrarmos eruditos, mas de falar
com conteúdo, buscando a glória de
Deus e o bem das almas.

29. Nesse contexto, o conhecimento
profundo da Sagrada Escritura – do
Antigo e do Novo Testamento –, fruto
de uma leitura assídua e de uma
meditação atenta, reveste de uma
importância fundamental. Recordou-
o recentemente o Papa Bento XVI, na
Exortação apostólica Verbum Domini
sobre a Palavra de Deus na missão da
Igreja. Ali, entre outros grandes
santos a quem o Senhor concedeu
luzes especiais para aprofundar no
sentido espiritual da Bíblia, o Papa
afirma que um desses raios de luz se
manifesta em São Josemaria
Escrivá e a sua pregação sobre a



chamada universal à santidade
[78] .

O Romano Pontífice escreve que um
momento importante da animação
pastoral da Igreja, onde se pode
sapientemente descobrir a
centralidade da Palavra de Deus, é
a catequese, que, nas suas
diversas formas e fases, sempre
deve acompanhar o Povo de Deus
[79] . E mostra como o encontro dos
discípulos de Emaús com Jesus,
descrito pelo evangelista Lucas
(cf. Lc 24, 13-35), representa em
certo sentido o modelo de uma
catequese em cujo centro está a
“explicação das Escrituras”, que
somente Cristo é capaz de dar (cf.
Lc 24, 27-28), mostrando o seu
cumprimento em Si mesmo. Assim,
renasce a esperança, mais forte do
que qualquer revés, e faz daqueles
discípulos testemunhas convictas
e credíveis do Ressuscitado [80] .
Estas palavras não vos trazem à



memória a afirmação gozosa do
nosso Padre quando pregava que
agora Emaús é o mundo inteiro,
porque o Senhor abriu os
caminhos divinos da terra [81] ?

Lembrem-se como nos transmitiu os
ensinamentos desta passagem de São
Lucas. Comentava que toda a vida
de Cristo é um modelo divino que
devemos imitar, mas o que nos
conta o evangelista da cena de
Emaús nos pertence muito
especialmente [82] . Dessa cena
evangélica serviu-se também para
nos falar do apostolado pessoal de
amizade e confidencia. Fazia finca-pé
em uma característica importante: é
preciso tomar a iniciativa, sair ao
encontro das pessoas para lhes
oferecer a nossa amizade e ajudá-las
na sua procura de Deus, com respeito
e defesa da intimidade e da liberdade
de todos.



No caminho de Emaús, o
Ressuscitado vai em busca de dois
discípulos que regressavam às suas
casas, desanimados pelos
acontecimentos dolorosos que
tinham presenciado: a Paixão e
Morte do seu Senhor. Esse gesto de
Jesus ensina-nos que a amizade leva
a compartilhar as alegrias e as penas
dos nossos amigos, a que sejamos
solidários e lhes dediquemos tempo. 
Jesus caminha ao lado daqueles
dois homens que perderam quase
toda a esperança, a tal ponto que a
vida começa a parecer-lhes sem
sentido. Compreende a sua dor,
penetra em seus corações,
comunica-lhes um pouco da vida
que nEle habita [83] . De igual modo
temos de compartilhar as
preocupações, os sonhos, as
dificuldades daqueles com quem nos
relacionamos, sendo um a mais entre
os nossos colegas de oficio ou
profissão, sem que nos separe deles
nenhuma barreira: uma estupenda



característica do espírito da Obra,
que não tira ninguém do seu lugar e
que nos convida a estar no mundo
sem sermos mundanos.

Assim devemos agir no ambiente em
que nos movemos, sem perder de
vista que – se somos fiéis – Jesus
Cristo atua em nós, e deseja servir-se
do nosso exemplo e da nossa palavra
para chegar a outras pessoas, ao
mesmo tempo que elas nos
enriquecem com a sua amizade.
Nada mais lógico do que os
verdadeiros amigos comunicarem
entre si as suas alegrias e as suas
penas, o seu trabalho e, como é
natural, o maior tesouro que possui
um cristão: precisamente, a vida de
Cristo. Falaremos de Deus, da alegria
de tê-lo na nossa alma em graça, do
valor imenso que só Ele pode
conferir a uma existência humana.

Agindo assim, os cristãos cooperam
eficazmente na missão



evangelizadora da Igreja, pondo
Cristo no coração e na alma dos seus
conhecidos, para contribuir a erguer
a Cruz no cume de todas as
atividades humanas.

Apostolado da família e com a
juventude

30. São muitas as atividades que
contribuem para fortalecer a
extensão do reino de Deus. No
entanto, algumas têm objetivamente
uma transcendência maior, segundo
as necessidades de cada época e de
cada lugar. A família, a formação da
juventude, o mundo da cultura
constituem, em grande parte, o
desafio da nova evangelização que o
Santo Padre impulsiona.

A família precisa urgentemente de
que se reafirme o seu humus
originário, querido por Deus na
criação, que infelizmente os
costumes e as leis civis de muitos
países se empenham em perverter. É



uma tarefa de importância capital,
em que os católicos coincidimos com
pessoas de outras crenças, ou sem
religião alguma, conscientes de que a
promoção da família – comunhão de
amor entre um homem e uma
mulher, indissolúvel e aberta à vida –
constrói uma coluna insubstituível
para a reta orientação da sociedade,
e um fundamento importante para
que os homens atinjam a maturidade
e a felicidade. Além do que possamos
fazer em colaboração com outros,
pessoalmente pode-se ajudar, por
exemplo, a que os cônjuges se
perdoem mutuamente e
compreendam que a sua vida é uma
entrega ao outro; e, se se trata de um
casal cristão, a que compreendam
que participam num mistério: na
união de Cristo com sua Igreja. Essa
fidelidade de ambos, que, com o
correr dos anos, é manifestação do
amor verdadeiro, traça também o
caminho para chegar ao Céu.



O trabalho apostólico com a
juventude constituirá sempre um
desafio vital para o mundo e para a
Igreja, porque é nesses anos que se
forjam aqueles que orientarão o
rumo da sociedade e a farão avançar
pelas sendas traçadas pelo Criador e
Redentor.

Nesse âmbito, ganha especial relevo
o apostolado da diversão e o bom uso
do tempo livre. Limito-me a
recordar-vos o que vos escrevi em
2002: que é preciso preencher de
conteúdo cristão «os costumes, as
leis, a moda, os meios de
comunicação, as expressões
artísticas. Todos esses aspectos
pulsam no coração da batalha para a
nova evangelização da sociedade, a
que o Santo Padre convoca sem
trégua os cristãos» [84] .

Apostolado e cultura

31. O amplo mundo do pensamento e
da cultura, das ciências, das letras e



da técnica continua a mostrar-se
como uma área privilegiada que é
preciso iluminar com as luzes do
Evangelho. «Os cristãos, pois, devem
ter uma fé que lhes permita
enfrentar-se criticamente com a
cultura atual, resistindo às suas
seduções; incidir eficazmente nos
âmbitos culturais, econômicos,
sociais e políticos; manifestar que a
comunhão entre os membros da
Igreja católica e com os outros
cristãos é mais forte que qualquer
vínculo étnico; transmitir com
alegria a fé às novas gerações;
construir uma cultura cristã capaz de
evangelizar a cultura mais ampla em
que vivemos» [85] .

Os apostolados da Obra são um mar
sem margens . Queremos abrir os
braços de par em par a cada pessoa,
como Cristo na Cruz. Daí nosso
empenho por chegar aos que estão
mais longe de Deus, como nos
ensinou São Josemaria, que amava –



sempre repetiu isso – o apostolado ad
fidem . O nosso Padre alentava-nos a
ter especial empenho no
apostolado ad gentes , com os
gentios (...). Primeiro – repetirei o
de sempre –, com uma amizade
sincera, leal, humanamente boa
[86] . Aproveitando as múltiplas
relações que se originam no
exercício do trabalho profissional,
num mundo caracterizado pela
globalização, será fácil dialogar com
pessoas de outras confissões e
crenças, ou sem religião alguma, com
o desejo de suscitar nelas o desejo de
conhecerem melhor a Deus.
Ajudaremos inclusive aos que
manifestem uma atitude negativa em
face da Igreja católica, se tentarmos
tratá-los com mansidão, paciência,
compreensão e carinho.

Considero importante sobretudo –
dizia Bento XVI num discurso à Cúria
Romana – o fato de que também as
pessoas que se declaram



agnósticas e ateias devem nos
interessar a nós como fiéis.
Quando falamos de uma nova
evangelização, estas pessoas
talvez se assustem. Não querem
ver a si mesmas como objeto de
missão, nem renunciar à sua
liberdade de pensamento e de
vontade. Mas a questão sobre
Deus continua a estar também
neles, ainda que não possam crer
em concreto que Deus se ocupe de
nó s [87] .

Ainda que só alguns participem em
iniciativas desse tipo, sentimos o
dever de apoiá-los com a nossa
oração. Porque cada um de nós,
filhos de Deus na Igreja santa, quer
apenas viver para levar o nome do
Senhor a todos os povos e a todas as
culturas, até os últimos confins da
terra (cf. At 9, 15).

FORMAÇÃO PROFISSIONAL



32. Uma vez que o trabalho ordinário
constitui, segundo o espírito do Opus
Dei, o eixo da santificação pessoal e o
ambiente habitual do trabalho
apostólico dos seus fiéis,
compreende-se que na Prelazia se
fomente a boa preparação
profissional. O estudo, a formação
profissional, seja qual for, é
obrigação grave entre nós [88] .

Em tempos recentes, o Magistério da
Igreja abordou o tema do trabalho –
e todos lemos esse ensinamento
pensando na pregação de São
Josemaria, desde 1928 – como âmbito
para a procura da santidade por
parte dos fiéis leigos. Tem insistido
na «formação de uma espiritualidade
do trabalho, que ajude todos os
homens a se aproximarem, através
dele, de Deus, Criador e Redentor, a
participar em seus planos salvíficos
com respeito ao homem e ao mundo,
e a aprofundar em suas vidas na
amizade com Cristo» [89] .



Trabalho e unidade de vida

33. Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente , São Josemaria
insistiu na importância da unidade
de vida no cristão, que harmoniza a
piedade, o trabalho e o apostolado. 
Tenho-o ensinado constantemente
com palavras da Escritura Santa: o
mundo não é ruim, porque saiu
das mão de Deus, porque é
criatura dEle, porque Javé olhou
para ele e viu que era bom (cf. Gn
1, 7 e ss.). Nós, os homens, é que o
fazemos ruim e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades.
Não duvidem, meus filhos;
qualquer modo de evasão das
honestas realidades diárias é para
os homens e mulheres do mundo
coisa oposta à vontade de Deus.
Pelo contrário, devem
compreender agora - com uma
nova clareza - que Deus os chama a
servi-Lo em e a partir das tarefas
civis, materiais, seculares da vida



humana. Deus nos espera cada dia:
no laboratório, na sala de
operações de um hospital, no
quartel, na cátedra universitária,
na fábrica, na oficina, no campo,
no seio do lar e em todo o imenso
panorama do trabalho. Não
esqueçamos nunca: há algo de
santo, de divino, escondido nas
situações mais comuns, algo que a
cada um de nós compete descobrir
(...). Não há outro caminho, meus
filhos: ou sabemos encontrar o
Senhor na nossa vida de todos os
dias, ou não o encontraremos
nunca. Por isso, posso afirmar que
a nossa época precisa devolver à
matéria e às situações
aparentemente vulgares o seu
nobre e original sentido: pondo-as
ao serviço do Reino de Deus,
espiritualizando-as, fazendo delas
meio e ocasião para o nosso
encontro contínuo com Jesus Cristo
[90] .



A formação que a Prelazia
proporciona tende a fomentar o
necessário espírito sobrenatural,
para que cada um se empenhe em
realizar o trabalho com a maior
perfeição humana possível e com afã
de serviço, convertendo-o em
instrumento de santidade e de
apostolado. Para isso, devemos nos
esforçar por atingir o necessário
prestígio profissional entre os nossos
colegas, que se adquire com o
empenho e a dedicação ao longo dos
anos. Cada qual recebe essa
formação específica como os demais
cidadãos: nas universidades, nas
escolas técnicas, nas oficinas, etc.,
onde realiza seus estudos ou aprende
um oficio. O espírito da Obra
impulsiona-nos a conservar e a
melhorar com constância essa
preparação. Todos temos consciência
de sermos libérrimos, tanto no
momento de escolher a profissão
como ao exercitá-la. A Obra só ensina
o modo de santificar-se nessas



tarefas, sem se imiscuir nas opções
profissionais da cada um.

Não importa o tipo de tarefa que se
leve a cabo, sempre que seja
honrada: que é mais importante:
ser catedrático na Sorbonne ou
fazer os trabalhos domésticos? Eu
te direi que, se tu és santa, porque
te estás santificando no trabalho,
isso é o mais importante [91] . E
acrescentava noutro momento: 
quando, referindo-me às
faxineiras que trabalham na
Universidade de Navarra, afirmo
que não sei se o seu trabalho é tão
ou mais importante que o da
Reitoria, não estou brincando:
simplesmente repito o que sempre
pensei. A tarefa de uma dessas
mulheres que vai trabalhar com
alegria e faz tudo por amor, pode
ser heroica, nada vulgar, e sem
dúvida mais eficaz que a de um
grande pesquisador que só pensa
em publicar os seus estudos.



Insisto, o que vale mais?: depende
do amor e do sacrifício com que se
realiza o trabalho, mas com um
sacrifício prazeroso, alegre,
voluntário; caso contrário, é
melhor que não se faça [92] .

A todos os católicos compete o dever
de fazer quanto estiver em suas
mãos para que Cristo reine
efetivamente na sociedade, e estas
ânsias santas manifestam-se também
tentando adquirir o necessário
prestígio profissional, candeeiro para
que brilhe a luz de Cristo (cf. Mc 4,
21).

Os estudantes, por sua vez, devem
sentir o dever de obter boas
qualificações. Não esqueçam aquela
consideração que São Josemaria
escreveu em Caminho , que serviu de
guia a tantas gerações de jovens no
mundo inteiro: para um apóstolo
moderno, uma hora de estudo é
uma hora de oração [93] .



Retidão de intenção

34. Ao mesmo tempo em que
cuidamos da preparação
profissional, lembremo-nos com
responsabilidade de que a ocupação
profissional – seja qual for – nos
assinala sempre um meio para
atingir a santidade e atender o
apostolado. É muito necessário não
perder este ponto de vista nos
momentos atuais, porque na
sociedade de hoje, altamente
competitiva, é fácil pôr a profissão na
primeira fila dos anseios, acima dos
outros deveres para com Deus, com a
própria família e com as demais
pessoas. Insisto-vos, com o nosso
Padre: trabalhai voltados para
Deus, sem ambicionar glória
humana. Alguns veem no trabalho
um meio para conquistar honras,
ou para adquirir poder ou riqueza
que satisfaça sua ambição pessoal,
ou para sentir o orgulho da sua
própria capacidade de realizar. Os



filhos de Deus no seu Opus Dei não
vemos jamais no nosso trabalho
profissional algo relacionado com
o egoísmo, a vaidade ou a soberba:
vemos somente uma possibilidade
de servir a todos os homens por
amor a Deus [94] . Por isso,
acrescentava: um bom índice da
retidão de intenção, com que
deveis realizar o vosso trabalho
profissional, é precisamente o
modo como aproveitais as relações
sociais ou de amizade, que nascem
ao desempenhar a profissão, para
aproximar essas almas de Deus:
chegando, se for o caso – se
estiverem presentes as oportunas
circunstâncias –, a propor-lhes o
tema da sua vocação [95] .

Dentro da preparação profissional,
devemos tender necessariamente a
conhecer bem aqueles temas da
doutrina católica mais relacionados
com o âmbito da nossa profissão, ou
que gozam de especial atualidade no



país; talvez diferentes em cada lugar,
mas alguns deles com vigência em
toda parte; por exemplo, os
relacionados com o matrimônio e a
família, a educação, o “evangelho da
vida”, a bioética, a justiça e a
caridade nas relações trabalhistas...
Por isso, o exemplo de retidão no
cumprimento dos deveres
profissionais, familiares e sociais
constitui um testemunho confiável
que todos devemos dar. «Como
consequência da vossa retidão
humana e cristã – eu vos escrevi –,
nascerão também – nos ambientes
nos quais vos desenvolveis – muitas
iniciativas diretamente
encaminhadas a resolver problemas
sociais concretos, em nobre e
fraterna colaboração com outros
homens e mulheres de boa vontade.
Elevo nestes momentos o meu
coração em ação de graças a Nosso
Senhor, porque à volta da Prelazia,
com a ajuda de tantos Cooperadores,
católicos e não católicos, florescem



abundantes realidades de
solidariedade que contribuem para
implantar a justiça e a paz sobre a
terra, levando a dezenas de milhares
de pessoas – como dizia o nosso
Padre – o bálsamo forte e pacífico
do amor ( É Cristo que passa , n.
183)» [96] .

Espontaneidade apostólica

35. Filhas e filhos meus, quis pôr
novamente diante dos vossos olhos
que a única ambição, o único
desejo do Opus Dei e de cada um
dos seus filhos, é servir a Igreja,
como Ela quer ser servida, dentro
da específica vocação que o Senhor
nos deu [97] . E com alguma
frequência, São Josemaria referiu-se
ao Opus Dei dizendo que é uma 
desorganização organizada ,
porque o modo próprio de colaborar
na missão da Igreja, querido por
Deus, consiste em proporcionar
formação às pessoas, nos diversos



aspectos. Pode-se afirmar que a
Prelazia do Opus Dei gasta todas as
suas energias nesta tarefa, nesta
catequese. Depois, vocês,
singularmente, com a bagagem da
preparação recebida e assimilada
com liberdade e responsabilidade
pessoais, procurais infundir a linfa
do espírito cristão na torrente
circulatória da sociedade.

Respondendo à pergunta de um
jornalista sobre este aspecto tão
característico da Obra, o nosso Padre
explicava que concedemos uma
importância primária e
fundamental à espontaneidade
apostólica da pessoa , à sua
iniciativa livre e responsável,
guiada pela ação do Espírito; e não
a estruturas organizativas,
mandatos, táticas e planos
impostos de cima, como ato de
governo [98] .



Antes de concluir, volto a lembrar o
fundamental: esforcemos-nos dia
após dia na nossa dedicação cristã a
Deus e aos outros. Esmeremo-nos por
sermos mulheres e homens
fidelíssimos ao Romano Pontífice,
rezando com continuidade por sua
pessoa e intenções; vivamos uma
afetiva e efetiva união com os Bispos
e todos os fiéis católicos. Enchamos-
nos de otimismo e de gratidão ao
Senhor, ao participarmos na nova
evangelização. Recorramos à
intercessão da Santíssima Virgem,
Rainha do mundo e Mãe da Igreja,
para que nos obtenha do Céu as
graças necessárias.

Como é natural, colocamos como
especial intercessor de todo esse
trabalho formativo a São Josemaria,
que – com a sua vida e os seus
ensinamentos – deixou bem
plasmado o espírito recebido de Deus
no dia 2 de outubro de 1928, para
que suas filhas e filhos, e muitas



outras pessoas, possamos percorrer
todos os caminhos da terra,
tornando-os divinos com a graça do
Espírito Santo.

Com todo carinho, abençoa-vos

vosso Padre

+ Javier

Roma, 2 de outubro de 2011.

[1] Bento XVI, Encíclica Spe salvi ,
30-11-2007, n. 2.

[2] Cf. Bento XVI, Litt. apost. 
Ubicumque et semper , 21-9-2010.

[3] Bento XVI, Homilia na Missa
conclusiva da Jornada Mundial da
Juventude, 21-8-2011.

[4] São Josemaria, Questões Atuais do
Cristianismo , n. 24.

[5] São Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
19.



[6] São Josemaria, Carta 24-03-1931 ,
n. 9.

[7] São Josemaria, Caminho , n. 372.

[8] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18-6-1972.

[9] Santo Agustinho, Sermão , 169, 13
(PL 38, 923).

[10] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 1963.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 24.

[12] Ibid ., n. 26.

[13] Ibid .

[14] São Josemaria, Carta 9-01-1932 ,
n. 28.

[15] João Paulo II, Exhort. apost. 
Christifideles laici , 30-12-1988, n. 63.

[16] Símbolo Atanasiano .



[17] Concílio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 74.

[19] Ibid ., n. 84.

[20] Ibid .

[21] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 28-11-1972.

[22] Catecismo da Igreja Católica , n.
1808.

[23] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 77.

[24] Bento XVI, Alocução no Ángelus ,
28-10-2007.

[25] Cf. São Josemaria, Caminho , n.
380.

[26] João Paulo II, Discurso a um
grupo de bispos em visita ad limina ,
18-11-1999.



[27] D. Álvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio , Rialp, Madri, 6ª
ed. 1990, p. 24.

[28] São Josemaria, Carta 8-8-1956, n.
47.

[29] João Paulo II, Exort. apost. 
Christifideles laici , 30-12-1988, n. 60.

[30] Bento XVI, Exort. apost. 
Sacramentum caritatis , 22-2-2007, n.
64.

[31] São Josemaria, Caminho , n. 947.

[32] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-10-1964.

[33] João Paulo II, Homilia, 19-8-1979.

[34] Cf. João Paulo II, Const. apost. Ut
sit , 28-11-1982.

[35] Cf. São Josemaria, La Abadesa de
las Huelgas. Estudio teológico
jurídico , Rialp, Madri 1974, 3ª ed., p.
153. Recentemente, a Congregação



para o Clero publicou o documento O
sacerdote, confessor e diretor
espiritual, ministro da misericórdia
divina , 9-3-2011, onde se fala
explicitamente de que também «fiéis
leigos bem formados (...)
desenvolvem este serviço de
conselho no caminho da
santidade» (n. 65).

[36] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 31-12-1970.

[37] São Josemaria, Questões Atuais
do Cristianismo , n. 93.

[38] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 15.

[39] Ibid ., n. 188.

[40] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 135.

[41] São Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
35.



[42] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 157.

[43] Ibid ., n. 161.

[44] Cf. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrossanctum Concilium , n. 2.

[45] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 87.

[46] Cf. Bento XVI, Encíclica Spe
salvi , 30-11-2007, n. 2.

[47] Cf. Instrução Geral do Missal
Romano , n. 55.

[48] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 89.

[49] São João Damasceno, Exposição
sobre a fé ortodoxa , IV, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp, Madri
2010, pp. 65-66.



[51] Joseph Ratzinger-Bento XVI, 
Opera omnia , vol. XI, Prefácio.

[52] Congregação para o Culto divino
e a Disciplina dos sacramentos, Instr.
Redemptionis sacramentum ,
25-3-2004, n. 5.

[53] Cf. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrossanctum Concilium , n. 11.

[54] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano,
31-8-2006.

[55] São Josemaria, Forja , n. 833.

[56] São Josemaria, Apontamentos
íntimos , n. 110 (17-11-1930). Cit. por
D. Álvaro do Portillo, Carta ,
15-10-1991.

[57] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 10.

[58] João Paulo II, Exort. apost. 
Christifideles laici , 30-12-1988, n. 60.



[59] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 10.

[60] São Gregorio Magno, Moralia , I,
32, 45 (PL 75, 517).

[61] Ibid .

[62] São Josemaria, Carta 24-10-1965 ,
nn. 24-25.

[63] São Josemaria, Carta 11-3-1940 ,
n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr. 
Optatam totius , n. 16; cf. Pio XII,
Discurso, 24-6-1939; Paulo VI,
Discurso, 12-3-1964; João Paulo II,
Encíclica Fides et Ratio , 14-9-1998,
nn. 43 ss.

[65] São Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
22.

[66] São Josemaria, Carta 14-2-1964 ,
n. 1.



[67] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-4-1961.

[68] Cf. Codex Iuris particularis seu
Statuta Prælaturæ Sanctæ Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 10.

[70] Ibid ., n. 149.

[71] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do ministério petrino,
24-4-2005.

[72] Concilio Vaticano II, Decr .
Apostolicam actuositatem , n. 28.

[73] Cf. Bento XVI, Encíclica Caritas
in veritate , 29-6-2009, n. 29;
Discursos de 19-10-2006, 11-6-2007,
12-3-2010, 24-9-2011, entre outros.

[74] João Paulo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-6-2003, n. 49.



[75] Santo Tomás de Aquino, 
Exposição da Ética a Nicômaco , IX,
14.

[76] São Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
75.

[77] São Josemaria, Carta 30-4-1946 ,
n. 71.

[78] Bento XVI, Exort. apost. Verbum
Domini , 30-9-2010, n. 48.

[79] Ibid ., n. 74.

[80] Ibid .

[81] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 314.

[82] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, abril de 1951.

[83] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 105.

[84] Carta, 28-11-2002, n. 11.



[85] João Paulo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-6-2003, n. 50.

[86] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15-4-1973.

[87] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 21-12-2009.

[88] São Josemaria, Caminho , n. 334.

[89] João Paulo II, Encíclica Laborem
exercens , 14-9-1981, n. 24.

[90] São Josemaria, Homilia Amar ao
mundo apaixonadamente , 8-10-1967
(em Questões Atuais do Cristianismo ,
n. 114).

[91] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-8-1961.

[92] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 10-4-1969.

[93] São Josemaria, Caminho , n. 335.



[94] São Josemaria, Carta 15-10-1948 ,
n. 18.

[95] Ibid ., n. 31.

[96] Carta , 1-6-1999.

[97] São Josemaria, Carta 31-5-1943 ,
n. 1.

[98] São Josemaria, Questões Atuais
do Cristianismo , n. 19.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-
do-dia-2-de-outubro-de-2011/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/

	Carta pastoral do dia 2 de outubro de 2011

