
opusdei.org

Carta do Prelado (28
outubro 2020) - Com
áudio

Carta pastoral de Mons.
Fernando Ocáriz, com áudio. O
Prelado reflete sobre o espírito
do Opus Dei e as características
da dedicação à Obra dos fieis
segundo as diferentes
circunstâncias pessoais.

24/11/2020

Faça o download da carta em
formato digital:



ePub ►Carta do Prelado (28 outubro
2020)

Mobi ► Carta do Prelado (28 outubro
2020)

PDF ► Carta do Prelado (28 outubro
2020)

Escute a leitura da carta do
Prelado (áudios divididos por
capítulos).

Sumário da Carta do Prelado (28
outubro 2020)

I. O dom da vocação

Uma graça soberana

Um mesmo espírito

Uma mesma missão apostólica

Os mesmos meios

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei20201106-130147.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei20201106-130147.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130200.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130200.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130234.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130234.pdf


Unidade e diversidade

Com toda a nossa vida

II. A vocação à Obra como
numerária e numerário

Um coração disponível

Um grupo pregado na Cruz

III. A vocação à Obra como
numerária auxiliar

A prioridade da pessoa e da família

De todos os ambientes

Apostolado dos apostolados

IV. A vocação à Obra como adscrita
e adscrito

Com caráter próprio

O bom odor de Cristo

V. Sacerdotes da Prelazia



A serviço dos outros

VI. Sobre o celibato apostólico dos
numerários e adscritos

VII. A vocação à Obra como
supernumerária e supernumerário

Constitui muita graça de Deus

Matrimônio e família

Incidir cristãmente no próprio
ambiente

VIII. A vocação à Obra como
adscrito ou supernumerário da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

Roma, 28 de outubro de 2020

Queridíssimos: que Jesus guarde
minhas filhas e meus filhos!



1. Tendo no horizonte o centenário
do nascimento da Obra e pensando
no vasto panorama apostólico que o
Senhor apresenta aos nossos olhos,
eu gostaria de que meditássemos,
com vagar e profundidade, no
ensinamento de São Josemaria sobre
como se concretiza para cada uma e
cada um a vocação universal cristã à
santidade. Desde o princípio, nosso
Padre compreendeu que a
universalidade da vocação
comportava a plenitude do amor a
Deus e aos outros também no meio
do mundo; no nosso mundo real,
com as suas luzes e as suas sombras.

I. O dom da vocação

Uma graça soberana

2. Deus escolhe e chama a todos:
“Nele, Deus nos escolheu, antes da
fundação do mundo, para sermos
santos e íntegros diante dele, no
amor” (Ef 1,4). A consciência e
responsabilidade diante deste dom,



mantidas com juventude de alma,
levar-nos-ão a colaborar na
santificação do mundo. Em
comunhão com todos na Igreja,
procuremos corresponder com
generosidade à especificação dessa
vocação cristã para cada um de nós
no Opus Dei.

Vejamos a grandeza desta chamada,
que preenche o nosso caminho neste
mundo com um sentido de
eternidade, apesar das nossas
limitações e erros, e das dificuldades
que encontramos no caminho:
“apesar dos pesares”, como o nosso
Padre costumava dizer.

São Josemaria falava da “graça
soberana da vocação”. Não se trata
de algo de um momento, mas de uma
graça permanente: “É uma visão
nova da vida (...) como se se
acendesse uma luz dentro de nós”; e
é, ao mesmo tempo, “um impulso
misterioso”, uma “força vital, que



tem algo de avalanche
irresistível”[1]. Trata-se, em poucas
palavras, de uma graça que abarca
toda a nossa vida e que se manifesta
como luz e como força. Luz, que nos
faz ver o caminho, o que Deus quer
de nós; e força, para sermos capazes
de responder à chamada, dizer que
sim e seguir em frente por esse
caminho.

Em uma das suas cartas, nosso Padre
escreve que “na vocação intervêm
somente a graça de Deus – como
causa própria – e a generosidade do
interessado, movido por esta
graça”[2]. O Senhor sempre quer que
a nossa liberdade – com a graça, que
não nos tira a liberdade, e sim a
aperfeiçoa – tenha um papel decisivo
na resposta e, portanto, na própria
configuração da vocação. Uma
liberdade que conta também, para o
discernimento prévio, com a luz dos
conselhos daqueles que podem e
devem dá-los.



Um mesmo espírito

3. Todos na Obra – cada um em suas
circunstâncias pessoais – têm uma
mesma vocação: um chamado a ser e
fazer o Opus Dei, com o mesmo
espírito, com a mesma missão
apostólica, com os mesmos meios.

Todos temos o mesmo espírito, que
nos leva a santificar a vida cotidiana
e, de um modo especial, o trabalho.
“Não há na terra um trabalho
humano nobre que não se possa
divinizar, que não se possa
santificar. Não há nenhum trabalho
que não devamos santificar e tornar
santificante e santificador”[3]. Este
espírito leva-nos a buscar a união
com Deus no que encontramos em
cada momento da nossa vida. Por
isso, a santificação do trabalho é eixo
em volta do qual gira, em
correspondência à graça, a nossa
busca da santidade, da identificação
com Jesus Cristo.



Isto traz consigo uma visão positiva
das realidades terrenas, que são as
que Deus nos deu. Amamos este
mundo, sem ignorar o que nele se
opõe ao bem (cfr. 1 Jo 2, 15). Suas
inquietações são também nossas e, se
as suas alegrias normalmente nos
facilitam amá-lo, as suas tristezas
devem conduzir-nos a amá-lo ainda
mais. Que consolo e que sentido de
responsabilidade suscitam essas
palavras de São Paulo: “Tudo é vosso,
mas vós sois de Cristo e Cristo é de
Deus” (1 Cor 3,22-23).

E se a santificação do trabalho é eixo
de nossa santidade, o sentido da
filiação divina é fundamento.
Filiação que é, pela graça
santificante, nossa introdução na
vida divina da Santíssima Trindade,
como filhos do Pai no Filho pelo
Espírito Santo. “Pela graça batismal
fomos constituídos filhos de Deus.
Com essa livre decisão divina, a
dignidade natural do homem elevou-



se incomparavelmente: e se o pecado
destruiu esse prodígio, a Redenção
reconstruiu-o de modo ainda mais
admirável, levando-nos a participar
ainda mais estreitamente da filiação
divina do Verbo”[4].

Sendo fundamento, a filiação divina
dá forma à nossa vida inteira: leva-
nos a rezar com confiança de filhos
de Deus, a comportar-nos com o
desembaraço dos filhos de Deus, a
raciocinar e decidir com a liberdade
de filhos de Deus, a enfrentar a dor e
o sofrimento com a serenidade de
filhos de Deus, a apreciar as coisas
belas como o faz um filho de Deus.
Em suma, a filiação divina “está
presente em todos os pensamentos,
em todos os desejos, em todos os
afetos”[5]. E expande-se
necessariamente em fraternidade. “O
Espírito mesmo dá testemunho ao
nosso espírito de que somos filhos de
Deus” (Rm 8, 16). Este testemunho é
em nós o amor filial a Deus[6], que



traz consigo o amor fraterno. “Outros
bebem de outras fontes. Para nós,
este manancial de dignidade humana
e fraternidade está no Evangelho de
Jesus Cristo”[7].

Centro e raiz da nossa vida espiritual,
enfim, é o Sacrifício Eucarístico. É
raiz objetivamente falando, porque
“exerce-se a obra da nossa redenção
sempre que o sacrifício da cruz, pelo
qual ‘Cristo, nossa Páscoa, foi
imolado’ (1 Cor 5,7), se celebra sobre
o altar”[8].

Mas, que a vida, no aspecto subjetivo,
seja realmente centrada na
Eucaristia, depende também da
correspondência pessoal à graça:
“Deves lutar por conseguir que o
Santo Sacrifício do Altar seja o centro
e a raiz da tua vida interior, de modo
que todo o teu dia se converta num
ato de culto – prolongamento da
Missa a que assististe e preparação
para a seguinte – que vai



transbordando em jaculatórias, em
visitas ao Santíssimo Sacramento, em
oferecimento do teu trabalho
profissional e da tua vida
familiar”[9].

Do centro eucarístico da vida cristã
surge também o desenvolvimento e a
eficácia da missão apostólica. “Se o
centro dos teus pensamentos e
esperanças estiver no Sacrário, filho,
que abundantes os frutos de
santidade e apostolado!”[10].

Uma mesma missão apostólica

4. Temos a mesma missão apostólica:
somos igualmente chamados a
santificar-nos e a colaborar com a
missão da Igreja na transformação
cristã do mundo: em nosso caso,
vivendo o espírito do Opus Dei. A
missão própria da Obra só pode ser
compreendida adequadamente
dentro da grande missão da Igreja,
na qual “todos somos chamados a
dar aos outros o testemunho



explícito do amor salvífico do
Senhor, que, sem olhar às nossas
imperfeições, nos oferece a sua
proximidade, a sua Palavra, a sua
força, e dá sentido à nossa vida”[11].

Só na Igreja, Corpo místico de Cristo,
recebemos a força para servir com
fecundidade o mundo do nosso
tempo. Por isso, mesmo com todos os
nossos limites, compartilhamos os
anseios, as preocupações e os
sofrimentos da Igreja em cada época
e em cada lugar. Cada um de nós
pode tornar própria aquela atitude
de São Paulo: “Quem fraqueja, que
eu também não fraqueje? Quem
tropeça, que eu não me
incendeie?” (2 Cor 11, 29).

5. A missão apostólica não se limita a
determinadas atividades, porque a
partir do amor a Jesus Cristo
podemos transformar tudo em
serviço cristão aos outros. Cada um
realiza inteiramente a missão da



Obra com a sua própria vida: na sua
família, em seu lugar de trabalho, na
sociedade onde vive, com seus
amigos e conhecidos. Entende-se, por
isso, a insistência de São Josemaria
para que na Obra se dê sempre
“importância primária e
fundamental à espontaneidade
apostólica da pessoa, à sua iniciativa
livre e responsável, guiada pela ação
do Espírito; e não a estruturas
organizativas”[12]. E daí também
que o apostolado principal da Obra
seja o de amizade e confidência,
realizado pessoalmente por cada
uma e por cada um.

À luz de tudo isto, compreende-se
melhor em que sentido “todas as
tarefas apostólicas e os meios para
começá-las são onus et honor, carga e
honra de todos: dos numerários, dos
adscritos e dos supernumerários, e
também dos cooperadores”[13]. Nós,
pela comunhão dos santos,
realizamos todos juntos a missão



apostólica em todos os lugares. Por
isso, referindo-se a todos na Igreja,
São Josemaria recorda que “se nos
servirmos dos meios adequados,
seremos o sal, a luz e o fermento do
mundo: seremos o consolo de
Deus”[14].

Os mesmos meios

6. Para levar a cabo a nossa missão,
Cristo é o caminho. E para segui-lo
como discípulos e apóstolos, todos no
Opus Dei temos os mesmos meios: as
mesmas normas e costumes de vida
cristã e os mesmos meios de
formação espiritual e doutrinal. São
vividos de um modo ou de outro,
segundo as circunstâncias pessoais,
mas o conjunto é sempre
substancialmente o mesmo.

Convém não perdermos de vista que
se trata de meios – e não de fins – que
levam, pela graça de Deus, a
crescermos na vida contemplativa no
meio das aspirações humanas,



alimentados pela superabundância
da vida em Cristo dada pelos
sacramentos, e muito especialmente
pela Sagrada Eucaristia.

As práticas de piedade são parte de
um diálogo de amor que abarca toda
a nossa vida, e nos levam a um
encontro pessoal com Jesus Cristo.
Constituem momentos nos quais
Deus nos espera para compartilhar
sua vida com a nossa. O esforço por
cumpri-las nos liberta, pois “a
santidade tem a flexibilidade dos
músculos soltos (...). A santidade não
tem a rigidez do cartão: sabe sorrir,
ceder, esperar. É vida: vida
sobrenatural”[15].

Assim, confiando na misericórdia de
Deus, procuraremos viver buscando
sempre a perfeição da caridade,
segundo o espírito que Deus nos deu.
Ser santos não é fazer cada vez mais
coisas ou cumprir certas atividades-
padrão que nos tenhamos imposto



como tarefa. O caminho para a
santidade, como explica São Paulo,
consiste em corresponder à ação do
Espírito Santo, até que Cristo esteja
formado em nós (cfr. Gl 4, 19).

Unidade e diversidade

7. Nosso Padre via o labor da Obra
como “um só tecido”, composto pelos
diversos modos de viver a mesma
vocação. Insistia, por isso, em que na
Obra não há classes, nem membros
de primeira ou de segunda categoria:
nem pelas diferentes modalidades
em que a vocação é vivida, nem pelo
tipo de trabalho profissional que se
desempenha. Como em qualquer
realidade de caráter sobrenatural, o
essencial – que não se pode julgar
nesta terra – é a correspondência ao
amor de Deus.

São Josemaria expressava esta
unidade de vocação dizendo que a
nossa é “uma só vocação divina, um
fenômeno espiritual, que se adapta



com flexibilidade às condições
pessoais de cada indivíduo e a seu
próprio estado. A identidade de
vocação comporta uma igualdade de
dedicação, dentro dos limites
naturais que essas diversas
condições impõem”[16].

Naturalmente, a unidade e
diversidade na Obra incluem a
relativa a homens e mulheres: é
unidade de espírito, de missão
apostólica e de meios, junto à
separação de atividades próprias
daqueles e daquelas. Além disso,
entre homens e mulheres, nos
assuntos comuns a toda a Obra, há
unidade de direção em nível central
e regional. Os órgãos de governo de
homens e de mulheres têm idêntica
iniciativa e responsabilidade. Em
determinados casos importantes
estabelecidos pelo Direito, têm a
mesma capacidade de aceitar ou
rejeitar as propostas do Prelado ou,
nas Regiões, as do Vigário Regional.



Com toda a nossa vida

8. Poderia parecer que alguns se
dedicam mais à missão da Obra do
que outros. Não é verdade. Todos
vivem com igual dedicação, porque
ser e fazer o Opus Dei não consiste
apenas, nem principalmente, em
colaborar em determinadas tarefas
ou nos labores corporativos de
apostolado. A vocação e a missão
correspondente abarcam toda a
nossa vida, não apenas uma parte;
toda a vida é ocasião e meio de
encontro com Jesus Cristo e de
apostolado.

A propósito disto, São Josemaria
escrevia que o nosso chamado
implica um “encontro vocacional
pleno, repito, porque – seja qual for o
estado civil da pessoa – é plena a sua
dedicação ao trabalho e ao fiel
cumprimento dos seus próprios
deveres de estado, segundo o espírito
do Opus Dei. Por esta razão, dedicar-



se a Deus no Opus Dei não implica
uma seleção de atividades, não supõe
dedicar mais ou menos tempo da
nossa vida para empregá-lo em obras
boas, abandonando outras. O Opus
Dei insere-se em toda a nossa
vida”[17]. Encontro vocacional pleno,
que empenha a própria vida, com
plenitude de dedicação, pois em tudo
há um chamado de Deus para amá-lo
e servir os outros, com um amor que
é liberdade interior. Por isso, como
comentava dom Álvaro “a Obra exige
uma grande elasticidade: um mínimo
de regulamento, porque é necessário;
mas mínimo, para que a letra não
mate o espírito: Littera enim occidit,
spiritus autem vivificat (2 Cor 3,
6)”[18].

9. Com estas páginas eu quereria
convidá-los a renovar o
agradecimento ao Senhor pelo dom
da vocação. Um agradecimento
gozoso, não só pela beleza da Obra,
ao considerá-la tal como Deus a quer



em seu conjunto, mas também ao
contemplar, cada uma e cada um,
como essa beleza se torna
plenamente presente no modo
pessoal como cada fiel da Prelazia
vive essa mesma vocação: como
numerários – no caso das mulheres,
também como numerárias auxiliares
– como adscritos, como
supernumerários ou como sócios da
Sociedade sacerdotal da Santa Cruz.

Neste contexto, gostaria de insistir no
que lhes escrevi há uns meses: a
experiência da fraqueza pessoal
própria e alheia, em comparação
com a proposta formidável que a fé
cristã e o espírito da Obra nos
apresentam, não deve nos produzir
desânimo. Diante do desencanto que
a desproporção entre o ideal e a
pobre realidade da nossa vida possa
produzir-nos, tenhamos a segurança
de que podemos recomeçar todos os
dias com a força da graça do Espírito
Santo[19].



II. A vocação à Obra como
numerária e numerário

10. “No coração da Obra, os
numerários – chamados a uma
especial missão de serviço – sabem
pôr-se aos pés de todos os seus
irmãos, para tornar-lhes amável o
caminho da santidade; para atendê-
los em todas as suas necessidades da
alma e do corpo; para ajudá-los em
suas dificuldades e tornar possível,
com sua entrega sacrificada, o
apostolado fecundo de todos”[20].
Deste modo os numerários dão vida a
seus irmãos: o seu trabalho, “ao
manter ativo e desperto o espírito em
todos, traz como consequência uma
realidade extraordinária de
fraternidade e de unidade”[21].

Nas numerárias e nos numerários, a
vocação ao Opus Dei é determinada
pelo dom do celibato apostólico e
pela plena disponibilidade para as
tarefas de formação e os labores



apostólicos. Esta disponibilidade,
entendida e realizada como uma
especial missão de serviço aos
outros, se vê em princípio facilitada
pelo fato de que os numerários
moram em um centro da Obra.
Podem, no entanto, surgir muitas
circunstâncias que tornam
conveniente que não seja assim. Isso
não afeta nem a sua identidade e
nem a sua missão, pois sempre se
saberão a serviço de todos os outros,
morem onde morarem.

Um coração disponível

11. A disponibilidade dos numerários
para servir aos outros consiste numa
autêntica disponibilidade do coração:
a liberdade efetiva de viver só para
Deus e, por Ele, para os outros, unida
à vontade de ocupar-se das tarefas
que forem necessárias na Obra.

Para uns, a disponibilidade se
concretizará em colaborar em tarefas
de formação e labores apostólicos,



enquanto se dedicam a um trabalho
profissional que corresponda a seus
talentos, estudos e preferências, para
levar até lá a alegria do Evangelho.
Para outros, trata-se de se dedicar,
como trabalho profissional, à
administração dos centros da Obra,
ou a tarefas de formação, de
governo, de direção ou de
colaboração em atividades
apostólicas.

A disponibilidade não se limita, por
outro lado, a uma atitude passiva de
fazer o que me pedem, mas se
manifesta em sua plenitude quando
pensamos nos talentos que
recebemos de Deus para pô-los à
disposição da missão apostólica;
antecipamo-nos, oferecemo-nos, com
iniciativa. A disponibilidade não é,
por isso, imobilidade, mas, pelo
contrário, o desejo habitual de
mexer-se com o ritmo de Deus.



Deve-se entender e viver a plena
disponibilidade como liberdade, no
sentido de não ter nada que nos
amarre a não ser o amor (quer dizer,
não estar ligados necessariamente a
um trabalho, a um lugar de
residência etc., sem deixar por isso
de estar bem enraizados onde
estivermos). O que nos torna livres
não são as circunstâncias externas,
mas sim o amor que temos no
coração.

Como concretização dessa particular
tarefa de serviço, nosso Padre previu
que o trabalho de governo no Opus
Dei recaia sobre as numerárias e os
numerários. A dedicação a esses
trabalhos é necessária, pois sustenta
a vida do conjunto. Seria, no entanto,
equivocado pensar que aqueles que
se dedicam às tarefas de governo e
formação estão mais disponíveis ou
fazem mais o Opus Dei. Dom Javier
escrevia, nesse sentido, em uma de
suas cartas: “Não há outro remédio a



não ser que algumas filhas e alguns
filhos meus diminuam a sua
atividade profissional – ou inclusive
a deixem de lado completamente, ao
menos por algum tempo – para se
dedicarem a ajudar os seus irmãos
na vida espiritual e dirigir o trabalho
apostólico”[22].

Nosso Padre expressa em muitos
lugares essa plena disposição
interior; por exemplo: “Todos com
vocação divina, os numerários
devem dar-se diretamente e
imediatamente ao Senhor em
holocausto, entregando tudo o que é
deles, seu coração inteiro, suas
atividades sem limite, seus bens, sua
honra”[23]. Trata-se precisamente de
entregar livremente, para fazer a
Obra, todas as atividades, sejam as
que forem, sem limites. Há, às vezes,
obviamente, circunstâncias que
condicionam objetivamente a
possibilidade de assumir alguns
encargos ou tarefas em um



determinado momento. Por isso,
insisto em que o importante é a
disposição interior de plena
disponibilidade para servir os outros,
por amor a Jesus Cristo.

Um grupo pregado na Cruz

12. Recordemos também estas outras
palavras de São Josemaria: “Nosso
Senhor não quer uma personalidade
efêmera para a sua Obra: pede-nos
uma personalidade imortal, porque
quer que nela – na Obra – haja um
grupo pregado na Cruz: a Santa Cruz
nos tornará perduráveis, sempre
com o mesmo espírito do Evangelho,
que trará o apostolado de ação como
fruto saboroso da oração e do
sacrifício”[24]. Nosso Padre não
menciona quem forma este grupo
pregado na Cruz, mas dom Álvaro,
na nota em que comenta este
parágrafo, indica que já se vê o
anúncio ou a alusão aos diversos
modos de viver a vocação na Obra.



Pelo contexto podemos pensar que,
neste caso, refere-se, sobretudo, aos
numerários e numerárias.

Em alguns outros lugares, São
Josemaria refere-se também aos
sacerdotes como especialmente
pregados na Cruz. Mas é que, na
verdade, pregados na Cruz temos
que estar todos, também os adscritos
e os supernumerários, porque é nela
que encontramos o Senhor, como diz
nosso Padre em palavras que
exprimem uma profunda
experiência pessoal: “Ter a Cruz é
identificar-se com Cristo, é ser Cristo,
e, por isso, ser filhos de Deus”[25].

Ainda que a vocês, numerárias e
numerários, possa talvez ser custoso,
falando humanamente, deixar por
um tempo uma profissão anterior,
para se dedicarem profissionalmente
a outro tipo de atividade
(administração dos centros da Obra,
o governo, a formação, a direção ou a



colaboração em atividades
apostólicas), trata-se de um fecundo
encontro com a Cruz, lugar da mais
profunda identificação com Cristo e
fonte, muitas vezes insuspeitada, de
uma grande alegria sobrenatural.

13. Quando pedimos a admissão na
Obra ficamos conhecendo e
adotamos livremente – por amor! –
esta atitude de disponibilidade, que
nos leva a aderir a um projeto
divino. Ao mesmo tempo, como tudo
na vida espiritual, a efetiva
maturação da entrega vai crescendo
com o tempo. Este crescimento se dá
através da formação, da vida interior
e de diversas experiências de
disponibilidade – pequenas
mudanças de planos, encargos etc. –
que preparam a alma para grandes
mudanças, se forem necessárias.
Naturalmente, os diretores procuram
sempre contar previamente com o
parecer dos interessados quando se
trata de encargos ou mudanças



importantes, embora eles,
manifestando com simplicidade as
dificuldades que veem, mantêm a
disposição de estar para o que for
necessário, por amor a Deus e às
almas.

O que é decisivo, insisto, é que cada
um tenha esta disposição interior
habitual de entrega a seus irmãos e a
tantas outras pessoas que esperam o
nosso serviço cristão: “Levantai os
olhos e vede os campos, como estão
dourados, prontos para a
colheita!”(Jo 4, 35).

Esta atitude é perfeitamente
compatível com uma sadia ambição
profissional e com uma preocupação
lógica e responsável de sustentar-se
economicamente e de atender as
necessidades de nossa família
sobrenatural. A disponibilidade para
mudar de tarefa profissional, se a
Obra assim o pedir, precisamente
para dedicar-se à formação de



outros, não contradiz a convicção de
serem mulheres e homens que
querem estar com seus iguais, nos
desafios do mundo, porque sua
missão é ajudar a transformá-lo e
levá-lo a Deus. E isso se faz também
com eficácia a partir dos postos de
direção e de formação na Obra.

Vocês, numerários e numerárias,
vivem o dom do celibato apostólico
com plenitude de amor em Cristo,
que se abre a uma paternidade e
maternidade espirituais. São
chamados a serem um testemunho
vivo de entrega total a Deus, no meio
do mundo, com uma disponibilidade
plena a serviço de todos:
apaixonados por Jesus, pelos outros e
pelo mundo. Recebem um chamado
peculiar para cuidar de uma família
sobrenatural e para se preocuparem
por seus irmãos.

Vocês têm um horizonte muito
amplo: com sua vida entregue, às



vezes talvez escondida e sem brilho
humano, atingem com fecundidade o
último recanto do mundo.

III. A vocação à Obra como
numerária auxiliar

14. Vocês, numerárias auxiliares, têm
uma função especial de serviço, que
realizam criando e mantendo o
ambiente de lar cristão nos centros
da Obra. Tornam realidade esta
tarefa com o seu trabalho
profissional, que nesse caso é a
Administração. Sabem bem que não
se trata só de realizar uma série de
tarefas materiais, que, em medidas
diversas, todos podemos e devemos
realizar, mas também de prevê-las,
organizá-las e coordená-las de tal
forma que o resultado seja
precisamente esse lar em que todos
se sintam em casa, acolhidos, seguros
e, ao mesmo tempo, responsáveis.
Isto que, aliás, tem importância para
toda pessoa humana, repercute na



fisionomia e na têmpera espiritual da
Obra inteira, de todos e cada um de
seus membros. Vocês, mulheres,
convertem-se assim “em um amparo
insubstituível e numa força
espiritual para os outros, que
percebem as grandes energias”[26]
do seu espírito.

A prioridade da pessoa e da família

15. Com o seu trabalho cuidam da
vida na Obra e a servem, colocando a
pessoa singular como foco e
prioridade de seu trabalho. Trata-se
de uma expressão muito concreta de
que a Obra é família; família
verdadeira, não em sentido
metafórico. Recordam, como nosso
Padre nos disse tantas vezes, que os
vínculos na Obra são mais fortes que
os do sangue, coisa que tem
consequências também afetivas, de
carinho mútuo.

São Josemaria considerava com
frequência que o trabalho da



Administração é o mesmo que
realizava a Virgem Maria. Por isso, o 
ar de família da Obra deve ser como
um reflexo, como uma continuação
do que foi – ainda que não o
tenhamos visto, podemos imaginá-lo
– o ambiente do lar de Nazaré.

Embora o trabalho próprio da
Administração dos centros seja
chamado de diferentes modos nas
distintas culturas, vocês, numerárias
auxiliares, são na realidade irmãs,
mães, parte integrante da família,
como o Padre e as outras filhas e
filhos. Pela graça que receberam de
Deus para cuidar de todos na Obra,
São Josemaria dizia que – se tivesse
podido – teria sido numerária
auxiliar. Ele as chamava suas filhas
pequenas porque foram as últimas a
chegar à Obra, e não por considerá-
las menores de idade. Ao contrário,
confiava especialmente em sua
fidelidade, madura e firme, para



levar em frente as grandes decisões
da Obra.

De todos os ambientes

16. Grandiosa realidade é que as
numerárias auxiliares procedem de
todos os ambientes. De fato, às vezes
algumas têm dúvida sobre o que
Deus lhes pede: ser numerária ou
numerária auxiliar. Um elemento
que se deve considerar, entre outros,
é a inclinação própria para as tarefas
mais diretamente orientadas para o
serviço e cuidado das pessoas.
Naturalmente, o discernimento
depende, em última instância, de
cada uma, com a orientação da
direção espiritual e das diretoras.

De qualquer forma, compreende-se
que o trabalho da Administração se
reveste de uma grande dignidade:
dar e manter o calor de lar numa
família. Além disso, aquelas que
trabalham na Administração,
“através dessa profissão – porque ela



o é, verdadeira e nobre – influem
positivamente, não só na família,
mas também numa multidão de
amigos e de conhecidos, em pessoas
com as quais de um modo ou de
outro se relacionam, realizando uma
tarefa muitas vezes bem mais
extensa do que a de outras
profissões”[27].

Apostolado dos apostolados

17. São Josemaria valorizava o
trabalho da Administração a tal
ponto que o considerava apostolado
dos apostolados. Sem ele, a Obra não
poderia ir para a frente.

É apostolado dos apostolados, em
primeiro lugar, porque se trata de
um apostolado em si mesmo muito
direto. Insisto em que não se limita a
proporcionar serviços materiais, em
si mesmos necessários e importantes;
essa tarefa, transformada em oração,
influi, sobretudo, de modo direto, na
formação humana e espiritual das



pessoas do centro onde é realizada. O
ambiente que vocês criam forma, e
forma muito.

O trabalho de vocês bem realizado
materializa, com efeito, um espírito e
o comunica com eficácia, através de
fatos, de modo concreto e constante.
É por isso que procuram realizar
com o maior profissionalismo
possível o trabalho do lar, assim
como cada um dos meus filhos faz
com sua própria tarefa. E ao elevá-lo
ao horizonte do trabalho santificado,
estão pondo a competência
profissional diretamente a serviço
das pessoas, convertendo-o em um
fator de humanização e de
inspiração para o trabalho
profissional de todos.

Em segundo lugar, o trabalho da
Administração é apostolado dos
apostolados, porque torna possíveis
os outros, atuando como seiva e
impulso, especialmente na medida



em que procuram transformá-lo em
diálogo com Deus. “Ao trabalhar na
Administração – escrevia São
Josemaria – vocês participam de
todos os apostolados, colaboram com
todo o labor. Seu bom andamento é
condição necessária, o maior dos
impulsos para toda a Obra, se o
realizam com amor de Deus”[28].
Nota-se muito quando, nos começos
do labor apostólico em um país ou
uma cidade, ainda não há
Administração; assim como se nota
que, quando a Administração já lá se
encontra, a Obra ganha mais vida e
mais dinamismo. Além disso,
logicamente, vocês, numerárias
auxiliares, colaboram em muitas
outras atividades apostólicas, na
medida em que é possível em cada
caso.

Dizemos ainda que a Administração
é a coluna vertebral da Obra, porque
sustenta todo o corpo, que de outra
forma não se manteria direito. E é



assim, graças a Deus; trata-se de algo
que devemos considerar e valorizar
sempre. Vocês, as outras numerárias
que trabalham na Administração,
naturalmente também constituem
esta coluna vertebral e este
apostolado de apostolados.

Minhas filhas numerárias auxiliares
têm uma missão entusiasmante:
transformar este mundo, hoje tão
cheio de individualismo e
indiferença, em um autêntico lar. Tal
tarefa, realizada com amor, pode
chegar a todos os ambientes. Vocês
estão construindo um mundo mais
humano e mais divino, porque o
dignificam com o seu trabalho
convertido em oração, com o seu
carinho e com o profissionalismo que
têm no cuidado integral das pessoas.

IV. A vocação à Obra como adscrita
e adscrito

Com caráter próprio



18. Os adscritos fazem o Opus Dei
principalmente através de um
profundo apostolado pessoal no
próprio ambiente profissional e
familiar, e colaborando com os
numerários no atendimento dos
outros fiéis da Obra. Vocês
manifestam com suas vidas o caráter
libérrimo que tem a atividade
apostólica de todo batizado, levando-
a em frente com todas as energias de
um coração livre. Por isso São
Josemaria podia dizer-lhes: “Tenho
inveja de vocês, sua entrega a Deus é
total e plena como a minha, mas
vocês podem chegar mais longe”[29].
O que ele queria dizer com isto?
Queria dizer que o principal é estar
no meio do mundo, no meio dos
afazeres, dos trabalhos, das famílias,
para levar até lá a vida cristã.

Vocês têm circunstâncias muito
variadas e estão em todo tipo de
ambiente profissional. A vida de
vocês abre-se para um campo



ilimitado de possibilidades nas quais
encarnar e difundir o espírito do
Opus Dei. Em virtude de suas
origens, chegam a todo o tecido
social; pela maior permanência em
cada lugar, facilitam o enraizamento
dos apostolados no território; seu
modo de vida lhes permite cultivar,
de modo estável, uma grande
diversidade de relações: familiares,
profissionais, de vizinhança, no
povoado, cidade ou país onde
residem. “Chegam mais longe”, como
afirmava São Josemaria, não apenas
em extensão de apostolado, mas em
profundidade, porque mostram
vivencialmente o que representa
uma entrega a Deus no meio do
mundo, com coração indiviso.

Entende-se muito bem, por isso, que
o nosso Padre desejasse que os
adscritos fossem o dobro com relação
aos numerários: porque o principal é
o labor no meio das circunstâncias



cotidianas e das atividades próprias
de cada uma e de cada um.

Se alguém, pensando em sua possível
vocação para a Obra, duvidasse entre
ser numerário ou adscrito, talvez
fosse necessário fazer a pessoa ver o
equívoco de pensar que ser
numerário é mais do que ser
adscrito. Isso tem muita importância
no discernimento da vocação. Há
casos em que o modo como se
concretiza a vocação à Obra é
evidente: por exemplo, um homem
casado pode ser supernumerário,
mas não adscrito nem numerário.
Há, no entanto, outros casos menos
evidentes, e a última decisão tem que
ser da pessoa interessada: ela é que
sabe o que Deus lhe pede
concretamente, dentro de uma única
e comum vocação. Claro que, por
prudência, é oportuno pedir
conselho na direção espiritual e
também aos diretores, que conhecem



a pessoa e desejarão ver com ela qual
é a vontade de Deus.

O bom odor de Cristo

19. Referindo-se concretamente a
adscritas e adscritos, São Josemaria
escrevia: “Através de seu trabalho –
que às vezes realizam em obras
corporativas – em todas as
circunstâncias, em todos os lugares,
nos mais diversos recantos da terra,
levam a todas as partes, entre seus
colegas, o bom odor de Cristo; e se
esforçam por orientar com sentido
cristão as tarefas – tanto oficiais
como privadas – sociais,
profissionais, econômicas etc., dos
que pertencem à sua própria classe e
condição social. E isto, habitualmente
sem necessidade de mudar de
domicílio ou de trabalho”[30]. Por
isso, e o escutei diretamente de dom
Javier – acolhendo um ensinamento
de São Josemaria – as adscritas e os
adscritos expressam de um modo



especialmente claro o que é o Opus
Dei, pela santificação da vida
cotidiana, do trabalho profissional e
da vida familiar, sem mudar de
lugar.

Vocês, adscritos, trabalham, às vezes,
em obras corporativas de ensino ou
em outras atividades apostólicas.
Esse, no entanto, não é seu principal
modo de participar na missão da
Obra, pois toda ela está em suas
mãos. Às vezes é necessário assumir
esses encargos, mas o principal é a
santificação da vida cotidiana, o trato
de amizade e confidência com as
pessoas, e quando for o caso,
acompanhar seus amigos aos meios
de formação dos labores de São
Rafael e de São Gabriel... Numa
palavra, Deus os chama a ser levedo
no meio da massa. O importante
para vocês, insisto, é o labor no meio
das circunstâncias normais e dos
trabalhos próprios de cada uma e de
cada um.



V. Sacerdotes da Prelazia

20. Dentre os numerários e adscritos
surgem vocações ao sacerdócio na
Obra, tão essenciais quanto os leigos
na realidade teológica e jurídica da
Prelazia. Esta chamada não é uma
coroação da vocação à Obra, mas sim
um novo modo de viver, com “mais
obrigação que os outros de pôr o
coração no chão como um tapete,
para que seus irmãos pisem com
suavidade”[31].

Junto ao que é próprio do ministério
sacerdotal na Igreja – que tem seu
centro na Eucaristia – os sacerdotes
da Prelazia dedicam-se
principalmente ao serviço
ministerial dos outros fiéis e ao
atendimento sacerdotal de suas
atividades apostólicas.
Concretamente, em virtude da
peculiar missão pastoral da Prelazia,
ocupam-se sobretudo da celebração
dos sacramentos da Eucaristia e da



Penitência, da pregação da Palavra
de Deus, da direção espiritual e de
uma extensa tarefa de formação
doutrinal.

O fato de que os sacerdotes da
Prelazia vivam, como os outros, o
espírito da Obra, implica certo estilo
sacerdotal: em seu ministério
refletem necessariamente a
secularidade; respeitam e promovem
com grande delicadeza a
responsabilidade e a iniciativa dos
fiéis leigos; atuam de modo
sobrenatural para aproximar as
pessoas de Deus; fomentam nos
outros a liberdade de espírito, que é
amar; atuam com iniciativa para ter
um abundante trabalho sacerdotal. E
claro, na medida do possível,
colaboram também em atividades
das dioceses.

A serviço dos outros

21. No começo de uma de suas cartas,
dirigida especialmente a seus filhos



sacerdotes, São Josemaria dizia:
“Vocês se ordenaram, meus filhos
sacerdotes, para servir. Deixem-me
começar por recordar que a sua
missão sacerdotal é uma missão de
serviço. Eu os conheço, e sei que esta
palavra – servir – resume seus
anseios, sua vida toda e é seu orgulho
e meu consolo: porque essa vontade
boa e sincera que têm – como seus
irmãos leigos e suas irmãs – de
estarem sempre ocupados em fazer o
bem aos outros, dá-me o direito de
dizer que vocês são gaudium meum,
et corona mea (Fl. 4,1); minha alegria
e minha coroa”[32].

A vocês, sacerdotes, o espírito de
serviço move a se sentirem e a serem
na prática um a mais entre seus
irmãos, conscientes de que na Obra
há “uma só classe, muito embora seja
formada por clérigos e leigos”[33].
Procuram, ao mesmo tempo, com o
exemplo e a palavra, ser como
despertadores dos desejos de



santidade nos outros e instrumentos
de unidade na Obra. Estando sempre
muito perto de todos, procurem
manter um tom humano adequado, a
gravidade sacerdotal no modo de se
apresentar, nas conversas, etc.

Meus filhos, se São Josemaria dizia a
todos que “é de Cristo que devemos
falar, não de nós mesmos”[34], vocês
sacerdotes se esforçam
especialmente por não brilhar, por
não ser protagonistas, procurando
que o protagonismo e o brilho de sua
vida sejam o de Jesus Cristo, e, em
todo caso, que brilhem suas irmãs e
irmãos. Para isto, como sabem e
procuram viver, é especialmente
necessária a união com Deus, a
oração e o sacrifício alegre em
unidade de vida.

VI. Sobre o celibato apostólico dos
numerários e adscritos

22. A vocação à Obra nos numerários
e adscritos, numerárias e adscritas,



comporta o celibato apostólico, que é
um dom de Deus e resposta a esse
dom como correspondência de amor
ao Amor. “Lembrem-se sempre de
que é o Amor – o Amor dos amores –
o motivo de nosso celibato”[35]. Por
isso, não se deve considerar o
celibato nem apenas nem
principalmente como uma opção
funcional, quer dizer, como algo
adequado para nos dedicarmos mais
ao trabalho da Obra ou para poder ir
de um lugar para outro. É verdade
que o celibato torna isso possível ou
o facilita, mas o motivo fundamental
é o fato de o celibato ser um dom
particular de identificação com a
vida de Cristo. “O celibato deve ser
um testemunho de fé: a fé em Deus
torna-se concreta nessa forma de
vida, que só tem sentido a partir de
Deus. Apoiar a vida n’Ele,
renunciando ao casamento e à
família, significa que acolho e
experimento Deus como realidade e



por isso posso levá-lo aos
homens”[36].

O celibato apostólico não nos separa
dos outros; mas, como leva consigo
um compromisso de coração indiviso
para Deus, deve notar-se em um teor
de vida entregue, análogo ao de uma
pessoa casada, que não se comporta
como se não tivesse nenhum
compromisso com o seu consorte.

A vocação, vivida com radicalidade,
às vezes choca com os modelos do
mundo. Também a isso podemos
aplicar estas palavras mais gerais de
São Josemaria: “ ‘E num ambiente
paganizado ou pagão, quando esse
ambiente chocar com a minha vida,
não parecerá postiça a minha
naturalidade’? perguntas-me. E te
respondo: – Chocará, sem dúvida, a
tua vida com a deles. E esse
contraste, porque confirma com as
tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que eu te peço”[37].



Renovemos sempre de novo a
convicção de que o dom do celibato
apostólico manifesta uma predileção
divina, um chamado a uma especial
identificação com Jesus Cristo, que
também comporta, inclusive
humanamente, mas sobretudo
sobrenaturalmente, mais capacidade
para querer bem a todo o mundo.
Daí que o celibato, que não conta
com a paternidade e a maternidade
físicas, torne possível uma
maternidade ou paternidade
espirituais muito maiores. De
qualquer forma, estará de fato mais
identificado com Cristo quem amar
mais o Senhor, quer seja solteiro ou
casado, pois também o matrimônio é
um “caminho divino na terra”[38].

VII. A vocação à Obra como
supernumerária e supernumerário

Constitui muita graça de Deus

23. A maior parte dos fiéis do Opus
Dei é formada por vocês,



supernumerários, que procuram
santificar todas as facetas de sua
vida, e de modo especial a vida
matrimonial e familiar, já que
normalmente são pessoas casadas.
Em 1947, São Josemaria escrevia
assim a seus filhos da Espanha,
respondendo a umas considerações
que havia recebido sobre os
supernumerários: “Li as notas dos
Supernumerários. (...) Na próxima
semana devolvo-te os papéis, com
alguma indicação concreta: de
qualquer forma já adianto que não
poderemos perder de vista que não
se trata da inscrição de uns senhores
em determinada associação (...). É
muita graça de Deus ser
Supernumerário!” [39]. É Deus que
dá a graça: muita graça, diz São
Josemaria; e uma graça grande: a da
vocação à Obra. Para os
supernumerários esta vocação
comporta uma ajuda especial para
percorrer o próprio caminho de
santificação: o marcado pelo batismo



e, na maior parte dos casos, pela
recepção do sacramento do
matrimônio e a formação de uma
família.

A chamada pressupõe uma escolha e
se dirige, como escrevi antes, a uma
missão: ser e fazer o Opus Dei na
Igreja. Na Instrucción de San Gabriel,
referindo-se às supernumerárias e
aos supernumerários São Josemaria
escreve: “Eu vejo esta grande seleção
atuante (...). Todos, cada um
sabendo-se escolhido por Deus, para
conseguir sua santidade pessoal no
meio do mundo, precisamente no
lugar que ocupa no mundo, com uma
piedade sólida e ilustrada diante do
cumprimento gozoso – ainda que
custe – do dever de cada
momento”[40]. Portanto, não
vejamos nunca a vocação como um
conjunto de exigências, de
obrigações – embora as tenha,
logicamente – mas sim, antes de mais



nada, como uma escolha de Deus, um
grande dom de Deus.

O horizonte que dá sentido à sua
missão é ser “um fermento que
diviniza os homens e, ao torná-los
divinos, torna-os ao mesmo tempo
verdadeiramente humanos”[41].
Como Áquila e Priscila, que
acolheram São Paulo em Corinto (cfr.
At 18, 2) e que foram os que
anunciaram o Evangelho a Apolo e a
muitos mais (cfr. At 18, 26; Rm 16, 3;
1 Cor 16,19); como tantos daqueles
cristãos que tinham uma vida tão
normal como a dos seus
contemporâneos e que, ao mesmo
tempo, eram sal da terra, e luz de um
mundo que estava em trevas.

“Entre os supernumerários, há toda a
gama de condições sociais, de
profissões e de ofícios. Todas as
circunstâncias e situações da vida
são santificadas por esses meus
filhos – homens e mulheres – que



dentro do seu estado e de sua
situação no mundo, dedicam-se a
buscar a perfeição cristã com
plenitude de vocação cristã”[42].
Vejam como insiste o nosso Padre na
plenitude da vocação. No que se
refere à variedade, é claro que se
segue do fato de que a Obra é um
caminho de santificação e de
apostolado na vida cotidiana; uma
vida cotidiana que admite toda
variedade do que é humano e
honesto.

Matrimônio e família

24. A vocação na Obra como
supernumerário desenvolve-se em
primeiro lugar no âmbito familiar.
“Seu primeiro apostolado está no
lar”[43]. São Josemaria tinha o sonho
de que os lares dos supernumerários
e das supernumerárias fossem
“luminosos e alegres”, “centros de
irradiação da mensagem
evangélica”[44]. É esta a herança que



vocês deixam para a sociedade. Por
isso, ele também escrevia: “A
formação que o Opus Dei lhes dá
leva-os a valorizar a beleza da
família, a obra sobrenatural que
significa a fundação de um lar, a
fonte de santificação que se oculta
nos deveres conjugais”[45].

Além disso, vocês são chamados a
influir positivamente em outras
famílias. Em particular, ajudando a
que sua vida familiar tenha um
sentido cristão e preparando a
juventude para o matrimônio, para
que muitos jovens se entusiasmem e
estejam em condições de formar
outros lares cristãos, dos quais
possam também surgir as numerosas
vocações ao celibato apostólico que
Deus quiser.

Os solteiros e os viúvos – e,
naturalmente, os casais sem filhos –
também podem ver na família um
primeiro apostolado, pois terão



sempre, de um modo ou outro, um
ambiente familiar do qual cuidar.

Incidir cristãmente no próprio
ambiente

25. São Josemaria via em vocês uma
grande mobilização de cristãos,
irradiando em seu trabalho e em seu
ambiente social o amor de Cristo,
principalmente através do seu
apostolado de amizade e confidência.
E contribuindo também, ao fazer
isso, para melhorar as estruturas
próprias da sociedade, tornando-as
cada vez mais humanas e de acordo
com a vida de filhos de Deus,
tomando parte ativa na solução dos
problemas de nosso tempo. “Vocês
fazem um apostolado muito fecundo,
quando se esforçam por orientar
com sentido cristão as profissões, as
instituições e as estruturas humanas,
onde trabalham e se movem”[46].

É claro que a vocação e, por
conseguinte, a missão das



supernumerárias e supernumerários
não se limita a que vivam algumas
práticas de piedade, assistam a meios
de formação e participem de alguma
atividade apostólica, mas abarca
toda a sua vida, porque tudo em sua
vida pode ser encontro com Deus e
apostolado. Fazer o Opus Dei é fazê-
lo na própria vida e, pela comunhão
dos santos, colaborar para realizá-lo
em todo o mundo. Ou, como nos
recordava em frase expressiva o
nosso fundador, fazer o Opus Dei, 
sendo cada um Opus Dei.

Sentir a Obra como algo pessoal leva
vocês a terem um vivo interesse por
se formarem, para levarem Cristo
aos outros e darem razão de sua fé.
De fato, “a formação que lhes dá o
Opus Dei é flexível: adapta-se como a
luva à mão, à sua situação pessoal e
social. (...) Sendo nosso espírito único
e únicos os meios ascéticos, eles
podem e devem tornar-se realidade
em cada caso sem rigidez”[47].



A flexibilidade que evita a rigidez
não significa que ser
supernumerário implique menor
exigência de heroísmo ou de
radicalidade no seguimento de Jesus
Cristo. Convém, por isso, que não
atentemos tanto para a diversidade
de circunstâncias como para a
própria essência daquilo que nessas
circunstâncias é chamada de Deus,
missão atribuída por Deus. Em
qualquer situação, o importante é
estar com Jesus Cristo, amar a Jesus
Cristo, trabalhar com Jesus Cristo e
levá-lo a todos os lugares.

Quando São Josemaria escrevia que
“os supernumerários se dedicam
parcialmente ao serviço da
Obra”[48], referia-se à
disponibilidade material para os
labores apostólicos concretos, e não
fazer a Obra de modo parcial, já que
essa tarefa, insisto de novo, se realiza
com toda a vida. Por isso nosso
Padre, ao falar sobre a missão



apostólica das supernumerárias e
supernumerários, escreve também:
“Não se trata de um apostolado
exercido de modo esporádico ou
eventual, mas de modo habitual e
por vocação, tomando-o como o ideal
de toda a vida”[49].

Deus conta com que,
espontaneamente e com iniciativa,
vocês se abram em leque e levem a
todo tipo de pessoas a alegria do
Evangelho. “Na sua ação apostólica,
devem ter iniciativa, dentro da
amplíssima margem que o nosso
espírito delineia, para assim
encontrarem – em cada lugar, em
cada ambiente e em cada tempo – as
atividades que melhor se adaptarem
às circunstâncias”[50].

Esta é a grande missão de minhas
filhas e filhos supernumerários, que
não tem limites: “Não deverá haver
nenhum povoado no qual nosso



espírito não seja irradiado por algum
supernumerário”[51].

VIII. A vocação à Obra como
adscrito ou supernumerário da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

26. “Vocês são tão do Opus Dei
quanto eu”, dizia São Josemaria aos
sacerdotes e diáconos, adscritos e
supernumerários, da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, que não
estão incardinados na Prelazia.

Naturalmente o chamado à santidade
no meio do mundo inclui também os
sacerdotes seculares incardinados
nas dioceses. A vocação à Obra é a
mesma: o chamado divino a buscar a
santidade e exercer o apostolado nas
circunstâncias e no cumprimento dos
deveres próprios de cada um, com o
mesmo espírito, os mesmos meios
ascéticos, e fazendo parte da família
do Opus Dei.



A expressão jurídica do fato de
pertencer à Obra é sem dúvida
diferente para os fiéis da Prelazia e
os sócios da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz não incardinados na
Prelazia. No entanto, a diversidade
de vínculo jurídico (respectivamente,
de jurisdição ou associativo) não tira
nada à identidade do chamado a
tender à santidade com o mesmo
espírito e meios específicos do Opus
Dei.

Esta diferença jurídica permite que o
chamado à Obra não os tire do seu
lugar, pois vocês permanecem
incardinados em suas respectivas
dioceses, sem que nada mude na
relação com seu Bispo e os outros
sacerdotes. Sua vocação reforça e
facilita, com os meios oportunos, o
cumprimento fiel e generoso dos
compromissos sacerdotais e das
tarefas ministeriais tornando-lhes
mais amável seu caminho de
santidade. Cabe-lhes especialmente,



além disso, a promoção das vocações
sacerdotais, e vocês são chamados a
ser fermento de unidade com os
Bispos e de fraternidade entre o
grupo de presbíteros de sua diocese.

Como os animava nesse sentido o
nosso Padre! “Procurem
acompanhar-se, também do ponto de
vista humano. Tenham um coração
de carne, porque de carne é o
coração com o qual amamos a Jesus e
ao Pai e ao Espírito Santo. Se veem
algum de seus irmãos em
dificuldades, procurem-no,
procurem-no, não esperem que os
chame!”[52].

Dá alegria considerar que a
santificação do trabalho – eixo da
vida espiritual – para os sócios da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
significa fundamentalmente
santificar a atividade sacerdotal. Em
seus aspectos principais já é
objetivamente uma atividade



sagrada; mas, ao mesmo tempo,
como todo trabalho, é lugar e meio
de santificação pessoal e de
apostolado.

27. Vamos nos aproximando do
centenário daquele 2 de outubro de
1928, em que Deus fez São Josemaria
ver a Obra. Desde então, no mundo e
na Igreja – e, portanto, também na
Obra – houve e continua havendo
tantas alegrias e tantas dores.

Em 27 de março de 1975, fazendo
oração enquanto pregava, nosso
Padre relembrava a relativamente
breve história do Opus Dei: “Um
panorama imenso: tantas dores,
tantas alegrias. E agora tudo alegrias,
tudo alegrias... Porque temos
experiência de que a dor é o
martelar do Artista, que quer fazer
de cada um, dessa massa informe



que nós somos, um crucifixo, um
Cristo, o alter Christus que temos de
ser. Senhor, obrigado por tudo, muito
obrigado!”[53].

A beleza da vocação cristã, tal como
o Senhor a concretizou na Obra para
cada uma e cada um, deve encher-
nos de alegria: por um lado, de uma
saudável alegria humana diante de
tantas pessoas e coisas boas; por
outro, muito especialmente dessa
alegria sobrenatural que, como
garantia nosso Padre, tem “raízes em
forma de Cruz”. Enche-nos de gozo
saber – consideremo-lo de novo – que
“a Santa Cruz nos tornará
perduráveis, sempre com o mesmo
espírito do Evangelho, que trará o
apostolado da ação como fruto
saboroso da oração e do
sacrifício”[54].

Pedimos à Virgem Santíssima que
nos bendiga e recorde
maternalmente que todos nós temos



a Obra em nossas mãos. Assim,
secundando o querer de Deus e
correspondendo à sua graça, a
história que começou em 2 de
outubro de 1928 continuará, apesar
da nossa debilidade e dos nossos
erros, até o fim dos tempos:
continuaremos trabalhando com
alegria, procurando colocar Cristo no
cume de todas atividades humanas,
para a glória de Deus.

Com todo carinho abençoa-os

o Padre,

[1] Carta 9/01/1932, n. 9.

[2] Carta 12/12/1952, n. 35.

[3] Carta 31/05/1954, n. 17.

[4] Carta 19/03/1967, n. 93.

[5] Amigos de Deus, n. 146.



[6] Cfr. São Tomás de Aquino, 
Comentário à epístola aos Romanos,
cap. 8, lec 3.

[7] Francisco, Enc. Fratelli tutti, n.
277.

[8] Conc.Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n.3

[9] Forja, n. 69.

[10] Ibid., n. 835.

[11] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, n. 121.

[12] Entrevistas, n. 19.

[13] Carta 31/05/1954, n. 34.

[14] É Cristo que passa, n. 74.

[15] Forja, n. 156.

[16] Carta 24/12/1951. n. 137.

[17] Carta 25/01/1961, n. 11.



[18] B. Álvaro del Portillo, nota 135 à 
Instrucción sobre la obra de San
Miguel.

[19] Cfr. Mensagem, 20/07/2020.

[20] Carta 29/09/1957, n. 8.

[21] Ibid., n 76.

[22] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 28/11/1995, n. 16.

[23] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 113.

[24] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

[25] Meditação, 28/04/1963.

[26] São João Paulo II, Carta ap. 
Mulieris dignitatem, n. 30.

[27] Entrevistas, n. 88.

[28] Carta 29/07/1965, n. 11.

[29] Tertúlia, 15/09/1962.



[30] Carta 29/09/1957, n. 13.

[31] Carta, 8/08/1956, n. 7.

[32] Ibid. , n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] É Cristo que passa, n. 163.

[35] Instrucción para la obra de San
Miguel, n.84.

[36] Bento XVI, Discurso, 22/12/2006.

[37] Caminho, n. 380.

[38] Entrevistas, n. 92.

[39] Carta ao Conselho Geral do Opus
Dei, 18/12/1947.

[40] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 9.

[41] Carta, 9/01/1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.



[43] Ibid., n. 53,

[44] É Cristo que passa, n. 30.

[45] Carta, 9/01/1959, n. 53.

[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 23.

[49] Ibid., n. 15.

[50] Carta 24/10/1942, n. 46.

[51] Carta 9/01/1959, n. 13.

[52] Anotações de uma reunião
familiar com os sacerdotes,
26/10/1972, em Arquivo geral da
Prelazia, seção PO4 1972, II, p. 767.

[53] Palavras tomadas de sua
pregação, no Arquivo geral da
Prelazia, seção PO1 1975, p. 809.



[54] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

Copyright © Fundación Studium

Proibida toda divulgação pública,
total ou parcial, sem autorização
expressa do titular do copyright

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-

dei/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/

	Carta do Prelado (28 outubro 2020) - Com áudio

