opusdei.org

Carta do Prelado (28
outubro 2020) - Com
audio

Carta pastoral de Mons.
Fernando Ocariz, com dudio. O
Prelado reflete sobre o espirito
do Opus Dei e as caracteristicas
da dedicacdo a Obra dos fieis
segundo as diferentes
circunstancias pessoais.

24/11/2020

Faca o download da carta em
formato digital:



ePub »Carta do Prelado (28 outubro
2020)

Mobi » Carta do Prelado (28 outubro
2020)

PDF » Carta do Prelado (28 outubro
2020)

Escute a leitura da carta do
Prelado (dudios divididos por
capitulos).

Sumario da Carta do Prelado (28
outubro 2020)

I. O dom da vocacao

Uma graga soberana

Um mesmo espirito

Uma mesma missdo apostolica

Os mesmos meios


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei20201106-130147.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei20201106-130147.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130200.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130200.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130234.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20outubro%202020%29%20-%20www.opusdei.org20201106-130234.pdf

Unidade e diversidade
Com toda a nossa vida

II. A vocacdo a Obra como
numeraria e numerario

Um coragdo disponivel
Um grupo pregado na Cruz

II1. A vocacao a Obra como
numeraria auxiliar

A prioridade da pessoa e da familia
De todos os ambientes
Apostolado dos apostolados

IV. A vocacdo a Obra como adscrita
e adscrito

Com carater proprio
O bom odor de Cristo

V. Sacerdotes da Prelazia



A servico dos outros

VI. Sobre o celibato apostolico dos
numerarios e adscritos

VII. A vocacdo a Obra como
supernumeraria e supernumerario

Constitui muita graca de Deus
Matrimoénio e familia

Incidir cristdmente no proprio
ambiente

VIII. A vocacdo a Obra como
adscrito ou supernumerario da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

Roma, 28 de outubro de 2020

Queridissimos: que Jesus guarde
minhas filhas e meus filhos!



1. Tendo no horizonte o centenario
do nascimento da Obra e pensando
no vasto panorama apostolico que o
Senhor apresenta aos nossos olhos,
eu gostaria de que meditassemos,
com vagar e profundidade, no
ensinamento de Sdo Josemaria sobre
como se concretiza para cada uma e
cada um a vocacdo universal crista a
santidade. Desde o principio, nosso
Padre compreendeu que a
universalidade da vocacao
comportava a plenitude do amor a
Deus e aos outros também no meio
do mundo; no nosso mundo real,
com as suas luzes e as suas sombras.

I. O dom da vocacao
Uma graga soberana

2. Deus escolhe e chama a todos:
“Nele, Deus nos escolheu, antes da
fundacdo do mundo, para sermos
santos e integros diante dele, no
amor” (Ef 1,4). A consciéncia e
responsabilidade diante deste dom,



mantidas com juventude de alma,
levar-nos-ao a colaborar na
santificacdo do mundo. Em
comunhdo com todos na Igreja,
procuremos corresponder com
generosidade a especificacdo dessa
vocacao crista para cada um de noés
no Opus Dei.

Vejamos a grandeza desta chamada,
que preenche o nosso caminho neste
mundo com um sentido de
eternidade, apesar das nossas
limitagOes e erros, e das dificuldades
que encontramos no caminho:
“apesar dos pesares”, como 0 NOSSO
Padre costumava dizer.

Sao Josemaria falava da “graca
soberana da vocacdo”. Nao se trata
de algo de um momento, mas de uma
graca permanente: “E uma visio
nova da vida (...) como se se
acendesse uma luz dentro de nés”; e
é, a0 mesmo tempo, “um impulso
misterioso”, uma “forga vital, que



tem algo de avalanche
irresistivel”’[1]. Trata-se, em poucas
palavras, de uma graca que abarca
toda a nossa vida e que se manifesta
como luz e como forca. Luz, que nos
faz ver o caminho, o que Deus quer
de nos; e forca, para sermos capazes
de responder a chamada, dizer que
sim e seguir em frente por esse
caminho.

Em uma das suas cartas, nosso Padre
escreve que “na vocacao intervém
somente a graca de Deus — como
causa propria - e a generosidade do
interessado, movido por esta
graca”[2]. O Senhor sempre quer que
a nossa liberdade — com a graca, que
nao nos tira a liberdade, e sim a
aperfeicoa — tenha um papel decisivo
na resposta e, portanto, na propria
configuracao da vocacdo. Uma
liberdade que conta também, para o
discernimento prévio, com a luz dos
conselhos daqueles que podem e
devem da-los.



Um mesmo espirito

3. Todos na Obra — cada um em suas
circunstancias pessoais — tém uma
mesma vocacdo: um chamado a ser e
fazer o Opus Dei, com 0 mesmo
espirito, com a mesma missao
apostolica, com 0s mesmos meios.

Todos temos o0 mesmo espirito, que
nos leva a santificar a vida cotidiana
e, de um modo especial, o trabalho.
“Nao ha na terra um trabalho
humano nobre que néo se possa
divinizar, que ndo se possa
santificar. Nao ha nenhum trabalho
que ndo devamos santificar e tornar
santificante e santificador”[3]. Este
espirito leva-nos a buscar a unido
com Deus no que encontramos em
cada momento da nossa vida. Por
isso, a santificacao do trabalho € eixo
em volta do qual gira, em
correspondéncia a graca, a nossa
busca da santidade, da identificacdo
com Jesus Cristo.



Isto traz consigo uma visdo positiva
das realidades terrenas, que sdo as
que Deus nos deu. Amamos este
mundo, sem ignorar o que nele se
op0de ao bem (cfr. 1 Jo 2, 15). Suas
inquietacdes sdo também nossas e, se
as suas alegrias normalmente nos
facilitam ama-lo, as suas tristezas
devem conduzir-nos a ama-lo ainda
mais. Que consolo e que sentido de
responsabilidade suscitam essas
palavras de Sao Paulo: “Tudo € vosso,
mas vos sois de Cristo e Cristo é de
Deus” (1 Cor 3,22-23).

E se a santificacdo do trabalho é eixo
de nossa santidade, o sentido da
filiacdo divina é fundamento.
Filiacdo que é, pela graca
santificante, nossa introdu¢do na
vida divina da Santissima Trindade,
como filhos do Pai no Filho pelo
Espirito Santo. “Pela graca batismal
fomos constituidos filhos de Deus.
Com essa livre decisdo divina, a
dignidade natural do homem elevou-



se incomparavelmente: e se o pecado
destruiu esse prodigio, a Redencdo
reconstruiu-o de modo ainda mais
admiravel, levando-nos a participar
ainda mais estreitamente da filiacdo
divina do Verbo”[4].

Sendo fundamento, a filiacdo divina
da forma a nossa vida inteira: leva-
nos a rezar com confianca de filhos
de Deus, a comportar-nos com o
desembaraco dos filhos de Deus, a
raciocinar e decidir com a liberdade
de filhos de Deus, a enfrentar a dor e
o sofrimento com a serenidade de
filhos de Deus, a apreciar as coisas
belas como o faz um filho de Deus.
Em suma, a filiagdo divina “esta
presente em todos 0s pensamentos,
em todos os desejos, em todos 0s
afetos”[5]. E expande-se
necessariamente em fraternidade. “O
Espirito mesmo da testemunho ao
nosso espirito de que somos filhos de
Deus” (Rm 8, 16). Este testemunho é
em noés o amor filial a Deus|[6], que



traz consigo o amor fraterno. “Outros
bebem de outras fontes. Para nés,
este manancial de dignidade humana
e fraternidade estd no Evangelho de
Jesus Cristo”[7].

Centro e raiz da nossa vida espiritual,
enfim, é o Sacrificio Fucaristico.
raiz objetivamente falando, porque
“exerce-se a obra da nossa redencao
sempre que o sacrificio da cruz, pelo
qual ‘Cristo, nossa Pascoa, foi
imolado’ (1 Cor 5,7), se celebra sobre
o altar”[8].

Mas, que a vida, no aspecto subjetivo,
seja realmente centrada na
Eucaristia, depende também da
correspondéncia pessoal a graca:
“Deves lutar por conseguir que o
Santo Sacrificio do Altar seja o centro
e a raiz da tua vida interior, de modo
que todo o teu dia se converta num
ato de culto - prolongamento da
Missa a que assististe e preparacao
para a seguinte — que vai



transbordando em jaculatorias, em
visitas ao Santissimo Sacramento, em
oferecimento do teu trabalho
profissional e da tua vida
familiar”[9].

Do centro eucaristico da vida crista
surge também o desenvolvimento e a
eficacia da missdo apostdlica. “Se o
centro dos teus pensamentos e
esperancas estiver no Sacrario, filho,
que abundantes os frutos de
santidade e apostolado!”[10].

Uma mesma missdo apostolica

4. Temos a mesma missdo apostolica:
somos igualmente chamados a
santificar-nos e a colaborar com a
missdo da Igreja na transformacao
cristd do mundo: em nosso caso,
vivendo o espirito do Opus Dei. A
missdo propria da Obra s6 pode ser
compreendida adequadamente
dentro da grande missdo da Igreja,
na qual “todos somos chamados a
dar aos outros o testemunho



explicito do amor salvifico do
Senhor, que, sem olhar as nossas
imperfeicdes, nos oferece a sua
proximidade, a sua Palavra, a sua
forca, e da sentido a nossa vida”[11].

S6 na Igreja, Corpo mistico de Cristo,
recebemos a forca para servir com
fecundidade o mundo do nosso
tempo. Por isso, mesmo com todos 0s
nossos limites, compartilhamos os
anseios, as preocupacoes e 0s
sofrimentos da Igreja em cada época
e em cada lugar. Cada um de nos
pode tornar propria aquela atitude
de Sdo Paulo: “Quem fraqueja, que
eu também ndo fraqueje? Quem
tropeca, que eu ndo me

incendeie?” (2 Cor 11, 29).

5. A missdo apostodlica ndo se limita a
determinadas atividades, porque a
partir do amor a Jesus Cristo
podemos transformar tudo em
servico cristdo aos outros. Cada um
realiza inteiramente a missdo da



Obra com a sua propria vida: na sua
familia, em seu lugar de trabalho, na
sociedade onde vive, com seus
amigos e conhecidos. Entende-se, por
isso, a insisténcia de Sdo Josemaria
para que na Obra se dé sempre
“importancia primaria e
fundamental a espontaneidade
apostolica da pessoa, a sua iniciativa
livre e responsavel, guiada pela acao
do Espirito; e ndo a estruturas
organizativas”[12]. E dai também
que o apostolado principal da Obra
seja o de amizade e confidéncia,
realizado pessoalmente por cada
uma e por cada um.

A luz de tudo isto, compreende-se
melhor em que sentido “todas as
tarefas apostdlicas e 0s meios para
comeca-las sdo onus et honor, carga e
honra de todos: dos numerarios, dos
adscritos e dos supernumerarios, e
também dos cooperadores”[13]. NGs,
pela comunhdo dos santos,
realizamos todos juntos a missao



apostolica em todos os lugares. Por
isso, referindo-se a todos na Igreja,
Sao Josemaria recorda que “se nos
servirmos dos meios adequados,
seremos o sal, a luz e o fermento do
mundo: seremos o0 consolo de
Deus”[14].

Os mesmos meios

6. Para levar a cabo a nossa missao,
Cristo é o caminho. E para segui-lo
como discipulos e apostolos, todos no
Opus Dei temos 0s mesmos meios: as
mesmas normas e costumes de vida
cristd e os mesmos meios de
formacdo espiritual e doutrinal. Sdo
vividos de um modo ou de outro,
segundo as circunstancias pessoais,
mas o conjunto é sempre
substancialmente o mesmo.

Convém ndo perdermos de vista que
se trata de meios — e nao de fins — que
levam, pela graca de Deus, a
crescermos na vida contemplativa no
meio das aspira¢des humanas,



alimentados pela superabundancia
da vida em Cristo dada pelos
sacramentos, e muito especialmente
pela Sagrada Eucaristia.

As praticas de piedade sdo parte de
um dialogo de amor que abarca toda
a nossa vida, e nos levam a um
encontro pessoal com Jesus Cristo.
Constituem momentos nos quais
Deus nos espera para compartilhar
sua vida com a nossa. O esforgo por
cumpri-las nos liberta, pois “a
santidade tem a flexibilidade dos
musculos soltos (...). A santidade nao
tem a rigidez do cartdo: sabe sorrir,
ceder, esperar. E vida: vida
sobrenatural”[15].

Assim, confiando na misericordia de
Deus, procuraremos viver buscando
sempre a perfeicdo da caridade,
segundo o espirito que Deus nos deu.
Ser santos ndo é fazer cada vez mais
coisas ou cumprir certas atividades-
padrdo que nos tenhamos imposto



como tarefa. O caminho para a
santidade, como explica Sao Paulo,
consiste em corresponder a acdo do
Espirito Santo, até que Cristo esteja
formado em nos (cfr. Gl 4, 19).

Unidade e diversidade

7. Nosso Padre via o labor da Obra
como “um so6 tecido”, composto pelos
diversos modos de viver a mesma
vocacdo. Insistia, por isso, em que na
Obra ndo ha classes, nem membros
de primeira ou de segunda categoria:
nem pelas diferentes modalidades
em que a vocacao € vivida, nem pelo
tipo de trabalho profissional que se
desempenha. Como em qualquer
realidade de carater sobrenatural, o
essencial — que néo se pode julgar
nesta terra — € a correspondéncia ao
amor de Deus.

Sao Josemaria expressava esta
unidade de vocacdo dizendo que a
nossa é “uma so vocacao divina, um
fendmeno espiritual, que se adapta



com flexibilidade as condicdes
pessoais de cada individuo e a seu
proprio estado. A identidade de
vocacgdo comporta uma igualdade de
dedicacao, dentro dos limites
naturais que essas diversas
condic¢des impoem”[16].

Naturalmente, a unidade e
diversidade na Obra incluem a
relativa a homens e mulheres: é
unidade de espirito, de missdo
apostolica e de meios, junto a
separacdo de atividades proprias
daqueles e daquelas. Além disso,
entre homens e mulheres, nos
assuntos comuns a toda a Obra, ha
unidade de dire¢do em nivel central
e regional. Os drgdos de governo de
homens e de mulheres tém idéntica
iniciativa e responsabilidade. Em
determinados casos importantes
estabelecidos pelo Direito, tém a
mesma capacidade de aceitar ou
rejeitar as propostas do Prelado ou,
nas Regides, as do Vigario Regional.



Com toda a nossa vida

8. Poderia parecer que alguns se
dedicam mais a missdo da Obra do
que outros. Nao é verdade. Todos
vivem com igual dedicacdo, porque
ser e fazer o Opus Dei ndo consiste
apenas, nem principalmente, em
colaborar em determinadas tarefas
ou nos labores corporativos de
apostolado. A vocagdo e a missado
correspondente abarcam toda a
nossa vida, ndo apenas uma parte;
toda a vida € ocasido e meio de
encontro com Jesus Cristo e de
apostolado.

A propdsito disto, Sdo Josemaria
escrevia que o nosso chamado
implica um “encontro vocacional
pleno, repito, porque - seja qual for o
estado civil da pessoa — € plena a sua
dedicacao ao trabalho e ao fiel
cumprimento dos seus proprios
deveres de estado, segundo o espirito
do Opus Dei. Por esta razéo, dedicar-



se a Deus no Opus Dei ndo implica
uma selecdo de atividades, ndo supoe
dedicar mais ou menos tempo da
nossa vida para emprega-lo em obras
boas, abandonando outras. O Opus
Dei insere-se em toda a nossa
vida”[17]. Encontro vocacional pleno,
que empenha a propria vida, com
plenitude de dedicagao, pois em tudo
ha um chamado de Deus para ama-lo
e servir os outros, com um amor que
¢ liberdade interior. Por isso, como
comentava dom Alvaro “a Obra exige
uma grande elasticidade: um minimo
de regulamento, porque é necessario;
mas minimo, para que a letra ndo
mate o espirito: Littera enim occidit,
spiritus autem vivificat (2 Cor 3,
6)”[18].

9. Com estas paginas eu quereria
convida-los a renovar o
agradecimento ao Senhor pelo dom
da vocacdo. Um agradecimento
g0Z0s0, ndo so pela beleza da Obra,
ao considera-la tal como Deus a quer



em seu conjunto, mas também ao
contemplar, cada uma e cada um,
como essa beleza se torna
plenamente presente no modo
pessoal como cada fiel da Prelazia
Vive essa mesma vocagao: como
numerarios — no caso das mulheres,
também como numeradrias auxiliares
— como adscritos, como
supernumerarios ou como socios da
Sociedade sacerdotal da Santa Cruz.

Neste contexto, gostaria de insistir no
que lhes escrevi ha uns meses: a
experiéncia da fraqueza pessoal
propria e alheia, em comparacao
com a proposta formidavel que a fé
crista e o espirito da Obra nos
apresentam, ndo deve nos produzir
desanimo. Diante do desencanto que
a desproporcdo entre o ideal e a
pobre realidade da nossa vida possa
produzir-nos, tenhamos a seguranca
de que podemos recomecar todos 0s
dias com a forga da graca do Espirito
Santo[19].



II. A vocacdo a Obra como
numeraria e numerario

10. “No coracdo da Obra, 0s
numerarios — chamados a uma
especial missdo de servico — sabem
poOr-se aos pés de todos os seus
irmados, para tornar-lhes amavel o
caminho da santidade; para atendé-
los em todas as suas necessidades da
alma e do corpo; para ajuda-los em
suas dificuldades e tornar possivel,
com sua entrega sacrificada, o
apostolado fecundo de todos”[20].
Deste modo 0s numerarios ddo vida a
seus irmaos: o seu trabalho, “ao
manter ativo e desperto o espirito em
todos, traz como consequéncia uma
realidade extraordindria de
fraternidade e de unidade”[21].

Nas numerarias e nos numerarios, a
vocacdo ao Opus Dei é determinada
pelo dom do celibato apostdlico e
pela plena disponibilidade para as
tarefas de formacao e os labores



apostolicos. Esta disponibilidade,
entendida e realizada como uma
especial missao de servico aos
outros, se vé em principio facilitada
pelo fato de que os numerarios
moram em um centro da Obra.
Podem, no entanto, surgir muitas
circunstancias que tornam
conveniente que ndo seja assim. Isso
ndo afeta nem a sua identidade e
nem a sua missao, pois sempre se
saberdo a servico de todos os outros,
morem onde morarem.

Um coragdo disponivel

11. A disponibilidade dos numerarios
para servir aos outros consiste numa
auténtica disponibilidade do coragdo:
a liberdade efetiva de viver so para
Deus e, por Ele, para os outros, unida
a vontade de ocupar-se das tarefas
que forem necessarias na Obra.

Para uns, a disponibilidade se
concretizara em colaborar em tarefas
de formacdo e labores apostolicos,



enquanto se dedicam a um trabalho
profissional que corresponda a seus
talentos, estudos e preferéncias, para
levar até 1a a alegria do Evangelho.
Para outros, trata-se de se dedicar,
como trabalho profissional, a
administracdo dos centros da Obra,
ou a tarefas de formacao, de
governo, de direcdo ou de
colaboracdo em atividades
apostolicas.

A disponibilidade ndo se limita, por
outro lado, a uma atitude passiva de
fazer o que me pedem, mas se
manifesta em sua plenitude quando
pensamos nos talentos que
recebemos de Deus para po-los a
disposicdo da missdo apostolica;
antecipamo-nos, oferecemo-nos, com
iniciativa. A disponibilidade ndo &,
por isso, imobilidade, mas, pelo
contrario, o desejo habitual de
mexer-se com o ritmo de Deus.



Deve-se entender e viver a plena
disponibilidade como liberdade, no
sentido de ndo ter nada que nos
amarre a ndo ser o amor (quer dizer,
ndo estar ligados necessariamente a
um trabalho, a um lugar de
residéncia etc., sem deixar por isso
de estar bem enraizados onde
estivermos). O que nos torna livres
nao sdo as circunstancias externas,
mas sim 0 amor que temos no
coracao.

Como concretizacdo dessa particular
tarefa de servigo, nosso Padre previu
que o trabalho de governo no Opus
Dei recaia sobre as numerarias e os
numerarios. A dedicagdo a esses
trabalhos é necessaria, pois sustenta
a vida do conjunto. Seria, no entanto,
equivocado pensar que aqueles que
se dedicam as tarefas de governo e
formacdo estdo mais disponiveis ou
fazem mais o Opus Dei. Dom Javier
escrevia, nesse sentido, em uma de
suas cartas: “Nao ha outro remédio a



ndo ser que algumas filhas e alguns
filhos meus diminuam a sua
atividade profissional — ou inclusive
a deixem de lado completamente, ao
menos por algum tempo — para se
dedicarem a ajudar os seus irmaos
na vida espiritual e dirigir o trabalho
apostolico”[22].

Nosso Padre expressa em muitos
lugares essa plena disposicao
interior; por exemplo: “Todos com
vocacao divina, 0S numerarios
devem dar-se diretamente e
imediatamente ao Senhor em
holocausto, entregando tudo o que €
deles, seu coracdo inteiro, suas
atividades sem limite, seus bens, sua
honra”[23]. Trata-se precisamente de
entregar livremente, para fazer a
Obra, todas as atividades, sejam as
que forem, sem limites. Ha, as vezes,
obviamente, circunstancias que
condicionam objetivamente a
possibilidade de assumir alguns
encargos ou tarefas em um



determinado momento. Por isso,
insisto em que o importante € a
disposicao interior de plena
disponibilidade para servir os outros,
por amor a Jesus Cristo.

Um grupo pregado na Cruz

12. Recordemos também estas outras
palavras de Sao Josemaria: “Nosso
Senhor ndo quer uma personalidade
efémera para a sua Obra: pede-nos
uma personalidade imortal, porque
quer que nela — na Obra — haja um
grupo pregado na Cruz: a Santa Cruz
nos tornara perduraveis, sempre
com o0 mesmo espirito do Evangelho,
que trara o apostolado de acdo como
fruto saboroso da oragdo e do
sacrificio”[24]. Nosso Padre ndo
menciona quem forma este grupo
pregado na Cruz, mas dom Alvaro,
na nota em que comenta este
paragrafo, indica que ja se vé o
anuncio ou a alusdo aos diversos
modos de viver a vocac¢do na Obra.



Pelo contexto podemos pensar que,
neste caso, refere-se, sobretudo, aos
numerarios e numerarias.

Em alguns outros lugares, Sdo
Josemaria refere-se também aos
sacerdotes como especialmente
pregados na Cruz. Mas é que, na
verdade, pregados na Cruz temos
que estar todos, também os adscritos
e 0S supernumerarios, porque € nela
que encontramos o Senhor, como diz
nosso Padre em palavras que
exprimem uma profunda
experiéncia pessoal: “Ter a Cruz é
identificar-se com Cristo, é ser Cristo,
e, por isso, ser filhos de Deus”[25].

Ainda que a vocés, numerarias e
numerarios, possa talvez ser custoso,
falando humanamente, deixar por
um tempo uma profissdo anterior,
para se dedicarem profissionalmente
a outro tipo de atividade
(administracdo dos centros da Obra,
0 governo, a formacao, a direcdo ou a



colaboracdo em atividades
apostolicas), trata-se de um fecundo
encontro com a Cruz, lugar da mais
profunda identificacdo com Cristo e
fonte, muitas vezes insuspeitada, de
uma grande alegria sobrenatural.

13. Quando pedimos a admissdo na
Obra ficamos conhecendo e
adotamos livremente — por amor! —
esta atitude de disponibilidade, que
nos leva a aderir a um projeto
divino. Ao mesmo tempo, como tudo
na vida espiritual, a efetiva
maturacdo da entrega vai crescendo
com o tempo. Este crescimento se da
atraveés da formacao, da vida interior
e de diversas experiéncias de
disponibilidade — pequenas
mudancas de planos, encargos etc. —
que preparam a alma para grandes
mudancas, se forem necessarias.
Naturalmente, os diretores procuram
sempre contar previamente com o
parecer dos interessados quando se
trata de encargos ou mudancas



importantes, embora eles,
manifestando com simplicidade as
dificuldades que veem, mantém a
disposicdo de estar para o que for
necessario, por amor a Deus e as
almas.

O que € decisivo, insisto, é que cada
um tenha esta disposi¢do interior
habitual de entrega a seus irmdos e a
tantas outras pessoas que esperam o
Nnosso servigo cristdo: “Levantai os
olhos e vede os campos, como estdo
dourados, prontos para a
colheita!”(Jo 4, 35).

Esta atitude é perfeitamente
compativel com uma sadia ambicdo
profissional e com uma preocupacao
l6gica e responsavel de sustentar-se
economicamente e de atender as
necessidades de nossa familia
sobrenatural. A disponibilidade para
mudar de tarefa profissional, se a
Obra assim o pedir, precisamente
para dedicar-se a formacdo de



outros, nao contradiz a convicgao de
serem mulheres e homens que
querem estar com seus iguais, nos
desafios do mundo, porque sua
missdo é ajudar a transforma-lo e
leva-lo a Deus. E isso se faz também
com eficacia a partir dos postos de
direcdo e de formacdo na Obra.

Vocés, numerarios e numerarias,
vivem o dom do celibato apostoélico
com plenitude de amor em Cristo,
que se abre a uma paternidade e
maternidade espirituais. Sdo
chamados a serem um testemunho
vivo de entrega total a Deus, no meio
do mundo, com uma disponibilidade
plena a servigo de todos:
apaixonados por Jesus, pelos outros e
pelo mundo. Recebem um chamado
peculiar para cuidar de uma familia
sobrenatural e para se preocuparem
por seus irmaos.

Vocés tém um horizonte muito
amplo: com sua vida entregue, as



vezes talvez escondida e sem brilho
humano, atingem com fecundidade o
ultimo recanto do mundo.

ITII. A vocacado a Obra como
numeraria auxiliar

14. Vocés, numeradrias auxiliares, tém
uma funcao especial de servico, que
realizam criando e mantendo o
ambiente de lar cristdo nos centros
da Obra. Tornam realidade esta
tarefa com o seu trabalho
profissional, que nesse caso é a
Administracdo. Sabem bem que néo
se trata so de realizar uma série de
tarefas materiais, que, em medidas
diversas, todos podemos e devemos
realizar, mas também de prevé-las,
organiza-las e coordend-las de tal
forma que o resultado seja
precisamente esse lar em que todos
se sintam em casa, acolhidos, seguros
e, a0 mesmo tempo, responsaveis.
Isto que, alids, tem importancia para
toda pessoa humana, repercute na



fisionomia e na témpera espiritual da
Obra inteira, de todos e cada um de
seus membros. Vocés, mulheres,
convertem-se assim “em um amparo
insubstituivel e numa forca
espiritual para os outros, que
percebem as grandes energias”[26]
do seu espirito.

A prioridade da pessoa e da familia

15. Com o seu trabalho cuidam da
vida na Obra e a servem, colocando a
pessoa singular como foco e
prioridade de seu trabalho. Trata-se
de uma expressdo muito concreta de
que a Obra é familia; familia
verdadeira, ndo em sentido
metaforico. Recordam, como nosso
Padre nos disse tantas vezes, que 0s
vinculos na Obra sdo mais fortes que
os do sangue, coisa que tem
consequéncias também afetivas, de
carinho mutuo.

Sao Josemaria considerava com
frequéncia que o trabalho da



Administracdo é o mesmo que
realizava a Virgem Maria. Por isso, o
ar de familia da Obra deve ser como
um reflexo, como uma continuacao
do que foi — ainda que ndo o
tenhamos visto, podemos imagina-lo
— 0 ambiente do lar de Nazaré.

Embora o trabalho préprio da
Administracdo dos centros seja
chamado de diferentes modos nas
distintas culturas, vocés, numerarias
auxiliares, sdo na realidade irmas,
mades, parte integrante da familia,
como o Padre e as outras filhas e
filhos. Pela graca que receberam de
Deus para cuidar de todos na Obra,
Sao Josemaria dizia que — se tivesse
podido - teria sido numeraria
auxiliar. Ele as chamava suas filhas
pequenas porque foram as ultimas a
chegar a Obra, e ndo por considera-
las menores de idade. Ao contrario,
confiava especialmente em sua
fidelidade, madura e firme, para



levar em frente as grandes decisdes
da Obra.

De todos os ambientes

16. Grandiosa realidade é que as
numerarias auxiliares procedem de
todos os ambientes. De fato, as vezes
algumas tém duvida sobre o que
Deus lhes pede: ser numeraria ou
numerdaria auxiliar. Um elemento
que se deve considerar, entre outros,
é a inclinacdo propria para as tarefas
mais diretamente orientadas para o
servico e cuidado das pessoas.
Naturalmente, o discernimento
depende, em ultima instancia, de
cada uma, com a orientacdo da
direcdo espiritual e das diretoras.

De qualquer forma, compreende-se
que o trabalho da Administracao se
reveste de uma grande dignidade:
dar e manter o calor de lar numa
familia. Além disso, aquelas que
trabalham na Administracao,
“através dessa profissdo — porque ela



0 é, verdadeira e nobre — influem
positivamente, ndo s6 na familia,
mas também numa multidao de
amigos e de conhecidos, em pessoas
com as quais de um modo ou de
outro se relacionam, realizando uma
tarefa muitas vezes bem mais
extensa do que a de outras
profissdes”[27].

Apostolado dos apostolados

17. Sdo Josemaria valorizava o
trabalho da Administracgéo a tal
ponto que o considerava apostolado
dos apostolados. Sem ele, a Obra nao
poderia ir para a frente.

E apostolado dos apostolados, em
primeiro lugar, porque se trata de
um apostolado em si mesmo muito
direto. Insisto em que nao se limita a
proporcionar servicos materiais, em
si mesmos necessarios e importantes;
essa tarefa, transformada em oracao,
influi, sobretudo, de modo direto, na
formacdo humana e espiritual das



pessoas do centro onde € realizada. O
ambiente que vocés criam forma, e
forma muito.

O trabalho de vocés bem realizado
materializa, com efeito, um espirito e
o comunica com eficdcia, através de
fatos, de modo concreto e constante.
E por isso que procuram realizar
com 0 maior profissionalismo
possivel o trabalho do lar, assim
como cada um dos meus filhos faz
com sua propria tarefa. E ao eleva-lo
ao horizonte do trabalho santificado,
estdo pondo a competéncia
profissional diretamente a servigo
das pessoas, convertendo-o em um
fator de humanizacao e de
inspiracdo para o trabalho
profissional de todos.

Em segundo lugar, o trabalho da
Administracdo é apostolado dos
apostolados, porque torna possiveis
0s outros, atuando como seiva e
impulso, especialmente na medida



em que procuram transforma-lo em
dialogo com Deus. “Ao trabalhar na
Administracdo — escrevia Sdo
Josemaria — voceés participam de
todos os apostolados, colaboram com
todo o labor. Seu bom andamento é
condicdo necessaria, o maior dos
impulsos para toda a Obra, se o
realizam com amor de Deus”[28].
Nota-se muito quando, nos comecos
do labor apostodlico em um pais ou
uma cidade, ainda nédo ha
Administracdo; assim como se nota
que, quando a Administracdo ja la se
encontra, a Obra ganha mais vida e
mais dinamismo. Além disso,
logicamente, vocés, numerarias
auxiliares, colaboram em muitas
outras atividades apostolicas, na
medida em que € possivel em cada
caso.

Dizemos ainda que a Administracao
€ a coluna vertebral da Obra, porque
sustenta todo o corpo, que de outra
forma ndo se manteria direito. E é



assim, gracas a Deus; trata-se de algo
que devemos considerar e valorizar
sempre. Vocés, as outras numerarias
que trabalham na Administracao,
naturalmente também constituem
esta coluna vertebral e este
apostolado de apostolados.

Minhas filhas numerdrias auxiliares
tém uma missdo entusiasmante:
transformar este mundo, hoje tdo
cheio de individualismo e
indiferenca, em um auténtico lar. Tal
tarefa, realizada com amor, pode
chegar a todos os ambientes. Vocés
estdo construindo um mundo mais
humano e mais divino, porque o
dignificam com o seu trabalho
convertido em oragdo, com o seu
carinho e com o profissionalismo que
tém no cuidado integral das pessoas.

IV. A vocacao a Obra como adscrita
e adscrito

Com carater proprio



18. Os adscritos fazem o Opus Dei
principalmente através de um
profundo apostolado pessoal no
proprio ambiente profissional e
familiar, e colaborando com os
numerarios no atendimento dos
outros fiéis da Obra. Vocés
manifestam com suas vidas o carater
libérrimo que tem a atividade
apostolica de todo batizado, levando-
a em frente com todas as energias de
um coracdo livre. Por isso Sdo
Josemaria podia dizer-lhes: “Tenho
inveja de voceés, sua entrega a Deus é
total e plena como a minha, mas
vocés podem chegar mais longe”[29].
O que ele queria dizer com isto?
Queria dizer que o principal € estar
no meio do mundo, no meio dos
afazeres, dos trabalhos, das familias,
para levar até 14 a vida crista.

Vocés tém circunstancias muito
variadas e estdo em todo tipo de
ambiente profissional. A vida de
vocés abre-se para um campo



ilimitado de possibilidades nas quais
encarnar e difundir o espirito do
Opus Dei. Em virtude de suas
origens, chegam a todo o tecido
social; pela maior permanéncia em
cada lugar, facilitam o enraizamento
dos apostolados no territorio; seu
modo de vida lhes permite cultivar,
de modo estavel, uma grande
diversidade de relacdes: familiares,
profissionais, de vizinhanga, no
povoado, cidade ou pais onde
residem. “Chegam mais longe”, como
afirmava Sao Josemaria, ndo apenas
em extensdo de apostolado, mas em
profundidade, porque mostram
vivencialmente o que representa
uma entrega a Deus no meio do
mundo, com coracdo indiviso.

Entende-se muito bem, por isso, que
0 nosso Padre desejasse que 0s
adscritos fossem o dobro com relacgdo
aos numerarios: porque o principal é
o labor no meio das circunstancias



cotidianas e das atividades proprias
de cada uma e de cada um.

Se alguém, pensando em sua possivel
vocacdo para a Obra, duvidasse entre
ser numerario ou adscrito, talvez
fosse necessario fazer a pessoa ver o
equivoco de pensar que ser
numerario € mais do que ser
adscrito. Isso tem muita importancia
no discernimento da vocagao. Ha
casos em que o0 modo como se
concretiza a vocacdo a Obra é
evidente: por exemplo, um homem
casado pode ser supernumerario,
mas ndo adscrito nem numerario.
H4, no entanto, outros casos menos
evidentes, e a ultima decisdo tem que
ser da pessoa interessada: ela é que
sabe o que Deus lhe pede
concretamente, dentro de uma unica
e comum vocagcao. Claro que, por
prudéncia, é oportuno pedir
conselho na direcdo espiritual e
também aos diretores, que conhecem



a pessoa e desejardo ver com ela qual
é a vontade de Deus.

O bom odor de Cristo

19. Referindo-se concretamente a
adscritas e adscritos, Sdo Josemaria
escrevia: “Através de seu trabalho —
que as vezes realizam em obras
corporativas — em todas as
circunstancias, em todos os lugares,
nos mais diversos recantos da terra,
levam a todas as partes, entre seus
colegas, o bom odor de Cristo; e se
esforcam por orientar com sentido
cristdo as tarefas — tanto oficiais
como privadas — sociais,
profissionais, econémicas etc., dos
que pertencem a sua propria classe e
condigdo social. E isto, habitualmente
sem necessidade de mudar de
domicilio ou de trabalho”[30]. Por
isso, e 0 escutei diretamente de dom
Javier — acolhendo um ensinamento
de Sdo Josemaria — as adscritas e o0s
adscritos expressam de um modo



especialmente claro o que é o Opus
Deij, pela santificacdo da vida
cotidiana, do trabalho profissional e
da vida familiar, sem mudar de
lugar.

Vocés, adscritos, trabalham, as vezes,
em obras corporativas de ensino ou
em outras atividades apostdlicas.
Esse, no entanto, ndo é seu principal
modo de participar na missdo da
Obra, pois toda ela esta em suas
maos. As vezes é necessario assumir
esses encargos, mas o principal é a
santificacdo da vida cotidiana, o trato
de amizade e confidéncia com as
pessoas, e quando for o caso,
acompanhar seus amigos aos meios
de formacdo dos labores de Sdo
Rafael e de Sdo Gabriel... Numa
palavra, Deus os chama a ser levedo
no meio da massa. O importante
para voceés, insisto, é o labor no meio
das circunstancias normais e dos
trabalhos proprios de cada uma e de
cada um.



V. Sacerdotes da Prelazia

20. Dentre os numerarios e adscritos
surgem vocacdes ao sacerddcio na
Obra, tdo essenciais quanto os leigos
na realidade teoldgica e juridica da
Prelazia. Esta chamada néo é uma
coroacdo da vocacdo a Obra, mas sim
um novo modo de viver, com “mais
obrigacdo que os outros de por o
coragdo no chdo como um tapete,
para que seus irmdos pisem com
suavidade”[31].

Junto ao que é proprio do ministério
sacerdotal na Igreja — que tem seu
centro na Eucaristia — os sacerdotes
da Prelazia dedicam-se
principalmente ao servico
ministerial dos outros fiéis e ao
atendimento sacerdotal de suas
atividades apostdlicas.
Concretamente, em virtude da
peculiar missdo pastoral da Prelazia,
ocupam-se sobretudo da celebracao
dos sacramentos da Eucaristia e da



Peniténcia, da pregacao da Palavra
de Deus, da direcdo espiritual e de
uma extensa tarefa de formacao
doutrinal.

O fato de que os sacerdotes da
Prelazia vivam, como 0s outros, o
espirito da Obra, implica certo estilo
sacerdotal: em seu ministério
refletem necessariamente a
secularidade; respeitam e promovem
com grande delicadeza a
responsabilidade e a iniciativa dos
fiéis leigos; atuam de modo
sobrenatural para aproximar as
pessoas de Deus; fomentam nos
outros a liberdade de espirito, que é
amar; atuam com iniciativa para ter
um abundante trabalho sacerdotal. E
claro, na medida do possivel,
colaboram também em atividades
das dioceses.

A servico dos outros

21. No comecgo de uma de suas cartas,
dirigida especialmente a seus filhos



sacerdotes, Sdo Josemaria dizia:
“Vocés se ordenaram, meus filhos
sacerdotes, para servir. Deixem-me
comecar por recordar que a sua
missdo sacerdotal é uma missao de
servico. Eu os conheco, e sei que esta
palavra — servir — resume seus
anseios, sua vida toda e é seu orgulho
e meu consolo: porque essa vontade
boa e sincera que tém — como seus
irmdos leigos e suas irmas — de
estarem sempre ocupados em fazer o
bem aos outros, da-me o direito de
dizer que vocés sdo gaudium meum,
et corona mea (Fl. 4,1); minha alegria
e minha coroa”[32].

A vocés, sacerdotes, o espirito de
servico move a se sentirem e a serem
na pratica um a mais entre seus
irmdos, conscientes de que na Obra
ha “uma so6 classe, muito embora seja
formada por clérigos e leigos”[33].
Procuram, ao mesmo tempo, com o
exemplo e a palavra, ser como
despertadores dos desejos de



santidade nos outros e instrumentos
de unidade na Obra. Estando sempre
muito perto de todos, procurem
manter um tom humano adequado, a
gravidade sacerdotal no modo de se
apresentar, nas conversas, etc.

Meus filhos, se Sdo Josemaria dizia a
todos que “é de Cristo que devemos
falar, ndo de nds mesmos”[34], vocés
sacerdotes se esforcam
especialmente por ndo brilhar, por
ndo ser protagonistas, procurando
que o protagonismo e o brilho de sua
vida sejam o de Jesus Cristo, e, em
todo caso, que brilhem suas irmas e
irmaos. Para isto, como sabem e
procuram viver, é especialmente
necessaria a uniao com Deus, a
oracdo e o sacrificio alegre em
unidade de vida.

VI. Sobre o celibato apostdlico dos
numerarios e adscritos

22. Avocacdo a Obra nos numerarios
e adscritos, numerarias e adscritas,



comporta o celibato apostolico, que é
um dom de Deus e resposta a esse
dom como correspondéncia de amor
ao Amor. “Lembrem-se sempre de
que é 0 Amor — 0 Amor dos amores —
0 motivo de nosso celibato”[35]. Por
isso, ndo se deve considerar o
celibato nem apenas nem
principalmente como uma opgao
funcional, quer dizer, como algo
adequado para nos dedicarmos mais
ao trabalho da Obra ou para poder ir
de um lugar para outro. E verdade
que o celibato torna isso possivel ou
o facilita, mas o motivo fundamental
é o fato de o celibato ser um dom
particular de identificacdo com a
vida de Cristo. “O celibato deve ser
um testemunho de fé: a fé em Deus
torna-se concreta nessa forma de
vida, que sO tem sentido a partir de
Deus. Apoiar a vida n’Ele,
renunciando ao casamento e a
familia, significa que acolho e
experimento Deus como realidade e



por isso posso leva-lo aos
homens”[36].

O celibato apostolico ndo nos separa
dos outros; mas, como leva consigo
um compromisso de coragao indiviso
para Deus, deve notar-se em um teor
de vida entregue, analogo ao de uma
pessoa casada, que ndo se comporta
como se ndo tivesse nenhum
compromisso com o seu consorte.

A vocacdo, vivida com radicalidade,
as vezes choca com os modelos do
mundo. Também a isso podemos
aplicar estas palavras mais gerais de
Sdo Josemaria: “ ‘E num ambiente
paganizado ou pagao, quando esse
ambiente chocar com a minha vida,
ndo parecera postica a minha
naturalidade’? perguntas-me. E te
respondo: — Chocard, sem duvida, a
tua vida com a deles. E esse
contraste, porque confirma com as
tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que eu te peco”[37].



Renovemos sempre de novo a
conviccdo de que o dom do celibato
apostolico manifesta uma predilecao
divina, um chamado a uma especial
identificacdo com Jesus Cristo, que
também comporta, inclusive
humanamente, mas sobretudo
sobrenaturalmente, mais capacidade
para querer bem a todo o mundo.
Dai que o celibato, que ndo conta
com a paternidade e a maternidade
fisicas, torne possivel uma
maternidade ou paternidade
espirituais muito maiores. De
qualquer forma, estara de fato mais
identificado com Cristo quem amar
mais o Senhor, quer seja solteiro ou
casado, pois também o matrimoénio é
um “caminho divino na terra”[38].

VII. A vocacdo a Obra como
supernumeraria e supernumerario

Constitui muita graca de Deus

23. A maior parte dos fiéis do Opus
Dei é formada por voceés,



supernumerarios, que procuram
santificar todas as facetas de sua
vida, e de modo especial a vida
matrimonial e familiar, ja que
normalmente sdo pessoas casadas.
Em 1947, Sdo Josemaria escrevia
assim a seus filhos da Espanha,
respondendo a umas consideracoes
que havia recebido sobre os
supernumerarios: “Li as notas dos
Supernumerarios. (...) Na proxima
semana devolvo-te os papéis, com
alguma indicacdo concreta: de
qualquer forma ja adianto que ndo
poderemos perder de vista que nao
se trata da inscricdo de uns senhores
em determinada associacdo (...). E
muita graca de Deus ser
Supernumerdrio!” [39]. E Deus que
da a graca: muita graca, diz Sao
Josemaria; e uma graca grande: a da
vocacao a Obra. Para os
supernumerarios esta vocacao
comporta uma ajuda especial para
percorrer o proprio caminho de
santificacdo: o marcado pelo batismo



e, na maior parte dos casos, pela
recepcdo do sacramento do
matrimoénio e a formacdo de uma
familia.

A chamada pressup6e uma escolha e
se dirige, como escrevi antes, a uma
missdo: ser e fazer o Opus Dei na
Igreja. Na Instruccion de San Gabriel,
referindo-se as supernumerarias e
aos supernumerarios Sao Josemaria
escreve: “Eu vejo esta grande selecdo
atuante (...). Todos, cada um
sabendo-se escolhido por Deus, para
conseguir sua santidade pessoal no
meio do mundo, precisamente no
lugar que ocupa no mundo, com uma
piedade solida e ilustrada diante do
cumprimento gozoso — ainda que
custe — do dever de cada
momento”[40]. Portanto, ndo
vejamos nunca a vocagao como um
conjunto de exigéncias, de
obrigacdes — embora as tenha,
logicamente — mas sim, antes de mais



nada, como uma escolha de Deus, um
grande dom de Deus.

O horizonte que da sentido a sua
missdo € ser “um fermento que
diviniza os homens e, ao torna-los
divinos, torna-os ao mesmo tempo
verdadeiramente humanos”[41].
Como Aquila e Priscila, que
acolheram Sao Paulo em Corinto (cfr.
At 18, 2) e que foram os que
anunciaram o Evangelho a Apolo e a
muitos mais (cfr. At 18, 26; Rm 16, 3;
1 Cor 16,19); como tantos daqueles
cristdos que tinham uma vida tdo
normal como a dos seus
contemporaneos e que, ao mesmo
tempo, eram sal da terra, e luz de um
mundo que estava em trevas.

“Entre os supernumerarios, ha toda a
gama de condicdes sociais, de
profissoes e de oficios. Todas as
circunstancias e situagoes da vida
sdo santificadas por esses meus
filhos — homens e mulheres — que



dentro do seu estado e de sua
situacdo no mundo, dedicam-se a
buscar a perfeigdo crista com
plenitude de vocacdo crista”[42].
Vejam como insiste o nosso Padre na
plenitude da vocagdo. No que se
refere a variedade, € claro que se
segue do fato de que a Obra é um
caminho de santificacao e de
apostolado na vida cotidiana; uma
vida cotidiana que admite toda
variedade do que é humano e
honesto.

Matriménio e familia

24. A vocacgdo na Obra como
supernumerario desenvolve-se em
primeiro lugar no ambito familiar.
“Seu primeiro apostolado estd no
lar”[43]. Sdo Josemaria tinha o sonho
de que os lares dos supernumerarios
e das supernumeradrias fossem
“luminosos e alegres”, “centros de
irradiacdo da mensagem
evangélica”[44]. E esta a heranca que



vocés deixam para a sociedade. Por
isso, ele também escrevia: “A
formacao que o Opus Dei lhes da
leva-os a valorizar a beleza da
familia, a obra sobrenatural que
significa a fundacdo de um lar, a
fonte de santificacdo que se oculta
nos deveres conjugais”[45].

Além disso, vocés sao chamados a
influir positivamente em outras
familias. Em particular, ajudando a
que sua vida familiar tenha um
sentido cristao e preparando a
juventude para o matrimoénio, para
que muitos jovens se entusiasmem e
estejam em condi¢Oes de formar
outros lares cristaos, dos quais
possam também surgir as numerosas
vocacoes ao celibato apostolico que
Deus quiser.

Os solteiros e 0s viuvos — e,
naturalmente, os casais sem filhos —
também podem ver na familia um
primeiro apostolado, pois terdo



sempre, de um modo ou outro, um
ambiente familiar do qual cuidar.

Incidir cristdmente no proprio
ambiente

25. S4o0 Josemaria via em vocés uma
grande mobilizacdo de cristdos,
irradiando em seu trabalho e em seu
ambiente social o amor de Cristo,
principalmente através do seu
apostolado de amizade e confidéncia.
E contribuindo também, ao fazer
isso, para melhorar as estruturas
proprias da sociedade, tornando-as
cada vez mais humanas e de acordo
com a vida de filhos de Deus,
tomando parte ativa na solucdo dos
problemas de nosso tempo. “Vocés
fazem um apostolado muito fecundo,
quando se esforcam por orientar
com sentido cristao as profissoes, as
instituicOes e as estruturas humanas,
onde trabalham e se movem”[46].

E claro que a vocagao e, por
conseguinte, a missdo das



supernumerarias e supernumerarios
ndo se limita a que vivam algumas
praticas de piedade, assistam a meios
de formacdo e participem de alguma
atividade apostolica, mas abarca
toda a sua vida, porque tudo em sua
vida pode ser encontro com Deus e
apostolado. Fazer o Opus Dei é fazé-
lo na propria vida e, pela comunhdo
dos santos, colaborar para realiza-lo
em todo o mundo. Ou, como nos
recordava em frase expressiva o
nosso fundador, fazer o Opus Dei,
sendo cada um Opus Dei.

Sentir a Obra como algo pessoal leva
VOCés a terem um Vvivo interesse por
se formarem, para levarem Cristo
aos outros e darem razao de sua fé.
De fato, “a formacdo que lhes da o
Opus Dei é flexivel: adapta-se como a
luva a mao, a sua situacgao pessoal e
social. (...) Sendo nosso espirito unico
e Unicos os meios ascéticos, eles
podem e devem tornar-se realidade
em cada caso sem rigidez”[47].



A flexibilidade que evita a rigidez
ndo significa que ser
supernumerario implique menor
exigéncia de heroismo ou de
radicalidade no seguimento de Jesus
Cristo. Convém, por isso, que ndo
atentemos tanto para a diversidade
de circunstancias como para a
propria esséncia daquilo que nessas
circunstancias é chamada de Deus,
missdo atribuida por Deus. Em
qualquer situacdo, o importante é
estar com Jesus Cristo, amar a Jesus
Cristo, trabalhar com Jesus Cristo e
leva-lo a todos os lugares.

Quando Sdo Josemaria escrevia que
“os supernumerarios se dedicam
parcialmente ao servico da
Obra”[48], referia-se a
disponibilidade material para os
labores apostolicos concretos, e nao
fazer a Obra de modo parcial, ja que
essa tarefa, insisto de novo, se realiza
com toda a vida. Por isso nosso
Padre, ao falar sobre a missao



apostolica das supernumerarias e
supernumerarios, escreve também:
“Nao se trata de um apostolado
exercido de modo esporadico ou
eventual, mas de modo habitual e
por vocacdo, tomando-o como o ideal
de toda a vida”[49].

Deus conta com que,
espontaneamente e com iniciativa,
vocés se abram em leque e levem a
todo tipo de pessoas a alegria do
Evangelho. “Na sua a¢do apostdlica,
devem ter iniciativa, dentro da
amplissima margem que 0 nosso
espirito delineia, para assim
encontrarem — em cada lugar, em
cada ambiente e em cada tempo — as
atividades que melhor se adaptarem
as circunstancias”[50].

Esta é a grande missdo de minhas
filhas e filhos supernumerarios, que
ndo tem limites: “Nado devera haver
nenhum povoado no qual nosso



espirito ndo seja irradiado por algum
supernumerario”[51].

VIII. A vocacao a Obra como
adscrito ou supernumerario da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

26. “Vocés sdo tdo do Opus Dei
quanto eu”, dizia Sdo Josemaria aos
sacerdotes e didconos, adscritos e
supernumerarios, da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, que nado
estdo incardinados na Prelazia.

Naturalmente o chamado a santidade
no meio do mundo inclui também os
sacerdotes seculares incardinados
nas dioceses. A vocacdo a Obra é a
mesma: o chamado divino a buscar a
santidade e exercer o apostolado nas
circunstancias e no cumprimento dos
deveres proprios de cada um, com o
mesmo espirito, 0s mesmos meios
ascéticos, e fazendo parte da familia
do Opus Dei.



A expressdo juridica do fato de
pertencer a Obra é sem duvida
diferente para os fiéis da Prelazia e
0s sdcios da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz ndo incardinados na
Prelazia. No entanto, a diversidade
de vinculo juridico (respectivamente,
de jurisdicdo ou associativo) ndo tira
nada a identidade do chamado a
tender a santidade com o0 mesmo
espirito e meios especificos do Opus
Dei.

Esta diferenca juridica permite que o
chamado a Obra ndo os tire do seu
lugar, pois vocés permanecem
incardinados em suas respectivas
dioceses, sem que nada mude na
relacdo com seu Bispo e os outros
sacerdotes. Sua vocacao reforca e
facilita, com os meios oportunos, o
cumprimento fiel e generoso dos
compromissos sacerdotais e das
tarefas ministeriais tornando-lhes
mais amavel seu caminho de
santidade. Cabe-lhes especialmente,



além disso, a promocao das vocacgdes
sacerdotais, e vocés sdo chamados a
ser fermento de unidade com os
Bispos e de fraternidade entre o
grupo de presbiteros de sua diocese.

Como os animava nesse sentido o
nosso Padre! “Procurem
acompanhar-se, também do ponto de
vista humano. Tenham um coragao
de carne, porque de carne é o
coracdo com o qual amamos a Jesus e
ao Pai e ao Espirito Santo. Se veem
algum de seus irmaos em
dificuldades, procurem-no,
procurem-no, ndo esperem que 0S
chame!”[52].

D4 alegria considerar que a
santificacdo do trabalho - eixo da
vida espiritual — para os socios da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
significa fundamentalmente
santificar a atividade sacerdotal. Em
seus aspectos principais ja é
objetivamente uma atividade



sagrada; mas, ao mesmo tempo,
como todo trabalho, é lugar e meio
de santificacdo pessoal e de
apostolado.

27. Vamos nos aproximando do
centenario daquele 2 de outubro de
1928, em que Deus fez Sdo Josemaria
ver a Obra. Desde entdo, no mundo e
na Igreja — e, portanto, também na
Obra — houve e continua havendo
tantas alegrias e tantas dores.

Em 27 de margo de 1975, fazendo
oracdo enquanto pregava, nosso
Padre relembrava a relativamente
breve histéria do Opus Dei: “Um
panorama imenso: tantas dores,
tantas alegrias. E agora tudo alegrias,
tudo alegrias... Porque temos
experiéncia de que a dor € o
martelar do Artista, que quer fazer
de cada um, dessa massa informe



que nos somos, um crucifixo, um
Cristo, o alter Christus que temos de
ser. Senhor, obrigado por tudo, muito
obrigado!”[53].

A beleza da vocacdo cristd, tal como
o Senhor a concretizou na Obra para
cada uma e cada um, deve encher-
nos de alegria: por um lado, de uma
saudavel alegria humana diante de
tantas pessoas e coisas boas; por
outro, muito especialmente dessa
alegria sobrenatural que, como
garantia nosso Padre, tem “raizes em
forma de Cruz”. Enche-nos de gozo
saber — consideremo-lo de novo - que
“a Santa Cruz nos tornara
perduraveis, sempre com 0 mesmo
espirito do Evangelho, que trara o
apostolado da acdo como fruto
saboroso da oracdo e do
sacrificio”[54].

Pedimos a Virgem Santissima que
nos bendiga e recorde
maternalmente que todos nos temos



a Obra em nossas maos. Assim,
secundando o querer de Deus e
correspondendo a sua graca, a
historia que comecou em 2 de
outubro de 1928 continuara, apesar
da nossa debilidade e dos nossos
erros, até o fim dos tempos:
continuaremos trabalhando com
alegria, procurando colocar Cristo no
cume de todas atividades humanas,
para a gloria de Deus.

Com todo carinho abencoa-os

o Padre,

[1] Carta 9/01/1932, n. 9.

[2] Carta 12/12/1952, n. 35.
[3] Carta 31/05/1954, n. 17.
[4] Carta 19/03/1967, n. 93.

[5] Amigos de Deus, n. 146.



[6] Cfr. Sdo Tomas de Aquino,
Comentario a epistola aos Romanos,
cap. 8, lec 3.

[7] Francisco, Enc. Fratelli tutti, n.
2717.

[8] Conc.Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n.3

[9] Forja, n. 69.
[10] Ibid., n. 835.

[11] Francisco, EX. Ap. Evangelii
gaudium, n. 121.

[12] Entrevistas, n. 19.

[13] Carta 31/05/1954, n. 34.
[14] E Cristo que passa, n. 74.
[15] Forja, n. 156.

[16] Carta 24/12/1951. n. 137.

[17] Carta 25/01/1961, n. 11.



[18] B. Alvaro del Portillo, nota 135 a
Instruccion sobre la obra de San
Miguel.

[19] Cfr. Mensagem, 20/07/2020.
[20] Carta 29/09/1957, n. 8.
[21] Ibid., n 76.

[22] Javier Echevarria, Carta
pastoral, 28/11/1995, n. 16.

[23] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 113.

[24] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

[25] Meditacdo, 28/04/1963.

[26] S&o Jodo Paulo II, Carta ap.
Mulieris dignitatem, n. 30.

[27] Entrevistas, n. 88.
[28] Carta 29/07/1965, n. 11.

[29] Tertulia, 15/09/1962.



[30] Carta 29/09/1957, n. 13.
[31] Carta, 8/08/1956, n. 7.
[32] Ibid. , n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] E Cristo que passa, n. 163.

[35] Instruccion para la obra de San
Miguel, n.84.

[36] Bento XVI, Discurso, 22/12/2006.
[37] Caminho, n. 380.
[38] Entrevistas, n. 92.

[39] Carta ao Conselho Geral do Opus
Dei, 18/12/1947.

[40] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 9.

[41] Carta, 9/01/1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.



[43] Ibid., n. 53,

[44] E Cristo que passa, n. 30.
[45] Carta, 9/01/1959, n. 53.
[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Instruccion para la obra de San
Gabriel, n. 23.

[49] Ibid., n. 15.
[50] Carta 24/10/1942, n. 46.
[51] Carta 9/01/1959, n. 13.

[52] AnotagOes de uma reunido
familiar com os sacerdotes,
26/10/1972, em Arquivo geral da
Prelazia, secdo PO4 1972, 11, p. 767.

[53] Palavras tomadas de sua
pregacdo, no Arquivo geral da
Prelazia, secdo PO1 1975, p. 809.



[54] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

Copyright © Fundacion Studium

Proibida toda divulgacao publica,
total ou parcial, sem autorizacgao
expressa do titular do copyright

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-
pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-
dei/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/

	Carta do Prelado (28 outubro 2020) - Com áudio

