opusdei.org

Carta do Prelado
sobre o Ano da Fé

O Prelado do Opus Dei escreveu
uma extensa carta por ocasiao
do Ano da Fé. Assinala a
necessidade de uma nova
evangelizacdo, assim como a
exigéncia de conhecer e
professar a propria fé, unindo-
se a Cristo pela oracao.

29/09/2012

CARTA PASTORAL POR OCASIAO DO
“ANO DA FE”



D. Javier Echevarria, Prelado do Opus
Dei

Roma, 29 de setembro de 2012
INDICE

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZACAO

VOLTAR AS RAIZES DO EVANGELHO
Exemplo dos primeiros cristaos

E questdo de fé

Um firme ponto de apoio

ALGUNS CAMPOS PRIORITARIOS

A pesquisa e 0 ensino

Harmonia entre fé e razdo

A moralidade publica

A instituicdo familiar

CONHECER E PROFESSAR A FE



Exemplos de fé
O exemplo de Sdo Josemaria

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude

FORMACAO DOUTRINAL
Formacdo na doutrina da Igreja
Aprofundar na doutrina da fé

A UNIAO COM CRISTO ATRAVES DA
ORACAO E DO SACRIFICIO

A unido com Cristo na Cruz
Nas chagas de Cristo
Recorrer ao Espirito Santo
A arma da oracao

O sal da mortificacdo

A TAREFA APOSTOLICA

Cada um no seu lugar



Como o fermento na massa
Mar adentro!

Empregar todos os meios
A MODO DE CONCLUSAO
Piedade eucaristica

Veni, Sancte Spiritus!

A devocdo mariana

* %k ok

Queridissimos: que Jesus os guarde!

1. Todos experimentamos uma
grande alegria com a Carta
apostolica Porta Fidei, em que o Papa
anunciava o Ano da Fé. Bento XVI
ndo poupou esforgos para apresentar
os conteudos fundamentais do
Evangelho, com uma linguagem
acessivel aos homens do século XXI.
E nessa linha, por ocasido do
quinquagésimo aniversario do inicio



do Concilio Vaticano II, convocou
para 11 de outubro de 2011 um Ano
da Fé, que terd inicio no proximo 11
de outubro e se concluird na
Solenidade de Cristo Rei, em 24 de
novembro de 2013. O inicio deste ano
coincide com o vigésimo aniversario
da Constituicdo Apostolica Fidei
depositum , com a qual o beato Jodo
Paulo I ordenou a publicacéo do
Catecismo da Igreja Catolica, um
texto de extraordindrio valor para a
formacdao pessoal e para a catequese
que devemos desenvolver
incessantemente em todos 0s
ambientes.

O Ano da fé apresenta-se, portanto,
como uma nova chamada a cada um
dos filhos da Igreja, para que
tomemos consciéncia viva da fé,
esforcemo-nos em conhecé-la melhor
e coloca-la fielmente em pratica e, ao
mesmo tempo, empenhemo-nos em
divulga-la, comunicando o seu
conteudo — com o testemunho do



exemplo e da palavra — para as
inumeras pessoas que ndo conhecem
Jesus ou que néo O tratam.

O Santo Padre lamenta que um
grande numero de cristdos — também
entre aqueles que se consideram
catolicos - “sintam maior
preocupacio com as
consequéncias sociais, culturais e
politicas da fé do que com a
propria fé, considerando esta
como um pressuposto 6bvio da sua
vida diaria. Ora um tal
pressuposto ndo so deixou de
existir, mas frequentemente acaba
até negado. Enquanto, no passado,
era possivel reconhecer um tecido
cultural unitario, amplamente
compartilhado no seu apelo aos
conteudos da fé e aos valores por
ela inspirados, hoje parece que ja
nao é assim em grandes setores da
sociedade em virtude de uma
profunda crise de fé que atingiu
muitas pessoas” [1] .



2. Estas considera¢fes ndo sdo novas.
Por mais paradoxal que possa
parecer, ja desde a conclusao do
Concilio Vaticano II entrevia-se o
perigo de que, em amplos setores da
Igreja, o entusiasmo gerado por essa
Assembleia pudesse ficar em meras
palavras, sem afetar profundamente
a vida dos fiéis; ou que até, por causa
de equivocadas interpretacoes e
aplicacdes dos ensinamentos
conciliares, o genuino espirito cristao
fosse sendo erroneamente
assimilado ao espirito do mundo, em
vez de elevar o mundo a ordem
sobrenatural.

Todos os que vivemos aqueles
tempos lembramo-nos da dor com
que Paulo VI - uma vez finalizado o
Concilio - lamentava-se com
frequéncia diante da grande crise de
fé, de disciplina, de liturgia, de
obediéncia, que se abatia sobre esses
setores da Igreja. Sdo Josemaria fazia
eco a essa preocupacdo do Santo



Padre e, numa carta aos seus filhos,
escrita pouco antes do encerramento
do Concilio, declarava: “Vocés
conhecem o amor com que
acompanhei durante estes anos os
trabalhos do Concilio, cooperando
com a minha oracgdo e, em mais de
uma ocasidao, com o meu trabalho
pessoal. Conhecem também o meu
desejo de ser e de que vocés sejam
fiéis as decisoes da Hierarquia da
Igreja até nos menores detalhes,
atuando ja nao como suditos de
uma autoridade, mas com piedade
de filhos, com o carinho de quem
se sente e é membro do Corpo de
Cristo. Também nao lhes ocultei a
minha dor diante da conduta
daqueles que nao viveram o
Concilio como um ato solene da
vida da Igreja e uma manifestagdo
do atuar sobrenatural do Espirito
Santo, mas como uma
oportunidade de afirmacdo
pessoal, para dar rédea solta as
suas opinioes ou, ainda pior, para



causar dano a Igreja. O Concilio
esta terminando: repetidas vezes
foi anunciado que esta sera a
ultima sessdo. Quando a carta que
agora lhes escrevo chegue as suas
maos, tera ja comecado o periodo
pos-conciliar, e o meu coragao
treme ao pensar que possa ser
ocasidao para novas feridas no
corpo da Igreja. Os anos
posteriores a um Concilio sao
sempre anos importantes, que
exigem docilidade para aplicar as
decisdes adotadas, que exigem
também firmeza na fé, espirito
sobrenatural, amor a Deus e a
Igreja de Deus, fidelidade ao
Romano Pontifice” [2] .

Nao havia o menor assomo de
pessimismo em Sdo Josemaria, ao
falar dessa forma; queria enfatizar
que, naquela situacdo e em todas as
circunstancias, fazem falta homens e
mulheres de fé.



3. Apesar dos esfor¢os do Magistério
no ultimo meio século, e do
testemunho fiel de um grande
numero de pessoas, entre as quais
ndo faltaram santos, a desorientacao
estendeu-se por todo o mundo. O
Papa escreve: “Nao podemos aceitar
que o sal se torne insipido e a luz
fique escondida (cf. Mt 5, 13-16).
Também o homem contemporaneo
pode sentir de novo a necessidade
de ir como a samaritana ao poco,
para ouvir Jesus que convida a crer
n’Ele e a beber na sua fonte, donde
jorra agua viva (cf. jo 4, 14).
Devemos readquirir o gosto de nos
alimentarmos da Palavra de Deus,
transmitida fielmente pela Igreja,
e do Pao da vida, oferecidos como
sustento de quantos sdo seus
discipulos (cf. Jo 6, 51). De fato, em
nossos dias ressoa ainda, com a
mesma forca, este ensinamento de
Jesus: «Trabalhai, ndo pelo
alimento que perece, mas pelo
alimento que perdura e da a vida



eterna» (Jo 6, 27). E a questao,
entdo posta por aqueles que O
escutavam, é a mesma que
colocamos nos também hoje: «Que
havemos nos de fazer para realizar
as obras de Deus?» (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus:
«A obra de Deus é esta: crer
n’Aquele que Ele enviou» ( jo 6, 29).
Por isso, crer em Jesus Cristo é o
caminho para se poder chegar
definitivamente a salvacao” [3] .

4. 0 Ano da Fé oferece-nos uma
excelente oportunidade para
aprofundar no tesouro divino que
recebemos e, com a graca de Deus,
para espalhar essa virtude em ondas
concéntricas que cheguem muito
longe; é-nos dada uma excelente
oportunidade para dar um forte
impulso a nova evangelizacao que o
mundo necessita, comecando pela
nossa melhora diaria, com fatos, no
trato com as trés Pessoas da
Santissima Trindade, amparando-nos



precisamente na fé que tiveram
Maria e José, a quem Sao Josemaria
tanto contemplou e admirou, para
dar passos na sua identificacdo com
Cristo, com a Vontade divina. Se
quisermos levar as almas a se
aproximarem de Deus, devemos
falar-lhes, antes de mais nada, com a
nossa vida de cristaos.

Sabemos que o nosso Padre punha os
olhos de modo incessante nos
Apostolos, nos primeiros cristaos.
Nos Doze e nas primitivas
comunidades de homens e mulheres
que seguiram a Cristo, brilhava
intensamente a seguranca da sua fé
em Cristo, nos seus ensinamentos.
Eles souberam e quiseram examinar
com detalhe os passos do Redentor
pelos caminhos da humanidade. Nao
€ exagero pensar que reteriam, com
muita forca, as multiplas ocasides
nas quais Jesus pedia aos doentes,
aos aleijados, a eles préprios, que
acudissem a Ele com fé, que



rezassem ou pedissem com fé. E
também evidente que eles
manteriam bem gravada na alma
aquela repreensdo paterna, clara, a
respeito da sua falta de fé,
precisamente antes de lhes confiar
que fossem pelo mundo inteiro para
levar a Boa Nova (cf. Mc 16, 14-15).

F patente que os primeiros cristios
eram conscientes de que também a
elas e a eles —0s muitos testemunhos
que nos transmitiram com o seu
comportamento sdo maravilhosos —
correspondia-lhes acreditar
firmemente na graca do Céu, para
cumprir o mandato de difundir os
ensinamentos do Mestre.

Os Doze, e aqueles primeiros irmaos
e irmas nossos, foram conscientes de
que essa virtude, tdo exigida pelo
Filho de Deus, abria caminho a
esperanca de que o plano redentor se
cumpriria. Ao mesmo tempo, 0 seu
amor e a sua gratiddo ao Deus Uno e



Trino tornavam-se cada dia mais
firmes, mais apostolicos, isto €,
capazes também de arrastar para a
Verdade pessoas de todos os
ambientes e profissoes.

5. Filhas e filhos meus, o mesmo
ocorre agora, porque os meios —
como Sao Josemaria repetia-nos — sdo
os mesmos: o Evangelho — vivido! - e
o crucifixo.

Apregoemos constantemente que
redescobrir a alegria e a seguranca
da fé é obrigacdo da Igreja universal,
de toda a Igreja: portanto, ndo €é
apenas tarefa dos pastores, mas diz
respeito a todos os fiéis.
Logicamente, os pastores devem ir
na frente, com o seu exemplo e as
suas exortagdes, como escreve o Papa
no motu proprio com o qual
convocou este tempo especial na
Igreja; mas convida também todos a
assumir essa exigéncia de transmitir



aos outros o tesouro da pregacao de
Jesus Cristo.

A Congregacdo para a Doutrina da
Fé, numa nota do passado 6 de
janeiro, aconselha aos bispos dedicar
uma carta pastoral a este tema, tendo
em conta as circunstancias
especificas da porg¢ao dos fiéis que
lhes estéo confiados [4] . E o que eu
pretendo fazer com estas linhas, que
ndo tém outra finalidade sendo
transmitir um estimulo a mais para
que cada um, por conta propria e
também em comunhdo com os
outros, admire novamente a beleza
dessa fé que recebeu de Deus, a
coloque em pratica na sua vida
diaria e a propague sem respeitos
humanos.

Esse documento também afirma que
“os santos e 0os bem-aventurados sdo
as verdadeiras testemunhas da

fé” [5] ; por esta razdo, recomenda
aos Pastores que se esforcem em dar



a conhecer a vida e a doutrina de
tantos santos. Nada mais
consequente, portanto, que nestas
paginas eu me inspire com
frequéncia nos ensinamentos
escritos e orais de Sdo Josemaria,
amadissimo fundador do Opus Dei,
um santo que, pelos frutos que
produziu, mostra-nos a adesdo total
com que confiou em Deus.

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZACAO

6. A humanidade tem caminhado e
sempre caminhard, também agora,
com fome da palavra e do
conhecimento de Deus, ainda que
muitas pessoas ndo sejam
conscientes desta profunda
necessidade das suas almas. E ao nos
conceder o dom da fé, o Senhor
incumbe-nos do dever de nos
despertarmos e de despertar aqueles
que se encontram mergulhados
nesse sono de morte, de ineficacia. O



Ano da Fé, que se inaugura no marco
da Assembleia do Sinodo dos Bispos
dedicada a nova evangelizacao,
significa um incentivo a mais para
todos. E hora de acelerar o passo, da
mesma forma como fazem os
corredores quando se aproximam da
linha de chegada de uma corrida.

Tenho muito viva a memoria de
como o Veneravel Servo de Deus
Alvaro del Portillo alentava-nos a
participar pessoalmente na tarefa da
nova evangelizacdo. Ja no Natal 1985,
escreveu uma carta pastoral com
sugestdes para colaborar mais
intensamente na recristianizacao de
alguns paises, nos quais se
manifestava principalmente um
enfraquecimento progressivo da vida
crista. Advertia contra o novo
paganismo procedente dessas nacgoes
mais desenvolvidas
economicamente, que — como nos
alertava — se caracterizava, como
agora, “pela busca do bem-estar



material a qualquer preco, e pelo
correspondente esquecimento —
melhor seria dizer medo, auténtico
pavor — de tudo o que possa causar
sofrimento” [6] .

A essa enorme tarefa apostolica,
somou-se a necessidade de atender
também os povos e as sociedades da
Europa central e oriental que, por
décadas, estiveram submetidos ao
jugo do materialismo comunista, e
que — com um prolongado e
silencioso martirio — foram suporte
da liberdade dos outros.

Todos os dias devemos renovar o
desejo de por Cristo no cume e nas
entranhas das realidades humanas.
Para isso, é necessario crescer no
trato pessoal com Deus e na entrega
aos outros, contribuindo com o0 nosso
graozinho de areia — a entrega diaria
total — para a construcdo de um
mundo renovado pela graca e pelo
sal do Evangelho, que o Senhor



confiou aos seus discipulos. Se
alguma vez o pessimismo tentasse
entrar na alma, por ndo vermos de
imediato o fruto dos nossos esforgos,
deveriamos jogar para longe essa
desesperanca, porque ndo somos nos
— que valemos tdo pouco, estamos tao
cheios de defeitos — que devemos
levar adiante os planos divinos.
Diferentes textos das Escrituras, nas
suas multiplas alusdes, confirmam-
nos que inter médium montium
pertransibunt aquee (S1 103/104, 10).
Essa certeza contrapoe-se até ao
menor sinal de desalento, ainda que
0s obstaculos possam atingir grandes
alturas; e este é o caminho oportuno
para que cheguemos ao Céu, certos
de que as dguas divinas purificam e
também impulsionam todas as
nossas limitacbes para chegar a estar
com Deus.

7. VEm-me a mente umas palavras de
Sdo Josemaria, escritas pouco antes
da sua partida para a casa do céu. Ao



contemplar a crise de fé, de virtudes
e de valores que ja entdo — era 0 ano
de 1973 - se havia instaurado em
muitos ambientes, manifestava cheio
de sentido sobrenatural e de zelo
apostolico: “Nos momentos de
profundas crises na historia da
Igreja, nunca foram muitos
aqueles que, permanecendo fiéis,
reuniram - além da necessaria
preparacao espiritual e doutrinal
— 0S recursos morais e
intelectuais, para opor uma
decidida resisténcia aos agentes
da maldade. Mas esses poucos
cumularam novamente de luz, a
Igreja e o mundo” [7] . Devemos
ocuparmo-nos de que muitas
mulheres e muitos homens acolham
a vida da graca, e se amparem e se
robustecam neste refagio.

A nova evangelizacdo é
particularmente urgente na Europa e
nos paises mais desenvolvidos. Na
Exortacdo apostolica Ecclesia in



Europa, o beato Jodo Paulo II
retratava a situacdo religiosa da
sociedade no velho continente.
Apesar de que a sua intengao fosse
agrupar as conclusdes da Assembleia
especial do Sinodo dos Bispos da
Europa, as suas afirmacdes podem
ser aplicadas em grande parte a
muitos outros lugares. Na verdade,
depois de vinte séculos, mesmo em
paises com grande tradicdo crista,
“aumenta o0 numero das pessoas nao
batizadas, seja pela consistente
presenca de imigrantes que
pertencem a outras religides, seja
também porque familias de tradigdo
cristd ndo batizaram os filhos” [8] . A
conclusdo do Papa reconhecia que,
“com efeito, a Europa faz parte ja
daqueles espacos tradicionalmente
cristdos, onde, além de uma nova
evangelizacdo, se requer em
determinados casos uma primeira
evangelizacdo” [9] . Primeira
evangelizacdo e nova evangelizacdo:
duas maneiras de anunciar o



Evangelho que a situacao da Igreja e
do mundo nos exige hoje.

8. Arealidade de ser “missionario -
com missdo - e ndo ser chamado
de missionario”, a qual Sao
Josemaria se refere no n. 848 de
Caminho, situa-se naquele momento
da missdo, radical e original — como o
meu Pai me enviou, assim Eu vos
envio (Jo 20, 21) —, que configura as
formas historicas que a missao de
Cristo tomara na vida da Igreja:
desde o cuidado da vida de fé dos
catolicos (pastoral, fraternidade), até
a proclamacao de Cristo Salvador aos
gentios (primeiro anuncio,
evangelizacdo), desde o trato
fraternal com os cristdos ndo
catolicos para leva-los a plena
comunhdo (ecumenismo), ao novo
anuncio de Cristo e da sua doutrina
aos batizados que o abandonaram e
rejeitam a sua doutrina (nova
evangelizacdo). Os fiéis do Opus Dei,
a partir da sua plena secularidade,



estdo chamados a assumir essas
diferentes dimensodes da unica
“missdo” da Igreja.

Sdo Josemaria repetia
insistentemente: “Somos
missionarios, com missdo, sem nos
chamarmos missionarios.
Missionarios, tanto nas ruas
asfaltadas de Roma, de Nova
Iorque, de Paris, do México, de
Toquio, de Buenos Aires, de Lisboa
ou de Madri, de Dublin ou de
Sidney, como no coracado da
Africa” [10] . A necessidade de
comunicar o primeiro anuncio da fé
ndo estd mais limitada aos paises
tradicionalmente conhecidos como
terras de missdo, mas, infelizmente,
afeta o mundo inteiro, e esta é a
grande tarefa a que devemos nos
dedicar.

Mas essa responsabilidade ndo pode
ficar em meras consideracdes; cada
uma e cada um deve pensar: eu,



como contribuo? E mesmo antes
disso, devemos ponderar como € que
a fé influi na nossa atuacao, e
também se sabemos agradecer
diariamente este dom e, como
consequéncia, se procuramos
transmitir aos outros tao grande
tesouro. Levantemos a nossa alma ao
Senhor, implorando: adduge nobis
fidem (Lc 17, 5) para que todos
rezemos melhor; adduge mihi fidem
para trabalhar santificando-me e
santificando os outros, para dar a
minha amizade um continuo sentido
cristdo. Nao esquecamos o ditado de
que o exemplo é o melhor pregador,
seguindo os passos de Jesus Cristo,
que ceepit facere et docére (cf. Act 1,
1), comecou a fazer e a ensinar.

Convencamo-nos de que, nos lugares
mais diversos, “é necessdrio um
renovado antncio, mesmo para quem
ja esta batizado . Muitos (...)
contemporaneos pensam que sabem
0 que € o cristianismo, mas



realmente ndo o conhecem.
Frequentemente ignoram até mesmo
0s elementos e 0s conceitos
fundamentais da fé” [11], e temos
que enfrentar esse desafio com a
nossa vida e a nossa formacao
doutrinal. Sem cair no pessimismo,
consideremos que a missao
apostolica, a que o Senhor urge os
cristdos, os que nos sabemos filhos
de Deus, adquire em nosso tempo
tonalidades diferentes, dependendo
das circunstancias do ambiente, do
lugar, das pessoas que cada uma ou
cada um encontra. Em qualquer
caso, temos que colocar quem nos
rodeia ou aqueles com quem
tratamos em contato com Cristo,
fazendo-lhes conhecer ou reconhecer
a face de nosso Redentor, e ajuda-los
a caminharem no seu seguimento,
ainda que devam ir contra a
corrente.

9. Que grande trabalho temos pela
frente! Com humildade, com afa



pessoal de santidade, devemos
aproximar-nos das pessoas, acima de
tudo, com o0 nosso exemplo. Sejamos
conscientes de que o esfor¢o por nos
comportarmos como cristaos
coerentes — apesar das nossas
misérias pessoais — faz parte da luz
que o Senhor deseja acender no
mundo. Ndo tenhamos medo de
chocar com o ambiente, nos pontos
incompativeis com a fé catolica,
mesmo que essa atitude possa nos
trazer inclusive prejuizos materiais
ou sociais, “convencam-se, e
suscitem nos outros a convicg¢ao,
de que nos, os cristdos, temos de
navegar contra a corrente. Ndo se
deixem levar por falsas ilusées.
Pensem bem: contra a corrente
andou Jesus, contra a corrente
foram Pedro e os outros
primeiros, e todos os que — ao
longo dos séculos - quiseram ser
discipulos fiéis do Mestre.
Tenham, pois, a firme persuasdo
de que nado é a doutrina de Jesus



Cristo que deve se adaptar aos
tempos, mas sim os tempos é que
devem abrir-se a luz do
Salvador” [12] .

Por isso, voltando os olhos para o
Redentor, pedindo que nos conceda a
sua paz e a capacidade de perdoar e
amar aqueles que promovem essas
incompreensdes, rezemos com
obstinacdo por aqueles que
obstinadamente pretendem por no
pelourinho a Igreja, a Hierarquia, os
catdlicos. Conscientes da nossa
debilidade pessoal, busquemos
incansavelmente retribuir o mal com
0 bem; e, como consequéncia da
unido com Deus, amemos aqueles
que tentam perseguir ou reduzir a
religido a sacristia, a exclusiva esfera
privada.

Por outro lado, se os respeitos
humanos nédo devem frear o zelo
apostolico, menos ainda nos deve
deter o pensamento real da nossa



pessoal debilidade ou da falta de
meios, porque nao confiamos nas
nossas proprias forcas, mas na graca
do Céu: Omnia possum in eo, qui me
confortat (Filipenses 4: 13). A este
respeito, o fundador do Opus Dei
comentava: “Permanecer todos
unidos na oragado: esta é (...) a
origem da nossa alegria, da nossa
paz, da nossa serenidade e,
portanto, da nossa eficacia
sobrenatural” [13] . E, em outro
momento, acrescentava: “E que
outros conselhos vos sugiro? Os
recursos de que sempre se
valeram os cristdos que
pretendiam de verdade seguir
Cristo, os mesmos que
empregaram aqueles primeiros
que perceberam o respirar de
Jesus: o trato assiduo com o
Senhor através da Eucaristia, a
invocacao filial a Santissima
Virgem, a humildade, a
temperanca, a mortificacdao dos
sentidos (...) e a peniténcia” [14] ;



uma fé solida, bem fundada no
Senhor Onipotente. E dificil explicar
o otimismo e a fortaleza de Sao
Josemaria, a quem, entre muitos
outros textos, sempre estimularam as
palavras do Salmo: in lumine tuo
videbimus lumen (SI 35/36, 10),
porque — com Ele — todas as trevas
dissipam-se.

VOLTAR AS RAIZES DO
EVANGELHO

10. Muitas vezes, no passado, a
Europa teve de enfrentar dificeis
periodos de transformacao e de crise,
mas "sempre 0s superou, extraindo
seiva nova da reserva inesgotavel de
energia vital do Evangelho» [15] .
Estas palavras do beato Jodo Paulo II,
pronunciadas em 1995, confirmam-
nos no caminho que € preciso seguir.
Ndao ha outro: acudir as raizes da
nossa fé para nos impregnarmos da
seiva vivificante que nos transmitem
(é a isso que se dirige a formacao



doutrinal que a Obra nos da) e, a
partir dai, colocar — por toda a parte
—homens e mulheres em contato
vital com Cristo.

Sao Josemaria afirmava que “viver a
fé é também transmiti-la aos
outros”. Para conseguir isso, é
preciso caminhar com eles. E ao
longo do caminho devemos escutar
as dificuldades que tém em face da
mensagem cristd, entendé-las e
mostrar-lhes que os entendemos, de
tal forma que se sintam
compreendidos e esclarecidos com a
nossa conversa orientadora, e assim,
caminhando com elas ou com eles,
comunicar-lhes com afeto e
amabilidade o Evangelho, a palavra
viva do Senhor; isto é, mostrar-lhes a
maravilha do espirito cristdo, que
harmoniza razao e fé e oferece
respostas a todos os interrogantes e
aquieta as preocupacoes dos
coracdes humanos, e desse modo
vamos preparando-os para



desejarem os sacramentos e se
disporem a recebé-los.

Em muitos casos, a graca divina tera
de construir nas almas o edificio
sobrenatural desde os alicerces.
Aproveitemos a oportunidade dos
empenhos de fazer o bem e de
solidariedade, que se encontram nas
novas geracoes — e nao apenas nelas
—, para que descubram o Salvador,
anunciando-lhes a doutrina com dom
de linguas e lancando as bases —
pouco a pouco, por um plano
inclinado - até que adquiram uma
firme vida crista.

Exemplo dos primeiros cristaos

11. Insisto que, com frequéncia,
devemos voltar a considerar a
conduta dos Apostolos e dos nossos
primeiros irmaos na fé. Eram
poucos, faltavam-lhes meios
materiais, ndo contavam nas suas
fileiras — assim foi, pelo menos,
durante muito tempo — com grandes



pensadores ou pessoas de prestigio
publico. Desenvolviam-se num
ambiente social de indiferentismo,
de falta de valores, semelhante — em
muitos aspectos —ao que agora temos
de enfrentar. No entanto, ndo se
amedrontaram. “Tiveram uma
conversa maravilhosa com todas
as pessoas que encontraram,
também com as que procuraram,
nas suas viagens e peregrinacoes.
Se os Apostolos nado tivessem
mantido esse dialogo
sobrenatural com todas aquelas
almas, ndao haveria Igreja” [16] .
Mulheres e homens, seus
contemporaneos, experimentaram
uma profunda transformacdo ao
serem tocados pela graca divina. Nao
aderiram apenas a uma nova
religido, mais perfeita do que as que
eles ja conheciam, mas, pela fé,
descobriram Jesus Cristo e se
enamoraram d’Ele, do Deus-Homem
que se tinha dado a si mesmo em
sacrificio por eles e havia



ressuscitado para lhes abrir as portas
do Céu. Este fato inaudito penetrou
com enorme forca na alma daqueles
primeiros, conferindo-lhes uma
fortaleza a toda a prova. “Ninguém
acreditava em SoOcrates até ao ponto
de morrer pela sua doutrina —
escrevia Sdo Justino em meados do
século IT —; mas, por Cristo, até os
artesdos e os ignorantes desprezaram
ndo apenas a opinido do mundo, mas
também o medo da morte” [17] .

Num mundo que desejava
ardentemente a salvagdo, sem saber
onde encontra-la, a doutrina crista
abriu caminho como uma luz acesa
no meio da escuriddo. Aqueles
primeiros souberam, com o seu
comportamento, fazer brilhar diante
dos seus concidadaos essa claridade
salvadora e se converteram em
mensageiros de Cristo — com
simplicidade e naturalidade, sem
alardes — com a coeréncia entre a sua
fé e as suas obras. “N6s nao dizemos



grandes coisas, mas as
fazemos” [18], escreveu um daqueles
homens. E mudaram o mundo pagao.

Na Carta apostolica que dirigiu a
toda a Igreja, na preparacdo para o
grande jubileu do ano 2000, o beato
Jodo Paulo II explicava que “em
Cristo, a religido deixa de ser um
«procurar Deus como que as
apalpadelas» (cf. Act 17, 27), para se
tornar resposta de fé a Deus que Se
revela: resposta na qual o homem
fala a Deus como seu Criador e Pai;
resposta feita possivel por aquele
Homem unico, que ao mesmo tempo
¢ o Verbo consubstancial ao Pai, no
qual Deus fala a cada homem, e cada
homem se torna capaz de responder
a Deus” [19] .

E questdo de fé

12. Vejo nessas palavras outra
consideracdo que queria propor-lhes,
diante da necessidade de nos
empenharmos sem tréguas na tarefa



da nova evangelizacdo da sociedade.
Antes de tudo, precisamos de fé e
esperanca firmemente assumidas; ou
seja, caminhar em cada momento
intimamente convencidos — com uma
conviccdo que nasce do trato com a
Trindade — de que é possivel mudar o
curso deste nosso mundo,
encaminhar todas atividades
humanas a gloria do Senhor e a
conversdo das almas. Certamente
nao faltardo a luta, os sofrimentos,
mas sempre avancaremos in

leetitia ,com alegria e confianca,
porque estamos assistidos pela
promessa divina: pede-me e te darei
as nagoes por heranga, os confins da
terra em propriedade (Sl 2, 8).

Impressiona — repito — contemplar
como 0s Apdstolos, sem outros meios
que a fé em Cristo e animados por
uma esperancga segura e alegre,
dispersaram-se pela terra entdo
conhecida e difundiram a doutrina
crista em toda a parte. Sdo Josemaria



alegrava-se ao celebrar as suas festas,
e também as daquelas santas
mulheres que acompanharam Jesus
durante a sua passagem pela terra!
As figuras dos Apodstolos, de Maria
Madalena, de Lazaro, de Marta e
Maria, irmas de Lazaro,
entusiasmavam-no. De cada um, de
cada uma, podemos aprender a crer
mais, inteiramente, em Jesus Cristo e
a ama-lo com a intensidade com que
O amaram aqueles que O trataram.
Como nas, eles também se viam com
misérias e, apesar do pequeno
numero em comparacao com a
populacdo das nagdes conhecidas,
propagaram a semente divina com o
seu exemplo cotidiano e com a sua
palavra reconfortante.

Lembro-me da for¢a com que 0 nosso
Padre, ao falar do apostolado num
ambiente dificil, assegurava: “é
questao de fé!” Sim, é questao de fé!
Essa fé que, como o Senhor assinala
no Evangelho, tem a capacidade de



mover as montanhas de lugar (cf. Mt
17, 20) e de superar qualquer
obstaculo; que é como os rios que
abrem caminho dos cumes elevados
até o mar (cf. S1 103/104, 10). Por isso,
pergunto a vocés e me pergunto: com
que fé atuamos na hora do
apostolado, sabendo que sempre é
hora? Estamos realmente
convencidos de que, como escreve
Séo Jodo, esta é a vitoria que venceu o
mundo: a nossa fé (1 Jo 5, 4)? Agimos
em consequéncia? Enfrentamos os
obstaculos que surgem com espirito
otimista, com moral de vitoria? E
para tanto, apoiamos cada atividade
apostolica concreta com a oragao e
com o sacrificio? Damos testemunho
da nossa fé, sem nos intimidarmos
com as dificuldades do ambiente?

Repitamos mais frequentemente ao
Senhor: creio, Senhor, mas ajuda a
minha incredulidade! (Mc 9, 24). Este
pedido do pai daquele filho lunatico
comovia profundamente Sdo



Josemaria. Ndo nos conformemos
com 0s nossos modos de implorar as
virtudes teologais ao Senhor. Sdo
Josemaria, consciente de que a fé é
um dom sobrenatural que s6 Deus
pode infundir e intensificar na alma,
manifestava numa ocasido: “Todos
os dias, ndo uma unica vez, mas
muitas, eu o repito (...). Dir-lhe-ei
aquilo que os Apostolos lhe
pediam (...): adauge nobis fidem!
(Lc 17, 5), aumenta-nos a fé. E
acrescento: spem, caritatem;
aumenta-nos a fé, a esperanca e a
caridade” [20].

Um firme ponto de apoio

13. O Santo Padre Bento XVI, em
varias ocasioes, fez notar as
contradi¢bes do tempo em que
vivemos. “Em vastas partes do
mundo existe hoje um estranho
esquecimento de Deus. Parece que
tudo caminha igualmente sem Ele.
Mas existe, ao mesmo tempo,



também um sentimento de
frustracao, de insatisfacdo de tudo
e de todos. E espontaneo exclamar:
nao é possivel que esta seja a vida!
Deveras, ndo. E assim, juntamente
com o esquecimento de Deus existe
um "boom" do religioso. Nao quero
desacreditar tudo o que existe
neste contexto. Pode existir nisto
também a alegria sincera da
descoberta. Mas para dizer a
verdade, ndo raramente a religido
se torna quase um produto de
consumo. Escolhe-se aquilo de que
se gosta, e alguns sabem até tirar
dela um proveito. Mas a religido
procurada a seu "bel-prazer" no
fim ndo nos ajuda” [21] . E o Papa
concluia com o seguinte convite:
“Ajudai os homens a descobrir a
verdadeira estrela que nos indica o
caminho: Jesus Cristo!” [22] .

Apesar do clima de relativismo e
permissividade dominante em
amplos setores da sociedade, muitas



pessoas estao sedentas de eternidade,
talvez depois de terem tentado em
vao sacia-la com coisas pereciveis.
Que grande verdade contém aquelas
conhecidas palavras de Santo
Agostinho! “Fizeste-nos, Senhor, para
tl e 0 nosso coracdo esta inquieto
enquanto ndo descansar em ti” [23] .
S6 Deus, de fato, satisfaz plenamente
0s anseios do espirito humano. Por
isso, sejamos mulheres e homens de
piedade firme, que recorrem as
diversas maneiras de orar — a oragao
€ 0 auténtico tira-pesares — com
desejos sinceros de serem mais
rezadores. Aproximemo-nos da Santa
Missa com profunda fé, persuadidos
de que nela se faz sacramentalmente
presente o Sacrificio do Calvario, o
Sacrificio que nos trouxe a salvacdo e
nos revitaliza para a batalha de cada
dia rumo a santidade.

14. Causavam uma profunda
impressdo a fé, a piedade, o
recolhimento com que Sdo Josemaria



entrava — corpo e alma — no
momento da Consagracao
eucaristica. Maravilhava-se
diariamente, com renovado
agradecimento e nova devocgao,
diante do mistério da
transubstanciacdo, diante dessa
entrega do Filho de Deus ao Pai, com
o Espirito Santo, pelas almas. Penso
que ndo exagero quando digo que, ao
saber-se naqueles instantes ipse
Christus , dai extraia toda a forca da
sua eficacia e da sua extensa atuacao
apostolica. Com idéntica fé ardente
era visto enquanto repetia, antes de
dar a Sagrada Comunhdo, as palavras
do Batista: ecce Agnus Dei! Exortou a
todos os catdlicos, e o repetia as suas
filhas e aos seus filhos, aos
sacerdotes, sobre a necessidade de
identificar-se com Cristo, porque
para isso Ele nos convidou e porque
assim atrairemos as almas ao Amor
de Deus. Atualizar a nossa fé como o
nosso Padre, precisamente no
momento da transubstanciacao, é



uma ajuda poderosa para fazer de
cada dia uma missa .

Esta certeza de que Deus quer contar
conosco pode e deve constituir um
firme ponto de apoio para renovar
diariamente o nosso afa apostolico;
deve ser uma forca que nos
impulsione — cheios de esperanca e
de otimismo sobrenatural — para o
servico das pessoas que passam ao
nosso lado: “Temos de inflamar-nos
no desejo e na realidade de levar a
luz de Cristo, a alegria de Cristo,
as dores e a salvacgao de Cristo, a
tantas almas de colegas, de
amigos, de parentes, de
conhecidos, de desconhecidos -
sejam quais forem as suas
opinides nas coisas da terra -
para dar a todos um bom abracgo
fraterno. Entdo seremos rubi
aceso, e deixaremos de ser este
nada - esse carvao pobre e
miseravel — para sermos voz de



Deus, luz de Deus, fogo de
Pentecostes!” [24]

ALGUNS CAMPOS PRIORITARIOS

15. Em todo o mundo e sempre, é
necessario realizar um profundo
apostolado da inteligéncia.
“Comunicar” sobre a verdade para
“comunicar” a Verdade. Esta é a
sintese de toda a tarefa apostolica.
Ndao ha espaco para o cansago na
peticdo a Deus — com humildade, com
insisténcia, com confianca — para que
as inteligéncias e os coracoes se
abram a sua luz. Muitas pessoas
repetem, como os Magos: vimos a sua
estrela no Oriente e viemos adord-lo
(Mt 2, 2). Manifestar-nos-ao isso se
aqueles que acreditamos em Cristo
nos aproximamos de todos com uma
amizade sincera, impregnada de
caridade e compreensao, de simpatia
também humana, valorizada por
uma vida de piedade, e também com



0 agradecimento pelo bem que nao
poucos realizam em muitas areas.

O que maravilha na atitude dos
Magos — comenta Bento XVI —, “é que
eles se prostraram em adoracao
diante de um simples menino nos
bracos da sua mae, nao no quadro
de um palacio real, mas na
pobreza de uma cabana em Belém
(cf. Mt 2, 11). Como foi possivel?
Que convenceu os Magos de que
aquele menino era "o rei dos
Judeus" e o rei dos povos?
Certamente persuadiu-os o sinal da
estrela, que eles tinham visto
"surgir" e que tinha parado
precisamente ali onde se
encontrava o Menino (cf. Mt 2, 9).
Mas também a estrela nao teria
sido suficiente, se os Magos nao
fossem pessoas intimamente
abertas a verdade. Ao contrario do
rei Herodes, tomado pelos seus
interesses de poder e de riquezas,
0s Magos propendiam para a meta



da sua busca, e quando a
encontraram, mesmo sendo
homens cultos, comportaram-se
como os pastores de Belém:
reconheceram o sinal e adoraram
0 Menino, oferecendo-lhe os dons
preciosos e simbolicos que tinham
levado consigo” [25] .

Ndao nos esquecamos de que “Nosso
Senhor dirige-se a todos os
homens, para que caminhem ao
seu encontro, para que sejam
santos. Ndo chama so os Reis
Magos, que eram sabios e
poderosos; antes disso, tinha
enviado aos pastores de Belém,
ndo ja uma estrela, mas um de
seus anjos (cf. Lc I1, 9). No entanto,
quer uns quer outros - sejam
pobres ou ricos, sabios ou menos
sabios - devem fomentar na sua
alma uma disposi¢do humilde que
permita escutar a voz de

Deus” [26] .



16. Essa tarefa ndo esta restrita a
pessoas que trabalham em areas
especialmente qualificadas. Sera
sempre de grande eficacia o
apostolado pessoal de cada cristdo no
ambito em que habitualmente a sua
existéncia comum se desenvolve. Por
isso, sugiro que nos detenhamos,
num exame personalissimo, sobre
como procuramos ajudar as almas
para que se aproximem de Deus: que
oracdo; que sacrificios; quantas horas
de trabalho bem acabado
oferecemos; que conversas temos
tido — oralmente, por escrito — com
amigos, parentes, colegas,
conhecidos. Contagiemos esta santa
preocupacdo aqueles que convivem
conosco, porque a fé na eficacia dos
ensinamentos de Cristo deve nos
estimular a servir e a querer mais o0s
nossos irmados e irmas: ninguém
pode nos deixar indiferentes.

O apostolado da inteligéncia, como
digo, é tarefa de todos. Mas, sem



perder de vista 0S numerosos
campos nos quais uma nova
evangelizacdo é urgente, hoje é
prioritario impregnar com a
doutrina de Cristo alguns ambitos
especificos. Basta considerar as
tarefas dos governantes, dos
clentistas e pesquisadores, dos
profissionais da opinido publica, etc.;
sem esquecer de que todos 0s
homens e mulheres experimentam —
experimentamos nos — a necessidade
de escutar a voz do Senhor e de
segui-la.

“A luta pela alma do mundo
contemporaneo é maior onde o
espirito deste mundo parece mais
poderoso”, escrevia o beato Jodo
Paulo II, ao falar da existéncia “de
«modernos aredpagos», isto €, de
novos pulpitos. Estes novos
areopagos sdo hoje o mundo da
ciéncia, da cultura, dos meios de
comunicacio; sdo os ambientes nos
quais se formam as elites



intelectuais, aquelas dos escritores e
dos artistas” [27] .

A pesquisa e o ensino

17. Mesmo que devamos estar
sempre abertos a todos, € evidente
que dar a conhecer o Evangelho as
pessoas que estdo nos ambientes
intelectuais adquire uma grande
importancia. Especificamente, os que
trabalham nas universidades devem
lembrar umas palavras do Senhor,
ditas a todos, e que podem ser
consideradas como particularmente
dirigidas a eles: vos estis lux mundi
(Mt 5, 14), devem ser luz do mundo.
Na verdade, o seu trabalho
profissional coloca-os na vanguarda
da nova evangelizacdo. Sdo
Josemaria, que tanto impulsionou -
mesmo antes de 1928 — o apostolado
com intelectuais, escrevia: “A
Universidade tem como a sua mais
alta missao o servico aos homens,



ser fermento da sociedade em que
vive [28] .

Palavras que expressam muito bem o
que deve ser a direcdo apostolica que
devem seguir aqueles que atuam
nesses ambientes: ser fermento, dar
luz e calor —aluz e o calor do
Evangelho — para que os seus amigos
e colegas, os seus alunos, impregnem
a sua alma e a sua atuacdo com a Boa
Nova de Cristo, em plena fidelidade
ao Magistério da Igreja. Deste modo,
contribuirdo para a evangelizacdo da
cultura. E de perene atualidade este
ponto de Caminho : “Tens de
comunicar a outros Amor de Deus
e zelo pelas almas, para que esses,
por sua vez, peguem fogo a muitos
mais que estdo num terceiro
plano, e cada um destes ultimos
aos seus companheiros de
profissado. De quantas calorias
espirituais ndo precisas! - E que
responsabilidade tdo grande, se
esfrias! E (nem o quero pensar)



que crime tdo horroroso, se desses
mau exemplo!” [29]

Nd&o permitamos que caia no vazio o
desafio saudavel de fomentar que
muitas pessoas e instituicoes, em
todo o mundo, promovam — movidos
pelo exemplo dos primeiros cristdos
—uma nova cultura, uma nova
legislacdo, uma nova moda,
coerentes com a dignidade da pessoa
humana e o seu destino para a gloria
dos filhos de Deus em Jesus Cristo (cf.
2 Cor 3, 18). E dever de todos rezar e
colaborar com generosidade
completa para consegui-lo; cabe aos
professores universitarios e aos
pesquisadores a responsabilidade de
um empenho profundo e
perseverante, para aproveitar cada
uma das ocasides que o0 exercicio da
profissdo lhes proporciona. A fé se
configura, neste contexto, como o
apoio para avancar rumo a verdade
a0 mesmo tempo em que Nnos
esforcamos, pela propria forca da



virtude, em leva-la a todos os
ambientes e ajudar a que a recebam
ou nela cres¢am 0s que nos rodeiam.

18. A pesquisa ocupa um espaco de
especial destaque no trabalho dos
professores universitarios e de
outros intelectuais. Nessa tarefa, o
cristdo empenhado na procura e
difusdo da verdade, animado pelo
reto desejo de colaborar na
configuracao de um saber que
supere a fragmentacdo e o
relativismo, descobre constantes
oportunidades para desenvolver um
profundo apostolado doutrinal.
Nenhum tema de pesquisa, nenhuma
area do amplo campo da educacao é
neutra do ponto de vista da fé. Todo o
nosso trabalho, até mesmo umas
aulas de quimica - para dar um
exemplo concreto — podem cooperar
ou ndo para estender o Reino de
Cristo. “A necessaria objetividade
cientifica rejeita justamente toda
neutralidade ideologica, toda



ambiguidade, todo conformismo,
toda covardia: o amor a verdade
compromete a vida e todo o
trabalho do cientista” [30] . Se o
que move um professor, um
pesquisador, é principalmente o
desejo de dar gloria a Deus e de
servir as almas, entdo a coeréncia
crista do seu exemplo, a
disponibilidade que manifesta para
com os seus alunos e colaboradores,
a retiddo com que focaliza o seu
trabalho, o empenho por formar os
seus discipulos e transmitir-lhes o
seu saber, tudo isso contribui sem
duvida alguma para que as pessoas
que o escutam ou que recebem o eco
do seu trabalho descubram ou
experimentem os sinais dos
seguidores de Cristo.

Além disso, esses trabalhos
cientificos facilitam as relacdes
profissionais com pesquisadores de
prestigio do proprio pais ou de
outros paises; levam a estabelecer



amizades sinceras, que sdo o
ambiente natural do apostolado
pessoal, que facilita conseguir que os
colegas, nos seu trabalho de
pesquisa, respeitem ao menos 0s
principios morais fundamentais.

Os catdlicos responsaveis que
intervém nestes ambitos cruciais
para a nova evangelizacdo deveriam
perguntar-se sobre como chegar, na
medida das suas possibilidades,
também aos meios de comunicacdo e
aos foruns de opinido, para
transmitir boa e sdlida doutrina em
assuntos da sua especialidade:
colaborando na imprensa; falando no
radio e na televisdo ou através da
internet; participando de atividades
culturais; oferecendo um parecer
cientifico autorizado sobre questdes
que se levantam no debate publico,
etc. E, por sua vez, os catolicos que
promovem empresas de
comunicacgao e opinido publica, ou
que trabalham profissionalmente na



midia, devem se esforcar para que as
suas paginas ou as suas cameras
apresentem, com nivel e rigor, o que
de limpo e correto se realiza nestes
espacos.

Quero deixar bem claro que aqueles
que trabalham nessas areas devem
sentir a responsabilidade de tirar
proveito dos seus talentos, sem
esquecer que muitas outras pessoas,
com trabalhos materiais ou
aparentemente de pouco relevo,
esforcam-se em converter a sua
ocupacdo em oracdo a Deus, para
que os homens e as mulheres que
dirigem a sociedade se saibam
inteiramente responsaveis,
conscientes de que Deus lhes pedira
contas do seu rendimento; e devem
se mostrar muito agradecidos aos
que trabalham, por assim dizer, na
penumbra. Vem muito ao caso o que
comentava Sao Josemaria: quem é
mais importante? O reitor de uma
universidade ou a ultima pessoa que



cuida da manutencdo do prédio? E
ele respondia sem hesitar: quem
cumpre a sua tarefa com mais fé,
com mais afa de santidade.

Harmonia entre fé e razao

19. Aqueles que nos sabemos filhos
de Deus devemos propagar que ndo
ha “motivo para existir concorréncia
entre a razdo e a fé: uma implica a
outra, e cada qual tem o seu espaco
proprio de realizacdo. (...) Deus e 0
homem estdo colocados, em seu
respectivo mundo, numa relagao
unica. Em Deus reside a origem de
tudo, n'Ele se encerra a plenitude do
mistério, e isto constitui a sua gloria;
ao homem, pelo contrario, compete o
dever de investigar a verdade com a
razao, e nisto esta a sua

nobreza” [31] .

Mantém plena atualidade o
horizonte que descrevia Sao
Josemaria: "sobre o firme alicerce
de um profundo conhecimento



cientifico, devemos mostrar que
ndo ha nenhuma oposicdo entre a
féearazao" [32]; antes, pelo
contrario, deve haver uma completa
harmonia, porque os dois ambitos de
conhecimento procedem de Deus, do
Logos criador que, além disso, se fez
homem.

Na Carta apostolica Novo Millénnio
ineunte, Jodo Paulo II escreveu: “Para
a eficacia do testemunho cristéo,
especialmente nestes ambitos
delicados e controversos, €
importante fazer um grande esforco
para explicar adequadamente os
motivos da posicdo da Igreja,
sublinhando sobretudo que néo se
trata de impor aos ndo crentes uma
perspectiva de fé, mas de interpretar
e defender valores radicados na
propria natureza do ser humano. A
caridade tomara entdo
necessariamente a forma de servigo
a cultura, a politica, a economia, a
familia, para que em toda a parte



sejam respeitados os principios
fundamentais de que depende o
destino do ser humano e o futuro da
civilizacdo” [33] . Para esta tarefa, é
necessario o dom de linguas, que se
alcanca quando se invoca com fé o
Espirito Santo e se empregam 0s
meios humanos.

E de conhecimento de todos a plena
liberdade que, dentro da doutrina
catdlica, a Igreja reconhece aos seus
filhos na sua proépria atuacao
profissional e enquanto cidadaos,
iguais aos demais cidaddos. A
sensibilidade em relagdo aos
problemas humanos, o sentido
sobrenatural para os avaliar e
resolver com perspectiva crista, de
acordo com a reta consciéncia bem
formada, deve estimular a
responsabilidade apostolica pessoal
de contribuir no debate cientifico
com uma visdo mais humana e
sempre crista. Por isso, convém
abordar com séria retidao esses



trabalhos que apresentam especial
relevancia doutrinal e ética, nas
areas cientificas e humanisticas
proprias de cada um. A crise moral
pela qual passa a sociedade, bem
como a necessidade perene de
evangelizar, torna ainda mais
urgente que os pesquisadores
cristaos ndo abandonem este
trabalho e desenvolvam com
constancia e profundidade esses
temas, para contribuir a resolver
corretamente os problemas atuais.

A moralidade publica

20. Outro desafio prioritario da
evangelizacdo é o da moralidade
publica. Um dos obstaculos que com
maior viruléncia se opdem ao
reinado de Cristo, nas almas e na
sociedade como um todo, é a onda de
sensualidade que invade os
costumes, as leis, as modas, os meios
de comunicacdo, as expressoes
artisticas. Para frear esse ataque



virulento, além de rezar e de
convidar a rezar, de reparar e de
mover a reparacdo, impulsionados
por uma responsabilidade crista e
também humana, devemos mobilizar
muitas pessoas — catolicas ou nao,
mas homens e mulheres de boa
vontade — instando-os a sentirem a
urgéncia de fazer alguma coisa.
Sobram os lamentos estéreis, e ainda
mais qualquer atitude de
indiferenca, de se conformar com
ndo causar o mal pessoalmente. Pelo
contrario, toda hora ¢ o momento
propicio para se langar com maior
brio a um apostolado capilar, a uma
mudanca radical, comecando pela
propria vida, pela propria casa, pelo
proprio ambiente profissional.

Escutemos o Apostolo dos gentios,
que nos exorta: exortamo-vos a que
ndo recebais a graca de Deus em vdo.
Pois ele diz: «Eu te ouvi no tempo
favoravel e te ajudei no dia da
salvagao» [Is 49,8]. Agora é o tempo



favoravel, agora é o dia da salvagao (2
Cor 6, 1-2). NOs, cristaos, devemos
proceder com a seguranca da fé,
justamente para poder sanar tudo
aquilo que nos cerca e que esta em
desacordo com a lei de Deus, sem
respeitos humanos, sem medo de que
percebam a nossa condicdo de
pessoas convictas da nossa fé. Ha
valores que ndo sdo negociaveis,
como repetidas vezes tem
manifestado Bento XVI: “a tutela da
vida em todas as suas fases, desde
0 primeiro momento da concepc¢ao
até a morte natural; o
reconhecimento e promocao da
estrutura natural da familia, como
unido entre um homem e uma
mulher baseada no matrimonio, e
a sua defesa das tentativas de a
tornar juridicamente equivalente
a formas de unides que, na
realidade, a danificam e
contribuem para a sua
desestabilizacao, obscurecendo o
seu carater particular e o seu



papel social insubstituivel; a tutela
do direito dos pais de educar os
proprios filhos” [34]

O Papa esclarecia que “estes
principios nao sao verdades de fé
ainda que recebam ulterior luz e
confirmacao da fé. Eles estao
inscritos na natureza humana e,
portanto, sdo comuns a toda a
humanidade. A acdo da Igreja de
0S promover ndo assume, por
conseguinte, um carater
confessional, mas dirige-se a todas
as pessoas, prescindindo da sua
filiacao religiosa. Ao contrario,
esta acdo é tanto mais necessaria
quanto mais estes principios forem
negados ou mal compreendidos,
porque isto constitui uma ofensa
contra a verdade da pessoa
humana, uma grave ferida
infligida a propria justica” [35] .

21. Um raciocinio idéntico, pelo
mesmo motivo, pode ser feito sobre



0s pontos essenciais da doutrina
cristd que sofrem nos nossos dias um
assédio intolerante por grupos de
pessoas cegamente obstinadas no
empenho por eliminar o sentido
religioso da sociedade civil.
Infelizmente, existem muitos
exemplos; desde grosseiros ataques a
Jesus Cristo, a quem tentam
ridicularizar, até acusacodes
caluniosas contra a Igreja, os seus
ministros, as suas instituicdes.

A tarefa do cristdo, que deseja ser
coerente com a sua vocacao, é
mostrar Cristo aos outros, saber-se
alto-falante — em primeiro lugar com
0 exemplo, mas também com a
palavra oportuna — dos
ensinamentos da Igreja,
especialmente nas questdes mais
debatidas na opinido publica. Vem-
me a memoria aquilo que tdo
claramente expds o D. Alvaro: “Uma
vez que € necessario varrer primeiro
a propria casa (...), cada um deve



examinar como se preocupa dessa
tarefa eminentemente crista” [36] .
Palavras que soam como um eco da
pregacdo do Apodstolo aos primeiros
fiéis: esta é a vontade de Deus: a
vossa santificagdo (...), que cada um
de vos saiba manter o seu corpo santa
e honestamente, sem se deixar levar
pelas paixdes desregradas, como 0s
pagdos que ndo conhecem a Deus; e
que ninguém, nesta matéria, oprima
nem defraude o seu irmdo (...) porque
Deus ndo nos chamou para a
impureza, mas para a santidade (1 Ts
4, 3-7).

A recomendacdo de Sdo Paulo
adquire singular relevo nas atuais
circunstancias. E impossivel, de fato,
combater eficazmente esta onda
viscosa e suja que tenta alcancar
tudo, se no nosso interior se admite
alguma cumplicidade — mesmo que
pareca pequena — com essas “coisas
perversas que sobem e sobem,
fervendo dentro de ti, até



quererem sufocar, com a sua
podriddo bem cheirosa, os
grandes ideais, os mandamentos
sublimes que o proprio Cristo pos
em teu coracao” [37] .

Com o mesmo relevo ressalta o texto
de Sdo Gregorio Nazianzeno, que o
beato Jodo Paulo II citava na sua
exortacdo apostolica sobre a missdo
dos Bispos. Assim se expressava esse
Padre e Doutor da Igreja: “temos de
comecar por nos purificar, antes de
purificarmos os outros; temos de ser
instruidos para podermos instruir;
temos de nos tornar luz para
iluminar, de nos aproximar de Deus
para podermos aproximar d'Ele os
outros, ser santos para

santificar” [38] .

Uma vez que ndo nos consideramos
melhores do que os outros — e ndo
nos enganamos com esta avaliagdo —,
devemos uma e outra vez procurar
adequar o mais perfeitamente



possivel a nossa situacdo pessoal a
doutrina de Jesus Cristo. Devemos
nos persuadir de que, em primeiro
lugar, precisamos lutar no nosso
interior, decididos de verdade a
conformar com o querer de Deus 0s
nossos pensamentos, projetos,
palavras e agdes, até mesmo 0s
menores deles: “A luta tem uma
frente de batalha dentro de nos
mesmos, a frente das nossas
paixées. E vigilante aquele que
luta interiormente para se afastar
decididamente da ocasidao de
pecado, daquilo que pode
enfraquecer a fé, esvaziar a
esperanca ou prejudicar o
Amor” [39] .

22. Aqui esta — e estara sempre — um
ponto de exame diario para 0s
proximos meses. Como € a nossa luta
pela santidade? Descemos a detalhes
concretos, em sintonia com o que nos
sugerem na direcdo espiritual?
Recorremos com frequéncia ao



Senhor, implorando uma fina
delicadeza de consciéncia — que nada
tem a ver com os escrupulos —, para
descobrir as pequenas fissuras nos
muros da alma, pelas quais o inimigo
tenta introduzir-se, tirando eficacia a
nossa tarefa apostolica? Alegramo-
nos com a possibilidade de encontrar
novos pontos de luta, para enfrenta-
los decididamente, esportivamente,
sustentados pela graca de Deus?

Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Ts 4, 7). Deus nos chamou nao a
imundicie, mas a santidade. Apesar
de alguns meios de comunicacao
pretenderem incutir-nos outra coisa
ou desvios de qualquer natureza -
com a cumplicidade, em primeiro
lugar, das nossas tendéncias
desordenadas —, a luta pela limpeza
de conduta apresenta-se sempre
atraente, sempre possivel; portanto,
em todas as circunstancias pode-se e
deve-se propor este ideal a cada



pessoa, mesmo que pareca que esta
longe desta meta. Nao ha ser
humano que ndo busque um refugio
onde proteger-se, neste mar de ondas
e tempestades que a nossa época
atravessa, e que realmente ndo é
uma situacgdo nova. Os cristaos
contamos com a imensa sorte e
capacidade de transmitir essa
seguranca, que muitos anseiam
talvez inadvertidamente. Sigamos
em frente, lutando com alegria as
batalhas do Senhor (cf. 1 Mac 3, 2), in
hoc pulchérrimo caritdtis bello, neste
belissimo combate de caridade cujo
feliz desenlace encontra-se
plenamente assegurado, com a
vitoria do Senhor, para aqueles que
permanecem fiéis ao seu Amor.

23. Bento XVI enfatizou
recentemente a importancia de
recorrer habitualmente ao
sacramento da Peniténcia. Falando a
sacerdotes e a candidatos ao
sacerdocio, no contexto do Ano da Fé,



afirmava que “a celebracao do
Sacramento da Reconciliacdo é, ela
mesma, anuncio e por isso
caminho a percorrer para a obra
da nova evangelizacado. Entao, em
que sentido a Confissao
sacramental é «caminho» para a
nova evangelizacdo? Antes de tudo
porque a nova evangelizacao
haure linfa vital da santidade dos
filhos da Igreja, do caminho
cotidiano de conversao pessoal e
comunitaria, para se conformar
cada vez mais profundamente com
Cristo. E existe um vinculo estreito
entre santidade e Sacramento da
Reconciliacao, testemunhado por
todos os santos da historia. A
conversao real dos coracoes, que
significa abrir-se a acao
transformadora e renovadora de
Deus, é 0 «<motor» de qualquer
reforma e traduz-se numa
verdadeira forca evangelizadora.
Na Confissao, o pecador
arrependido, por obra gratuita da



Misericordia divina, € justificado,
perdoado e santificado, abandona
0 homem velho para se revestir do
homem novo. S6 quem se deixou
renovar profundamente pela
Graca divina, pode trazer em si
mesmo, e portanto anunciar, a
novidade do Evangelho” [40] .

A instituicao familiar

24. Na Obra, devemos caminhar
sempre com o0 otimismo e com a
visdo sobrenatural que acompanham
a filiacdo divina, mas ndo podemos
ignorar que, nestes momentos, um
dos ambitos mais ameacados pela
onda do hedonismo ¢é a familia. Entre
0s graves danos que esta situacao
produz, saltam a vista o aumento das
infidelidades matrimoniais e a
crescente dificuldade para que os
jovens se encontrem em condicdes
de escutar e seguir o chamado de
Deus, sobretudo ao celibato
apostolico. Por isso, hoje é



especialmente urgente e necessaria
uma “cruzada de virilidade e de
pureza” [41], nos diferentes niveis
da sociedade.

Nesta batalha de limpeza, como em
todas as outras virtudes, reveste-se
de grande importancia a delicadeza
para praticar pessoalmente esta
afirmacdo gozosa que € a santa
pureza, de acordo com o estado de
cada um, e também para nao
descuidar o influxo que se pode
exercer pelo apostolado de amizade e
confidéncia. Além disso, sempre sdo
uteis os estudos interdisciplinares
sobre a forma de ajudar a que muitas
pessoas e instituicdes, em todo o
mundo, fomentem - seguindo o
exemplo dos primeiros cristdos —
uma nova cultura, uma nova
legislacdo, uma nova moda, as quais
me referia anteriormente.

Sera necessario rezar
perseverantemente, sera necessario



trabalhar muito, para alcangar um
objetivo tdo ambicioso. Mas é assim
que os cristdos elaboram as metas:
magnanimas nos desejos e adaptadas
ao que cada um esta em condigoes de
conseguir. Devemos nos convencer
de que cada um esta capacitado para
chegar a mais, a muito mais do que
pensamos, com base em pequenas
coisas — afirmacdes, exemplos, santa
intransigéncia — no proprio
ambiente. Vem-me a memaria uma
imagem que Sdo Josemaria usava a
propdsito da questdo ecologica.
Transcrevo-a aqui, porque me parece
muito ilustrativa do que estou
comentando.

“Recentemente eu dizia aos seus
irmdos mais velhos, lembrando-
me de que tantas vezes falamos de
barcos e de redes, que agora se
fala e escreve muito em toda a
parte sobre ecologia. E nos rios e
nos lagos, e em todos os mares,
dedicam-se a coletar amostras de



agua, para analisa-las... Quase
sempre o resultado indica que
aquilo esta em mas condicoes: 0s
peixes ndo dispéem de um
ambiente sadio, habitavel.
Quando falavamos de barcos e de
redes, vocés e eu sempre nos
referiamos as redes de Cristo, a
barca de Pedro, e as almas. Por
alguma razdo disse o Senhor:
Vinde apos mim, e Eu farei de vos
pescadores de homens (Mt 4, 19).
Pois bem, pode ocorrer que alguns
desses peixes, desses homens,
vendo o que esta acontecendo em
todo o mundo e dentro da Igreja
de Deus, diante desse mar que
parece coberto de imundice, e
diante dos rios que estao cheios
como que de babas repugnantes,
onde ndo se encontra comida nem
oxigeénio, se esses peixes
pensassem - e estamos falando de
uns peixes que pensam, porque
tém alma - poderia vir a sua
cabeca a decisdo de dizer: chega,



eu darei um salto, e fora! Nao vale
a pena viver assim. Vou me
refugiar na margem, e la darei
umas boqueadas, e respirarei um
pouquinho de oxigénio. Chega!
Nao, meus filhos; nos temos que
continuar no meio deste mundo
podre; no meio desse mar de
daguas turvas; no meio desses rios
que passam pelas grandes cidades
e pelos vilarejos, e que ndao tém
nas suas daguas a virtude de
fortalecer o corpo, de saciar a
sede, porque envenenam. Meus
filhos, no meio da rua, no meio do
mundo é onde devemos estar
sempre, tratando de criar a nossa
volta um remanso de aguas
limpas, para que venham outros
peixes, e juntos possamos
expandir este remanso,
purificando o rio, devolvendo a
sua qualidade as aguas do

mar” [42].



25. Em meio a situacdes sociais e
morais semelhantes — ou piores — as
que estamos enfrentando agora,
comecou a Igreja com o afd de mudar
a atmosfera do decadente império
romano, e nos cristdos devemos
trabalhar sempre assim, buscando
com decisdo levar o ambiente de
Cristo a humanidade.

Nesta empreitada desempenham um
papel insubstituivel os pais e as
maes. O seu empenho para imprimir
um tom profundamente cristdo nas
suas casas e na educacdo dos seus
filhos fara dessas familias focos de
conduta cristd, remansos de aguas
limpas que influenciardo muitos
matrimoénios. Por outro lado, esse
esforco favorecera que brotem
vocacoes de entrega a Deus no
sacerddcio e nas variadissimas
realidades eclesiais — tanto no ambito
secular quanto na vida consagrada —
e também novos “lares luminosos e



alegres”, como Sao Josemaria
comentava.

Aos pais e as maes de familia
corresponde por direito proprio —
insisto — uma ampla gama de
apostolado pessoal com diversas
manifestacOes. E nada mais logico do
que associarem-se livremente a
muitas outras pessoas que enfrentam
problematicas semelhantes, para
enfrentar esta situacao de evidente
relevancia: o uso do tempo livre, o
lazer e o entretenimento, as viagens,
a promocao de locais adequados para
que as filhas e os filhos possam ir
amadurecendo humana e
espiritualmente, etc. Compete por
justo titulo aos casais com criancgas
em idade escolar — como parte muito
importante da sua responsabilidade
educativa — a escolha e até mesmo a
promocao de escolas e clubes
juvenis; além de ser evidente a
importancia de que participem
ativamente no andamento dos



centros escolares onde estudam os
seus filhos ou filhas, utilizando todos
os instrumentos que a lei lhes
oferece, para orienta-los
adequadamente.

Nos ultimos tempos, depois de
muitos anos de propaganda a favor
da coeducacdo, vai abrindo caminho
a ideia de que a educacdo separada
para meninos e meninas, nos niveis
fundamental e médio, é benéfica
para a formacao das novas geragoes.
Convém nao se desentender desta
tarefa, e incentivar os esforcos de
pesquisa e de divulgacdo — nos
aspectos juridico, pedagogico e de
opinido publica — para mostrar a
legitimidade e as vantagens deste
modo de proceder, que traz consigo
um grande respeito para com as
criancas — meninas e meninos —, para
com as adolescentes e 0s
adolescentes, e uma comprovada
eficacia educacional, e também de
formacdo humana.



26. Da mesma forma, neste contexto,
€ necessario um conceito correto de
liberdade, ja que com frequéncia se
identifica erroneamente este dom
com a simples capacidade de
escolher aquilo que mais apetece em
cada momento, aquilo que satisfaz o
capricho ou a comodidade, sem levar
em conta a sua intima vinculacao
com a verdade. A liberdade, que é
um grande bem natural, foi
debilitada pelo pecado, mas Cristo a
curou com a graca e a elevou a
categoria da nova e verdadeira
liberdade sobrenatural: a dos os
filhos de Deus (cf. Rm 8, 18-19.21).
Sao Josemaria, precisamente porque
se sabia e se sentia muito filho de
Deus Pai - filiacdo que envolve a
verdade mais intima do homem e da
mulher —, chegou a alcancar uma
compreensdo especialmente
profunda da liberdade cristg, e
alertou contra “o equivoco dos que
se conformam com uma triste
gritaria: liberdade! liberdade!



Muitas vezes nesse mesmo clamor
se esconde uma tragica servidao,
porque a op¢ao que prefere o erro
nao liberta; so Cristo é que liberta
(cf. Gal 1V, 31), porque so Ele é o
Caminho, a Verdade e a Vida (cf. Jo
XIV, 6)” [43] . Ele acrescentou:
“Aliberdade adquire o seu sentido
auténtico quando é exercida em
servico da verdade que resgata,
quando a gastamos em proclamar
o Amor infinito de Deus, que nos
desata de todas as

escravidoes” [44] .

Como cidadaos responsaveis, nos
cristdos devemos fazer o possivel
para defender e promover a
liberdade proépria e a dos outros, e —
ao mesmo tempo — ajudar a todos a
descobrirem essa nova liberdade:
hac libertate nos Christus liberavit
(Gal 5, 1), com a qual Cristo nos
libertou. Esta € uma das tarefas mais
urgentes da nova evangelizacao. Ja
lhes recordei que as pessoas que



devem se santificar no estado
matrimonial desempenham um
papel insubstituivel nesta missao,
mas desejo repisar que €
responsabilidade de cada uma e de
cada um difundir a reta doutrina
sobre o matrimonio e a familia.

CONHECER E PROFESSAR A FE

27. Todos os esforcos para levar a
cabo a nova evangelizagdo — quer
seja no apostolado da inteligéncia,
quer seja nas areas prioritarias que
acabo de mencionar — devem apoiar-
se no sdlido fundamento da fé. Sem
fé, de fato, é impossivel agradar a
Deus (Hb 11, 6), diz-nos a Escritura.

Esta virtude teologal, porta da vida
cristd, requer a livre adesdo do
intelecto, e conduz a plena fidelidade
a Vontade de Deus, que se expressa
nas verdades a nos reveladas,
transmitindo-nos a seguranca de que
devem ser aceitas pela propria
autoridade do Criador que, como



narram as passagens bem claras do
Génesis, apenas queria o bem de toda
a criacdo. Por isso, a fé seriamente
assumida e praticada estimula uma
confianga continua, plena, em Deus,
que nos assegura — ao nos
exercitarmos nesse abandono livre e
responsavel — a participacdo na sua
propria vida divina, que nos foi
comunicada com essas verdades
como caminho para alcancar a unido
com o proprio Deus.

“Nesta perspectiva, o Ano da Fé é
convite para uma auténtica e
renovada conversao ao Senhor,
unico Salvador do mundo. No
mistério da sua morte e
ressurreicdo, Deus revelou
plenamente o Amor que salva e
chama os homens a conversao de
vida por meio da remissao dos
pecados (cf. Act 5, 31). Para o
apostolo Paulo, este amor introduz
0 homem numa vida nova: «Pelo
Batismo fomos sepultados com Ele



na morte, para que, tal como Cristo
foi ressuscitado de entre os mortos
pela gloria do Pai, também nos
caminhemos numa vida nova» (
Rm 6, 4). Em virtude da fé, esta
vida nova plasma toda a existéncia
humana segundo a novidade
radical da ressurreicdo” [45].

Exemplos de fé

28. A epistola aos Hebreus coloca
diante dos nossos olhos uma
sucessdo de homens e mulheres fiéis
que, ao longo da historia da salvacgao,
desde o justo Abel, acreditaram em
Deus e aderiram a Ele com todas as
energias da sua inteligéncia e da sua
vontade, gastando gozosamente a
sua existéncia no seu servico (cf. Hb
11, 4-40). Destaca-se entre todos eles
a figura de Abrado, nosso pai na fé
[46] , de quem devemos aprender
também a fortaleza da sua esperanca
em Deus, porque todos devemos
crescer em vida teologal ao longo dos



proximos meses, confiando mais e
mais nos meios que nos conduzem ao
Céuy, e pedindo firmemente a
Santissima Trindade que nos
aumente a fé, a esperanca, a
caridade.

Quando estava na cidade de Ur, na
Caldeia, “Abrado, segundo a narragao
biblica, ouviu a palavra do Senhor
que o arrancava da sua terra, do seu
povo e, em certo sentido, de si
proprio, para fazer dele o
instrumento dum designio de
salvacdo que abracava o futuro povo
da alianca e mesmo todos 0s povos
do mundo” [47] . Imediatamente,
sem uma hesitacgdo, o patriarca pos-
se a caminho.

Foi pela fé que Abrado, obedecendo ao
apelo divino, partiu para uma terra
que devia receber em heranca. E
partiu ndo sabendo para onde ia. Foi
pela fé que ele habitou na terra
prometida, como em terra



estrangeira, habitando ai em tendas
com Isaac e Jaco, coerdeiros da
mesma promessa. Porque tinha a
esperanca fixa na cidade assentada
sobre os fundamentos (eternos), cujo
arquiteto e construtor é Deus. Foi pela
fé que a propria Sara cobrou o vigor
de conceber, apesar de sua idade
avangada, porque acreditou na
fidelidade daquele que lhe havia
prometido. Assim, de um s6 homem
quase morto nasceu uma posteridade
tdo numerosa como as estrelas do céu
e inumerdavel como o0s graos de areia
da praia do mar ( Hb 11, 8-12).

A mesma epopeia de acreditar
firmemente continua e se desenvolve
—com uma intensidade e extensao
maior — no Novo Testamento. Mestra
inigualavel é a Virgem Santissima,
que pela fé “acolheu a palavra do
Anjo e acreditou no anuncio de que
seria Mae de Deus na obediéncia
da sua dedicacao (cf. Lc 1, 38). Ao
visitar Isabel, elevou o seu cantico



de louvor ao Altissimo pelas
maravilhas que realizava em
quantos a Ele se confiavam (cf. Lc
1, 46-55). Com alegria e trepidacao,
deu a luz o seu Filho unigénito,
mantendo intacta a sua virgindade
(cf. Lc 2, 6-7). Confiando em José,
seu Esposo, levou Jesus para o
Egipto a fim de O salvar da
perseguicao de Herodes (cf. Mt 2,
13-15). Com a mesma fé, seguiu o
Senhor na sua pregacao e
permaneceu a seu lado mesmo no
Golgota (cf. Jo 19, 25-27). Com fé,
Maria saboreou os frutos da
ressurreicdo de Jesus e,
conservando no coracao a
memoria de tudo (cf. Lc 2, 19.51),
transmitiu-a aos Doze reunidos
com Ela no Cenaculo para
receberem o Espirito Santo (cf. At
1, 14; 2, 1-4)” [48] .

Por isso, meditar e aprofundar na fé
de Maria ajuda e conduz-nos a sentir
a total dependéncia que temos de



Deus; dependéncia que nos faz
compreender que, agarrados
firmemente a sua mao, tornamo-nos
capazes de realizar maravilhas, com
uma relevancia extraordindria para
a nossa propria existéncia, para a
Igreja, para a corredencdo que nos
foi confiada; uma relevancia
extraordindria que chega
logicamente as tarefas e pequenezes
aparentemente mais indiferentes, ja
que com Deus pdssumus!, podemos
tudo, e sem Ele, nihil, nada.

Pela fé, os Apostolos deixaram tudo
para seguir o Mestre. Da mesma
forma atuaram os discipulos da
primeira hora, e os martires que
entregaram as suas vidas por
testemunhar o Evangelho, e
inumeraveis cristdos de todos os
tempos, também recentes. “Pela fé,
no decurso dos séculos, homens e
mulheres de todas as idades, cujo
nome esta escrito no Livro da vida
(cf. Ap 7, 9; 13, 8), confessaram a



beleza de seguir o Senhor Jesus nos
lugares onde eram chamados a dar
testemunho do seu ser cristao: na
familia, na profissdo, na vida
publica, no exercicio dos carismas
e ministérios a que foram
chamados” [49] .

O exemplo de Sdo Josemaria

29. Fixemos o0s nossos olhos sobre a
historia da Igreja, na qual nunca
faltaram homens e mulheres que
foram instrumentos nas maos de
Deus para dar um novo impulso e
vitalidade a fé do povo cristao em
momentos de dificuldade. Penso no
exemplo do nosso fundador. Sdo
Josemaria meditou muito sobre a
figura e a resposta daqueles nossos
predecessores na fé. Por isso, como o
patriarca Abrado, o nosso Padre
abandonou os seus nobres projetos e,
obediente a voz divina, fez-se
peregrino por todos os caminhos do
mundo, para ensinar aos seus irmaos



e as suas irmds uma doutrina “velha
como o Evangelho e como o
Evangelho nova” [50]: que Deus nos
convoca a todos a sermos santos no
trabalho e nas circunstancias da vida
corrente, no meio das realidades
temporais. Foi um homem, um
sacerdote, de fé e de esperanca:
virtudes que, juntamente com a
caridade, o Senhor infundiu com
crescente intensidade na sua alma.
Por cultivar essa fé gigante e essa
grande esperanca, alcancou a
capacidade de realizar a missdo que
havia recebido, e hoje sdo
inumeraveis — como as estrelas do
céu, como as areias da praia (Gn 22,
17) — as pessoas de diferentes idades,
racas e condicOes que se alimentam
desse espirito e buscam assim a
gloria de Deus.

A vida de Sdo Josemaria manifesta
que cada um dos nossos dias pode e
deve ser tempo de fé, de esperanca,
de amor, sem concessdes ao egoismo.



Convém, portanto, que nos
perguntemos como as virtudes
teologais se manifestam na nossa
conduta diaria: se sabemos
reconhecer a mao providente do
nosso Pai Deus em todas as
circunstancias, tanto nas que se
apresentam com um aspecto
favoravel quanto nas que parecem
adversas; isto €, se estamos
firmemente persuadidos de que
omnia possibilia credénti (Mc 9, 23),
que tudo € possivel ao que cré, ainda
que ndo possua méritos pessoais nem
meios humanos; se somos otimistas
no apostolado, com um otimismo
sobrenatural baseado na convicgao
de que — como afirma o Apostolo —
omnia possum in eo, qui me confortat
(Filipenses 4, 13), tudo podemos em
Cristo, que é a nossa fortaleza.

Talvez possamos concluir que ainda
nao nos exercitamos com suficiente
intensidade nessas virtudes. Cabe,
dessa forma, aplicar-nos as



consideracoes de Sdo Josemaria:
“Falta-nos fé. No dia em que
vivermos esta virtude - confiando
em Deus e na sua Mde -, seremos
valentes e leais. Deus, que é o Deus
de sempre, fara milagres por
nossas maos. - Da-me, o Jesus, essa
fé, que de verdade desejo! Minha
Mae e Senhora minha, Maria
Santissima, faz que eu creia!” [51]

O nosso Padre pediu muitas vezes,
para si mesmo, para os seus
numerosos filhos e filhas, e para
todos os cristaos, o crescimento nas
virtudes teologais: adduge nobis
fidem, spem, caritdatem!, aumenta-nos
a fé, a esperanca e o amor, rezava
todos os dias, pedindo-o também —
sem palavras, com o coracao —
enquanto elevava a Hostia e o calice
na Santa Missa. Movia-lhe o unico
propdasito de ser melhor servidor — e
de que fossemos melhores servidores
— de Deus e das almas, a todo o tempo
e em qualquer situacdo. Nisto reside,



insisto, a condicdo necessaria para
que o caminhar da Igreja esteja
repleto de novos frutos, agora e
sempre. Como escreve o Papa,
“desejamos que este Ano suscite,
em cada crente, o anseio de
confessar a fé plenamente e com
renovada conviccdo, com
confianca e esperanca” [52] .

“Refletir sobre o proprio ato com
que se cré — acrescenta o Papa - é
um compromisso que cada crente
deve assumir, sobretudo neste
Ano. Nao foi sem razao que, nos
primeiros séculos, os cristaos eram
obrigados a aprender de memoria
o Credo . E que este servia-lhes de
oracdo diaria, para nao
esquecerem 0 COMpPromisso
assumido com o Batismo” [53].

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude

30. Ao longo destes meses — oxala
consigamos firmar esse animo para



sempre —, ao rezar o Credo na Missa
e em outros momentos, esforcemo-
nos para professar a fé da Igreja com
maior consciéncia, com uma atencao
mais imediata as palavras e ao seu
significado. Também constituirdo um
grande auxilio o estudo e a frequente
meditacdo dos diversos artigos que
compdem o Simbolo. Entre os meios
que Bento XVI sugere para dar
relevancia e verdadeira eficacia a
esse tempo, um de primordial
importancia é o estudo do Catecismo
da Igreja Catolica — ou também do
seu Compéndio —, valiosa heranca do
Concilio Vaticano IL, no qual se
reunem de modo completo, organico
e ordenado todas as verdades da
doutrina catolica.

“Existe uma unidade profunda
entre o ato com que se cré e os
conteudos a que damos 0 nosso
assentimento” [54] . O
conhecimento dos conteudos da fé é
essencial para que possamos dar-lhes



0 NOSso assentimento, para
aderirmos plenamente com a
inteligéncia e a vontade aquilo que a
Igreja propoe; tal aceitacdo implica,
portanto, que, quando se cré, se
acolhe livremente todo o mistério da
fé, ja que o proprio Deus garante a
sua verdade ao se revelar e oferecer
0 seu mistério de amor a nossa razao.

“Por outro lado - continua o Papa —,
nao podemos esquecer que, no
nosso contexto cultural, ha muitas
pessoas que, embora nao
reconhecendo em si mesmas o dom
da fé, todavia vivem uma busca
sincera do sentido ultimo e da
verdade definitiva acerca da sua
existéncia e do mundo. Esta busca
é um verdadeiro «preambulo» da
fé, porque move as pessoas pela
estrada que conduz ao mistério de
Deus” [55] .

Néao desfalecamos no maravilhoso
esforgo de trazer a tona as



inquietacdes espirituais que se
ocultam em todas as almas, para lhes
oferecer a formacao oportuna que
sacie a sua sede da Verdade.
Especialmente nos tempos atuais,
adquire grande importancia ensinar
ou recordar, aqueles com quem
tratamos por um motivo ou outro,
que a vida terrena € uma etapa
transitoria da existéncia humana.
Deus nos criou para a vida eterna,
destinou-nos a participar da sua
propria Vida divina, alcan¢ando
assim uma felicidade completa e sem
fim. Este dom da Santissima
Trindade somente se alcanga em
plenitude apds a morte corporal, mas
ja comeca aqui embaixo. Esta é a
vida eterna: que te conhecam a ti, o
unico Deus verdadeiro, e a Jesus
Cristo, a quem Tu enviaste (Jo 17, 3).
Quem come a minha carne e bebe o
meu sangue tem a vida eterna e Eu o
ressuscitarei no ultimo dia (Jo 6, 54).



31. Nos proximos meses, temos uma
nova oportunidade de meditar com
profundidade no mistério de Jesus
Cristo. Com as suas obras e as suas
palavras, Jesus manifestou-nos o Pai
e nos mostrou o caminho que conduz
a Ele; ofereceu-nos quanto é preciso
para atingir a meta: a Igreja, com os
seus sacramentos e instituicoes; e,
mais ainda, enviou-nos o Espirito
Santo que, habitando pela graca nas
almas, constantemente impulsiona os
homens para a casa do Pai. Tudo
brota como fruto da benevoléncia
divina, porque nisto consiste o amor:
ndo em que nos tenhamos amado a
Deus, mas que Ele nos amou e enviou
o seu Filho como vitima de expiagdo
pelos nossos pecados (1 o 4, 10).

Convencamo-nos do papel
fundamental de meditar e convidar
0s outros a meditarem sobre esta
verdade essencial: “Deus nos ama: o
Onipotente, o Todo-Poderoso, o
que fez o céu e a terra!” [56]



Pasmemos e agradecamos este
impressionante anuncio, que
devemos difundir por toda a parte
através de uma catequese universal.
Precisamente esta palavra,
catequesis, na sua etimologia grega
mais literal, significa “fazer soar nos
ouvidos” uma mensagem; para 0s
cristdos, esse foi o método de ensino
utilizado pela Igreja ja nos primeiros
momentos, desde que comegou a
transmitir a humanidade a pérola
preciosissima e o tesouro da
salvacdo, como explicava o Mestre.
Assim, escutando, os primeiros
discipulos do Senhor acolheram a
boa nova, e a transmitiram aos
outros de tal forma que comprometia
0 querer e o atuar daqueles que a
ouviam e a incorporavam a sua
conduta.

Do mesmo modo devemos atuar
agora, depois de vinte séculos de
cristianismo: fazer ressoar a Verdade
trazida por Jesus Cristo nos coracdes



das pessoas com que nos
encontramos no nosso caminhar pela
terra, e também — por meio da oragao
—naqueles que ndo tratamos
pessoalmente. A cada um, a cada
uma, de modo oportuno, devemos
transmitir isto: Deus pensou em ti
desde toda a eternidade! Deus te
amal! Deus te preparou um lugar
inefavel, o Céu, onde Ele te entregara
a sl mesmo como posse e g0zo
eterno, satisfazendo todas as ansias
de felicidade que ha no teu coracao!

32. Nao se pode pressupor o
conhecimento destas verdades
fundamentais. Muitas pessoas
desconhecem a Deus ou tém uma
ideia equivocada sobre Ele. Alguns
imaginam um Deus zeloso do
cumprimento da lei, sempre pronto
para castigar; ou um Deus ao qual se
recorre em caso de necessidade;
outros pensam num Deus
enclausurado na sua propria
felicidade, muito distante das penas e



das angustias dos homens... Nao
deixemos de nos perguntar se, por
nossa alegria e nossa paz, aqueles
que nos veem podem tocar a
bondade do Senhor para com seus
filhos.

Todos nds precisamos fortalecer
constantemente “essa base de
ideias claras sobre os temas
fundamentais, para estar em
condicoes de iluminar tantas
inteligéncias e de defender a Igreja
dos ataques, que recebe as vezes
de toda a parte: ideias claras
sobre as verdades dogmaticas e
morais; sobre as exigéncias da
familia e do ensino cristdo; sobre
os direitos ao trabalho, ao
descanso, a propriedade privada,
etc.; sobre as liberdades
fundamentais de associacado, de
expressdo, etc. Desta forma, vocés
poderdo experimentar
gozosamente a verdade daquelas
palavras: véritas liberabit vos (Jo



8, 32), porque a verdade dar-lhes-a
paz, alegria e eficacia” [57] .

Pecamos ao Espirito Santo que nos
auxilie, para que saibamos
apresentar um testemunho
convincente, e expor — segundo a
ciéncia e a formacao de cada um - os
argumentos racionais que propiciem
a cada pessoa a abrir a sua mente a
verdade. Rezemos com perseverante
confianca. Este ponto destaca como o
mais importante, e lembremo-nos da
promessa do Senhor: Eu vos asseguro
que, se dois de vOs se puserem de
acordo na terra sobre qualquer coisa
que queiram pedir, meu Pai que esta
nos céus se lhes concedera (Mt 18,
19). Se permanecermos bem unidos
na oracao, cerrando fileiras como um
exército em ordem de batalha (Ct 6,
4), uma batalha de paz e de alegria,
obteremos do Céu o que suplicamos a
Deus.



Comentando o versiculo do
Evangelho que acabo de transcrever,
Bento XVI afirma que “o verbo que o
evangelista usa para dizer
"puserem-se de acordo" (...)
encerra uma referéncia a uma
"sinfonia" dos coracdes. E isto o
que atrai o coracdo de Deus.
Consequentemente, a sintonia na
oracdo é importante para que o Pai
celeste a acolha” [58] .
Mantenhamo-nos sempre muito
unidos ao Papa e as suas intencoes,
pois desta forma nos aproximaremos
mais de Cristo e, com Ele, pelo
Espirito Santo, a nossa oracao subira
eficazmente a Deus Pai.

FORMACAO DOUTRINAL

33. O nosso Padre enumerava cinco
aspectos fundamentais da formacao:
humana, doutrinal-religiosa,
espiritual, apostdlica e profissional.
O Ano da fé oferece-nos, de maneira
especial, um convite para refletir



novamente sobre a nossa formacao
doutrinal. E isto ocorre pela simples
razdo de que toda essa formacao se
orienta, a partir de diversas
perspectivas, a que aprofundemos
pessoalmente nos contetidos da fé e
no sentido da propria fé; e assim,
pela mediacdo desse renovado
intelléctus fidei, possamos anunciar e
propor de maneira adequada, aos
colegas e amigos, o mistério do amor
de Deus em Jesus Cristo.

Formacao na doutrina da Igreja

34. Por isso, o nosso Fundador
sintetizou, com uma frase expressiva,
a atividade fundamental da Obra:
“dar doutrina”. Dai, o constante e
g0z0s0 esforgo para assegurar aos
fiéis da Prelazia o alimento da
formacdo, especialmente no seu
aspecto doutrinal-religioso. Penso na
alegria do nosso Padre, ao
contemplar do Céu como se estdo
organizando ininterruptamente



essas aulas, de acordo com os planos
e as necessidades de cada lugar. A
todos vocés recordo aquilo que ele
nos repetia insistentemente, para
que nos ficasse profundamente
gravado: “Ponham muito empenho
em assimilar a doutrina que lhes é
dada, de modo que nao fique
estagnada; e sintam a necessidade
e o gostoso dever de levar a outras
mentes a formacao que vocés
recebem, para que frutifique em
boas obras, cheias de justica,
também nos coragées dos

outros” [59] .

Para servir, servir, comentava
muito frequentemente Sdo
Josemaria, utilizando os diversos
significados deste verbo servir: ser
util aos outros e ter capacidade real
de enfrentar as diferentes
circunstancias. Resumia nesta frase a
importancia de nos prepararmos
bem, em todos os campos, desejosos
de prestar uma efetiva colaboracdo



aos planos de Deus e a Igreja. “Para
poder prestar um servigo as
almas, nos mesmos devemos, em
primeiro lugar, servir, ou seja,
formarmo-nos. Se ndo, nao
seremos bons instrumentos, nao
serviremos” [60] . Aplicado a nossa
finalidade apostdlica: somente serve
aquele que tem e cultiva uma fé viva
e esclarecida, porque so a partir
dessa fé se pode servir ao apostolado
da Obra e a formacao doutrinal dos
outros.

Convencido dessa necessidade
perene, sdo Josemaria definiu as
pautas para a formacao doutrinal-
religiosa dos fiéis da Obra e as
desenvolveu paulatinamente.
Revisemos no nosso trato com o
Senhor aquilo que continuamente
nos expunha. “Os fins que nos
propomos corporativamente sdo a
santidade e o apostolado. E para
alcancgar estes fins, precisamos,
acima de tudo, uma formacgdao.



Para a nossa santidade, doutrina;
e para o apostolado, doutrina. E
para a doutrina, tempo, em um
local adequado, com os meios
adequados. Ndo esperemos umas
iluminacées extraordinarias de
Deus, que nao tem porque nos
conceder, quando Ele nos da uns
meios humanos concretos: o
trabalho, o estudo. E preciso
formar-se, é preciso estudar” [61] .

O Paraclito, que habita na alma em
graca, com o Pai e o Filho, é
verdadeiramente — para aqueles que
ouvem a sua voz e sdo doceis as suas
inspiracOes — aquele que faz
“penetrar no espirito e no coragao
dos homens o ensinamento de
Jesus” [62] . O proprio Jesus chamou-
o de Espirito da verdade, e nos
assegurou: quando Ele vier, o Espirito
da verdade vos guiara a toda a
verdade, porque ndo falara por si
mesmo, mas vou dizer tudo que vocé
ouve (...). Ele me glorificara porque



recebera do que é meu e vo-lo
anunciarda ( Jo 16, 13-14). E o Santo
Padre Jodo Paulo II, comentando
esses textos do Evangelho, ensinava:
“Se Jesus disse de si mesmo “Eu sou a
Verdade” (Jo 14, 6), esta é a verdade
de Cristo que o Espirito Santo faz
conhecer e difunde (...) . O Espirito é
Luz da alma: Lumen cordium , como
invocamos na sequéncia de
Pentecostes” [63] .

NOs cristdos podemos sentir-nos mais
livres que ninguém, se nao
permitimos que as tendéncias
caducas do momento nos arrastem. A
Igreja incentiva seus filhos a se
comportarem como “cidaddos
catolicos responsaveis e
consequentes, de tal forma que o
cérebro e o coracgao de cada um de
nos ndo sejam dispares, cada um
por si, mas estejam em sintonia e
firmes, para realizar em todo
momento aquilo que claramente se
vé que deve ser feito, sem deixar



atrair-se - por falta de
personalidade e de lealdade com a
propria consciéncia - por
tendéncias ou modas passageiras:
para que nao sejamos crianc¢as
flutuantes que se deixam levar por
qualquer vento de doutrina, pela
falsidade dos homens, que — para
enganar - empregam astutamente
os artificios de erro (Ef 4, 14)” [64] .

Aprofundar na doutrina da fé

35. Se queremos conhecer e amar a
Deus, se desejamos que os outros O
conhecam e O amem, é
imprescindivel que a doutrina
catdlica informe cada vez mais o
nosso entendimento e mova a nossa
vontade. Agora, além disso, perante
uma cultura dominante que tende a
se afastar de Deus, esse dever torna-
se particularmente urgente.

Dai vem a importancia decisiva que
adquire a urgéncia de nos
prepararmos doutrinalmente, sem



solucdo de continuidade. Nunca
abandonem o estudo e, mais
especificamente, o dedicado a
teologia, cada um segundo as suas
possibilidades, para adquirir esse
intelléctus fidei de que lhes falava.
Devemos sentir, de modo vibrante e
alegre, a intima tensdo da “fides
qucerens intelléctum” [65] : a da
inteligéncia informada pela fé, que
impele a conhecer cada vez mais
profundamente aquilo em que se
acredita. O estudo da teologia, nao
rotineiro ou simplesmente
memorizador, mas vital, ajuda em
boa medida a tornar as verdades da
nossa fé plenamente conaturais a
inteligéncia e a aprender a pensar na
fé e a partir da fé. SO assim uma
pessoa esta em condicdes de avaliar
as variadas questdes, por vezes
complexas, suscitadas pelas
ocupacodes profissionais e pelo
desenvolvimento da sociedade como
um todo. Precisamente porque vocés
sdo livres, filhas e filhos meus -



porque cada um decide e atua com
plena e total autonomia —, devem
empenhar-se com especial interesse
na necessidade de formar bem a sua
inteligéncia e a sua consciéncia, para
contar com um acervo de
conhecimentos, ndo s6 das ciéncias
humanas, como também da ciéncia
teoldgica, que lhes permitam pensar,
julgar e agir tal como corresponde a
um cristao.

Devemos enriquecer-nos
intelectualmente para enfrentar com
competéncia os temas da doutrina
catdlica que sdo particularmente
importantes no ambito da propria
profissdo, ou que apresentem
especial atualidade no pais. Serao
diferentes em cada lugar, mas ha
alguns que — nos momentos atuais —
sdo validos em toda parte: os
relacionados com o matrimonio e a
familia, a educacao, a bioética, etc.



36. Neste sentido, tenho insistido em
que se continue impulsionando a
melhoria e a especializacdo dos
professores nos diversos Studia
Generdlia da Prelazia; que se
fomentem linhas de pesquisa de alto
nivel nas universidades as quais o
Opus Dei oferece assisténcia
espiritual; que se promovam grupos
interdisciplinares — por exemplo, de
médicos, bidlogos, juristas, filosofos,
sociologos — que se dediquem com
sentido apostolico a essa tarefa.

Nao poucos fiéis da Prelazia poderdo
realizar um trabalho semelhante,
juntamente com outras pessoas, nas
instituicGes académicas, publicas ou
privadas, nos quais trabalham. E
muitos mais, embora nao se
dediquem profissionalmente a essas
areas especificas, estdo em condicdes
de colocar o seu graozinho de areia,
contribuindo para criar uma opinido
publica saudavel, respeitosa da lei
natural e informada pela mensagem



crista, utilizando adequadamente os
meios de comunicacao social. Vocés
j& me ouviram comentar que uma
simples carta ou um e-mail para um
jornal, explicando com simpatia e de
forma clara — com dom de linguas -
um ponto da doutrina catolica, as
vezes é mais eficaz do que um
volumoso tratado. Quando a opinido
publica de um pais oferece uma
visdo distorcida da Igreja, e mesmo
quando se organizam abertamente
campanhas de difamacdo, os
catolicos ndo podem permanecer
passivos: devemos reagir — por
justica para com Deus e com a
sociedade - contra esses abusos,
desmascarar os ataques mais ou
menos explicitos e exigir o respeito
que a Igreja merece,
independentemente das faltas de
alguns dos seus membros.

Para isso, insisto, devemos assimilar
a imprescindivel urgéncia de
avancar constantemente na nossa



formacao teoldgica, de aprofundar -
na medida das necessidades e das
circunstancias individuais — nas
questdes presentes na opinido
publica que se relacionam com os
aspectos fundamentais da Revelacao.
Aproveitemos com seriedade as aulas
e as palestras sobre Filosofia,
Teologia, Direito candnico,
participando desses tempos
dedicados a formacdo com
entusiasmo, pontualidade e desejos
de tirar muito proveito; porque, além
disso, essas atividades tornam
acessivel a outras pessoas a
catequese doutrinal e espiritual a
que aspiram.

37. Analisando os ensinamentos dos
Santos Padres, Bento XVI detém-se
num ponto de particular importancia
nos momentos atuais. Ele afirma que
o grande erro das antigas religies
pagas consistiu em ignorar os
caminhos tracados no fundo das
almas pela Sabedoria divina. “Por



1SS0 0 ocaso da religido paga era
inevitavel: fluia como
consequéncia logica do
afastamento da religido reduzida a
um conjunto artificial de
cerimonias, convencoes e

habitos” [66] . O Papa acrescenta que
0s antigos Padres e escritores
cristdos, pelo contrario, optaram
“pela verdade do ser contra o mito
do costume” [67] . Tertuliano, como
menciona o Pontifice, escreveu:
“Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit. Cristo afirmou ser a
verdade, ndo o costume” [68] . O
Sucessor de Pedro nos assinala que
“a este propdasito observe-se que a
palavra consuetudo, aqui
empregada por Tertuliano
referindo-se a religido paga, pode
ser traduzida nas linguas
modernas com as expressoes
«moda cultural», «xmoda do
tempo»” [69] .



Ndao tenhamos duvidas: apesar da
aparente vitoria do relativismo em
alguns lugares, esse modo de pensar
e de desorientar a tantas pessoas
acabara por desmoronar-se como um
castelo de cartas de baralho, por ndo
estar ancorado na verdade de Deus
Criador e Providente, que guia o0s
caminhos da histéria. Ao mesmo
tempo, a realidade que vemos a
nossa volta deve nos encorajar a nao
nos abandonarmos e a ndo
abandonar as pessoas que estdao num
estado de desilusdo e de falta de
conteudo.

A UNIAO COM CRISTO ATRAVES
DA ORACAO E DO SACRIFICIO

38. Consta-me que Sdo Josemaria
repetiu e meditou com frequéncia as
palavras de Santo Inacio de
Antioquia, quando a caminho de
Roma, onde iria sofrer o martirio,
considerava que era “trigo de Deus” e
seria moido pelos dentes das feras “a



fim de ser apresentado como limpo
pao de Cristo” [70] . Também nos
cristaos nos sabemos trigo de Deus,
porque temos a alegre obrigacao de
fornecer alimento espiritual aqueles
que, por uma razdo ou outra, passam
ao nosso lado.

Convencamo-nos profundamente de
que Deus deseja que sejamos pdo de
Cristo, para saciar a fome das almas.
E para consegui-lo, é preciso deixar-
se moer sem resisténcias, como os
graos das espigas; e decidir-se a
aproveitar plenamente, ndo pela
metade, os procedimentos de que o
Senhor se serve para nos polir, para
limar as arestas do nosso carater,
para arrancar da nossa conduta
externa e interna - por amor, ainda
que custe — esse eu que cada um tem
em grau superlativo. Esse trabalho
de purificacdo — ndo nos falta a
experiéncia pessoal — é necessario
para alcancgar os frutos sobrenaturais
oportunos. O Mestre nos explicou,



com uma imagem clara: se o grdo de
trigo, que cai na terra, ndo morre, fica
infecundo, mas se morre, produz

muito fruto (Jo 12, 24).

A uniao com Cristo na Cruz

39. Jesus quer que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade (1 Tm 2, 4). E esta santa
ambicdo deve informar o nosso
comportamento: nds precisamos dar
uma forte carga apostolica a tudo
que fazemos, nas situacdes e nos
momentos mais diversos. Assim,
cada fiel da Obra, mesmo quem ndo
esteja em condig¢oes de realizar um
apostolado imediato — por estar
doente, por encontrar-se num lugar
novo ou desconhecer a lingua, etc. -,
podera desenvolver um trabalho
apostolico diretissimo muito
fecundo. Todos nos o conseguiremos,
se nos esmerarmos no trato com
Deus através das Normas de piedade;
esforcando-nos na realizacdo de um



trabalho bem acabado,
apresentando-o a Deus todos os dias
na Santa Missa. O Senhor espera que
Lhe oferecamos essa luta por
aproveitar e buscar as pequenas
mortificagcdes ou exigéncias com um
ritmo constante, “como o bater do
coracgdo” [71] .

A unido com Cristo na Cruz é de
suma importancia para a realizacdo
desse programa apostolico. Nao ha
possibilidade de seguir Jesus se ndo
nos negamos a nos proprios, se nao
cultivamos o espirito de
mortificacdo, se ndo praticamos
obras concretas de peniténcia. O
Santo Padre assinala que “cada
cristido esta chamado a
compreender, a viver e a
testemunhar com a sua existéncia
a gloria do Crucificado. A cruz - a
doacdo de si mesmo por parte do
Filho de Deus - é, definitivamente,
o «sinal» por exceléncia que nos
foi dado para compreender a



verdade do homem e a verdade de
Deus: todos n6s fomos criados e
remidos por um Deus que por
amor imolou o seu unico Filho. Eis
por que na Cruz, como escrevi na
Enciclica Deus caritas est,
«cumpre-se aquele virar-se de
Deus contra Si proprio, com o qual
Ele Se entrega para levantar o
homem e salva-lo o amor na sua
forma mais radical»” [72]

Nas chagas de Cristo

40. Nao poucas vezes ouvimos uma
comparacdo que Sao Josemaria fazia.
Comentava que os cristdos que
anseiam caminhar perto do Mestre
devem ser, “nas maos chagadas de
Cristo, a semente que o Semeador
divino lan¢a no sulco. E assim
como o semeador enfia o punho no
bornal, e o tira repleto de grdos
dourados, para espalha-los em
volta, assim, vocé e eu, devemos
nos dar, sem esperar nada na



terra, nem inventar penas que nao
existem. Mas é necessario, como
afirma o Evangelho, que o grao se
enterre e morra na aparéncia,
para ser fecundo (cf. Jo 12, 24). So
assim seremos uma boa semente,
na semeadura que o Senhor deseja
fazer para abrir os caminhos
divinos na terra” [73] .

A luz dessas consideracoes,
examinemos se nos esforcamos
seriamente por ser almas piedosas e
penitente, firmemente persuadidos
de que “a ag¢do nada vale sem a
oracgdo; a oragao valoriza-se com
o sacrificio” [74] . Pecamos ao
Senhor que nos conceda ansias
diarias de maior entrega, desejos
eficazes de nos gastarmos
alegremente pelo bem das almas. E
isso sO serd alcancado se
procurarmos atualizar todos os dias,
na Santa Missa, o afd de ser hdstia
viva em unido com Cristo.



Ninguém nega a grandeza e a
importancia do que esta nos sendo
pedido: ser hostia com Cristo.
Fomentemos estes santos desejos nos
nossos momentos especialmente
dedicados ao trato pessoal com Ele.
Invoquemos a Jesus, através da Sua
Mae Santissima — Mestra de fé —, para
que nos conceda a graca de renovar
diariamente o zelo apostolico, e
plasmemos estes propositos em obras
concretas, de acordo também com os
conselhos que nos sugiram na
direcdo espiritual.

Entéo, sim: Jesus Cristo nos tomara
na sua mao chagada e depois de nos
empapar — como Sao Josemaria
insistia — no seu Sangue precioso,
sem abandonarmos o lugar onde pos
a cada uma e a cada um de nés,
lancar-nos-a longe, muito longe:
tornara fecunda a nossa entrega em
lugares proximos e distantes; servir-
se-a do nosso trabalho e do nosso
descanso, das nossas alegrias e das



nossas dores, das nossas palavras e
dos nossos siléncios, para lancar a
sua semente divina em milhares de
coracOes. Seremos verdadeiramente
“pdo para o altar e pdo para a
mesa: divinos e humanos” [75] . E
Jesus realizard novos milagres
portentosos, da mesma forma que
antes os realizou nas almas e nos
corpos das pessoas que 0
procuravam, quando a multiddo
tentava toca-lo porque saia dele uma
for¢a que curava a todos (Lc 6, 19).

Recorrer ao Espirito Santo

41. Assim como Jesus Cristo pregou a
boa nova sob o impulso do Espirito
Santo (cf. Lc 4, 14), da mesma forma
nos os cristdos devemos recorrer
cheios de confianca ao Paraclito,
como recomendava o Beato Jodo
Paulo II, ao se aproximar o Jubileu do
ano 2000. “Entra, pois, nos
compromissos primarios (...) a
redescoberta da presencga e ac¢do do



Espirito , que age na Igreja quer
sacramentalmente, sobretudo
mediante a Confirmacdo , quer
através de multiplos carismas, cargos
e ministérios por Ele suscitados para
0 bem dela” [76] .

Nada mais l6gico, portanto que, tanto
no apostolado pessoal como em
qualquer trabalho apostolico,
contemos acima de tudo com a
consoladora realidade de que o
Espirito Santo atua incessantemente,
com vistas a santificacdo das almas,
ainda que ordinariamente realize a
sua acdo silenciosamente. Ele &,
“também, na nossa época, o agente
principal da nova evangelizagao (...) ,
Aquele que constroi o Reino de Deus
no curso da histéria e prepara a sua
plena manifestacdo em Jesus Cristo,
animando os homens no mais intimo
deles mesmos e fazendo germinar
dentro da existéncia humana os
germens da salvacao definitiva que
acontecera no fim dos tempos” [77] .



Ndao tenhamos duvidas: se
recorrermos com fé ao Consolador,
Ele colocara em nossas bocas a
palavra adequada, a sugestao
oportuna, a correcdo amavel e
humilde em face de comportamentos
equivocados, que ajudardo a que tais
pessoas retifiquem.

Cultivemos seriamente, portanto, o
trato com o Espirito Santo; porque,
como também ensinava Sao
Josemaria, ao falar da acdo do
Senhor nos filhos fiéis, “Deus ndao
apenas passa, mas permanece em
nos. Para dizé-lo de alguma
forma, esta no centro da nossa
alma em graca, dando sentido
sobrenatural as nossas agées,
desde que ndao nos oponhamos a
Ele e o0 expulsemos dali pelo
pecado. Deus esta escondido em
vocés e em mim, em cada um de
nos” [78] .

A arma da oracao



42. Leiamos de novo umas palavras
do beato Jodo Paulo I, no dia da
canonizacdo do fundador do Opus
Dei. “Para desempenhar uma missao
tdo comprometedora, é necessario
um incessante crescimento interior,
alimentado pela oracdo. Sdo
Josemaria Escriva foi um mestre no
exercicio da oracdo, que ele
considerava como uma "arma"
extraordindria para redimir o
mundo. Assim, recomendava
sempre: «<Em primeiro lugar, a
oracgdo; depois, a expiacdo; e em
terceiro lugar, muito "em terceiro
lugar", a acdo» ( Caminho, n. 82). Nao
se trata de um paradoxo — prosseguia
o Papa -, mas de uma verdade
perene: a fecundidade do apostolado
depende sobretudo da oracdo e de
uma vida sacramental intensa e
constante. Em ultima analise, este é o
segredo da santidade e do verdadeiro
éxito dos Santos” [79] .



E uma atitude espiritual que este
santo sacerdote — o nosso Padre — p0s
em pratica desde o dia em que o
Senhor passou por sua alma, e isso
reflete de modo claro nos primeiros
anos do Opus Dei, quando tudo
estava por fazer. Em 1930 - o Opus
Dei era, entdo, como um recéms-
nascido —, Sdo Josemaria escrevia a
Isidoro Zorzano, o unico fiel da Obra
naqueles momentos, umas palavras
que mantém validade perene. “Para
sermos o que o Senhor e nos
desejamos — anotava -, devemos
fundamentar-nos bem, antes de
tudo, na oragdo e na expiacdo
(sacrificio). Orar: nunca, repito,
deixe a meditacdo ao se levantar;
e ofereca cada dia, como expiacao,
todas as moléstias e sacrificios da
jornada” [80] .

Continuemos com essa pauta de
conduta, imprescindivel para
aumentar a nossa vida de fé e
cumprir a missdo sobrenatural que o



Mestre confia aos cristdos. Por essa
razdo, em primeiro lugar devemos
crescer diariamente no trato pessoal
com Jesus Cristo. Tanto no meio do
mais exigente trabalho profissional,
quanto no siléncio de um oratorio ou
de uma igreja, ou no transito das
ruas, como também nos momentos
de diversdo ou descanso, e, é claro,
nas ocupacdes familiares, na doencga
e nas contrariedades: a todo
momento!, falemos de Deus com a
alma, com o coragao, com 0s
sentidos, com os labios, esforcando-
nos em converter tudo o que fazemos
numa orac¢ao grata a Deus, muitas
vezes sem palavras. Mas, insisto, a
oracdo é fruto da vida de fé. E
necessaria uma fé grande para pedir
de verdade, com convic¢do, como fez
Sao Josemaria: “esus, dize-me
alguma coisa; dize-me alguma
coisa, Jesus.

N&o podemos nos esquecer de que a
pessoa que reza de verdade avanca



na virtude da humildade; possui a
alegria da filiacdo divina; sente a
urgéncia do apostolado diario;
comporta-se sempre com
amabilidade e cordialidade; sabe
servir; procura desaparecer e é docil
na direcdo espiritual.

O sal da mortificacdo

43. Inseparavel do trato com o
Senhor, precisamos da mortificacao,
que se eleva a Deus como “a oracgdo
dos sentidos”. Ha pessoas que se
assustam com a palavra “expiacao”,
imaginando talvez penas
insuportaveis. Nada mais distante da
realidade. Normalmente, Deus nos
pede um espirito de peniténcia que
se manifesta no cumprimento bem
acabado dos proprios deveres de
estado e das circunstancias pessoais;
realizado perseverantemente com
alegria — ainda que custe —, sem
solucdo de continuidade, com uma
fidelidade heroica no pequeno.



Sao Josemaria, que foi tdo generoso
nas grandes peniténcias a que o
Senhor o convidava - pois eram
parte da sua missdo fundacional —,
concedia também extraordindria
importancia a expiacao pequena,
mas repleta de amor. Assim o expde
numas breves notas de 1930, sobre o
modo de fazer o exame de
consciéncia: “Expiag¢do: como
recebi, neste dia, as contradicoes
vindas da mao de Deus?, e aquelas
que me proporcionaram os meus
companheiros, com o seu carater?,
e as da minha miséria?, soube
oferecer ao Senhor, como
expiacgdo, a propria dor, que sinto,
por té-lo ofendido tantas vezes!?,
ofereci-lhe a vergonha dos meus
anteriores rubores e humilhagées,
ao considerar como avango pouco
no caminho das virtudes?” [81]

O mundo de hoje tem especial
necessidade — e terd sempre — de
almas que amem o sacrificio



abracado voluntariamente por amor
de Deus. Em todo e qualquer
momento, também se ergue como
uma arma capaz de vencer a luta
contra o hedonismo, que tem
causado tantas vitimas entre os
cristdos e os ndo cristdos: contra o
excessivo regalo do corpo e dos
sentidos. Consideremos que, para
espezinhar o apegamento
desordenado ao proprio eu, 0
remédio encontra-se no
oferecimento rendido — verdadeiro
holocausto — dos nossos sentidos
internos e externos, das nossas
poténcias, da nossa alma e do nosso
corpo, realizado em estreita unido
com Jesus Cristo.

Temos que “oferecer a nossa vida,
a nossa dedicac¢do sem reservas,
sem regatear, como expiacdo pelos
nossos pecados; pelos pecados de
todos os homens, nossos irmaos;
pelos pecados cometidos em todos
os tempos, e pelos que se



cometerao até o fim dos séculos:
antes de tudo, pelos catolicos,
pelos escolhidos de Deus que nao
sabem corresponder, que
atraicoam o amor de predilecao
que o Senhor teve para com

eles” [82] ; acrescentando uma faceta
da qual o nosso Padre sempre
cuidou: ganhar essa luta com um
esperanc¢oso otimismo, com a certeza
de que o Senhor nos tornara
vencedores, pela fé, pela confianga
nEle, e pela caridade com Deus e com
as almas .

44. Essas palavras de Sdo Josemaria
ajudam-nos a encarar com
generosidade as mortificacoes
habituais. Todos nos precisamos
purificar-nos sem vacilagges:
somente assim estaremos em
condig¢oes de purificar, com a alegria
propria dos filhos de Deus, o
ambiente em que vivemos.
“Expiagado, e, acima da expiacdo, o
Amor. - Um amor que seja



cautério, que abrase a imundicie
da nossa alma, e fogo que
incendeie com chamas divinas a
miséria do nosso coragdo” [83] .
Sugiro também que, se em algum
momento nos sentimos covardes,
contemplemos a Jesus nas horas da
sua Paixdo por amor a nos.
“Depois... seras capaz de ter medo
a expiagdao?” [84] .

Através dessas coordenadas da
conduta cristd, fomentemos nos
outros a urgéncia de uma agao
apostolica concreta e constante com
0s jovens e os mais velhos, com 0s
sdos e 0s doentes, ou com aqueles
que se aproximam de nds em razao
do trabalho profissional ou pelas
relacdes de amizade, parentesco,
hobbies, etc., que compdem o tecido
da nossa participacdo no ambiente
em que normalmente atuamos.
Pecamos a Santissima Virgem que
nos aumente o afa apostolico nos
proximos meses, para sermos



propagadores do jubilo da fé em
Deus, e que atuemos sempre assim;
pecamos-lhe também que envie
abundantes gracas do seu Filho, para
que muitos homens e mulheres
abram os seus coracgoes a graca de
Deus sem hermetismos, e se decidam
a caminhar com Cristo pela senda
que conduz a felicidade plena, que
Ele proprio preparou para cada um
de nos, desde toda a eternidade.

A TAREFA APOSTOLICA

45. Realizar a “missdo”, a tarefa
apostolica, que o Senhor nos confiou
somente é possivel a partir da “vida
de fé”, que fomos descrevendo: deve
ser como a “epifania” da fé. E a fé —
doutrina e vida — que da solidez e
eficacia a existéncia crista e a torna
especialmente atraente, como prova
o fato de que muitas pessoas que nao
tém fé desejam — talvez sem levar a
pratica esses desejos — alcancar a
felicidade e a seguranca, a paz, que



veem naqueles que acreditam em
Deus.

Ocupemo-nos do apostolado a partir
da virtude da fé, como acabo de
mencionar. Nao deve minguar,
portanto, a nossa confianca diaria no
Senhor. E preciso que haja muita
reparacdo pelas ofensas a Deus e
pelo dano que se causa as almas.
Filhas e filhos meus, tomemos
consciéncia da urgéncia e da
continuidade desse desagravo,
precisamente através do apostolado
pessoal que realizemos: essa
reparacao é como o termometro que,
sem duvida nenhuma, indica a
profundidade dos sentimentos da
nossa alma crista, a autenticidade da
nossa dor frente a situacdo da
sociedade. Atuemos assim sabendo,
como nos dizia o nosso Padre, que
seriamos capazes de cometer 0s
erros e os horrores da pessoa mais
pecadora, se largassemos a mao de
Deus. Rejeitemos qualquer tentacdo



de permanecermos inativos. Cada
um pessoalmente, cada uma, em
unido de objetivos apostdlicos,
rezemos ao Senhor por aqueles que
compartilham de uma forma ou de
outra os mesmos ideais; participemos
sem medo desta semeadura de paz,
usando todos os meios licitos a fim
de que os toques dos sinos do
gaudium cum pace cheguem até o
ultimo recanto da terra.

Cada um no seu lugar

46. Ao fortalecer, com fé firme e
perseverante, os fundamentos do
nosso dialogo com a Santissima
Trindade, as ac¢Oes apostolicas
concretas serdo eficazes:
aproveitemos todas as oportunidades
que surjam para servir as almas, e
caminhemos com o grande estimulo
de criar outras novas ocasioes.
Procuremos acabar bem os nossos
trabalhos - sejam quais forem — com
plena retiddo de intengdo, vigiando a



nos mesmos, para que nenhuma
vangloria se infiltre nessas tarefas. A
retiddo de intencdo nao deve
esmaecer ou ficar ausente no nosso
trabalho diario. Desse modo,
qualquer atividade, bem terminada e
oferecida ao Céu, se convertera em
identificagdo com Jesus Cristo, e
contribuira poderosamente para a
nossa propria unidade de vida.

No coragdo da nova evangelizacdo da
sociedade, a Providéncia atribui a
cada pessoa um posto especifico. Mas
ndo podemos nos comportar
passivamente ou nos contentar com
o0 esforco pela fidelidade propria:
devemos sair ao encontro das almas,
para servi-las, no local onde elas
estdo — nas mil encruzilhadas da
organizacdo social, na universidade e
nos colégios, nos ambientes de
trabalho e de descanso, nas familias —
para lhes oferecer a formacdo crista
que necessitam. Sintamos a urgéncia
santa de contribuir para o trabalho



da Igreja no mundo, seguindo o
exemplo dos primeiros cristdos. As
vezes, aparecerao diante dos nossos
olhos, com evidente clareza, os
obstaculos; entdo, é a hora de aplicar
a nos mesmos uns paragrafos de uma
carta de Sdo Josemaria, dirigidos a
todos, sem excecao:

“E légico, meus filhos, que — as
vezes - (...) sintam a sua pequenez
e pensem: cabe a mim toda essa
tarefa? E para mim, que sou tdo
pouca coisa? E para mim, que sou
tdao cheio de misérias e erros? Eu
lhes digo que abram, nestes
momentos, o Evangelho de Sdo
Joao e meditem com calma aquela
passagem na qual se narra a cura
do cego de nascenca. Vejam como
Jesus faz barro com a lama da
terra e saliva, e aplica esse lodo
nos olhos do cego, para dar-lhe luz
(cf. Jo 9, 6). O Senhor usa como
colirio um pouco de lodo (...). Com
o conhecimento proprio da nossa



fraqueza, do valor nulo que temos,
mas com a graca do Senhor e a
boa vontade, somos medicina,
para dar luz, somos -
experimentando a nossa pequenez
humana - fortaleza divina para os
demais” [85] .

Algumas e alguns estardo em
condig¢oes de colaborar de modo
mais imediato na implantacéo dessa
nova cultura, dessa nova legislacao,
dessa nova moda — as quais me referi
diversas vezes —, que, informadas
pelo espirito evangélico, devem ser
promovidas sem desmaios. Mas a
todos, repito, nos é atribuida uma
posicao especifica nesta “guerra de
amor e de paz”. Cada uma, cada um,
na vanguarda ou na retaguarda,
estamos em condic¢des de realizar um
apostolado diretissimo que, em
comunhdo com toda a Igreja, incidira
eficazmente na consecucgao desses
objetivos.



Como o fermento na massa

47. Quando, em alguma ocasido,
vocés perceberem com especial forca
0 peso do ambiente adverso — no
local de trabalho, entre os seus
parentes, no circulo de amigos e
conhecidos —, ponderem com
profunda responsabilidade o fato de
que o Senhor chama os cristdos a
serem fermento no meio da massa. O
reino dos céus é semelhante ao
fermento que uma mulher tomou e
misturou com trés medidas de
farinha, até ficar tudo fermentado (Mt
13, 33). E Sdo Joao Crisostomo
explica: “Assim como a levedura
transmite a sua propria virtude a
uma grande massa, assim vos haveis
de transformar o mundo
inteiro” [86] .

E dessa forma que Deus tem atuado e
continua a atuar na histéria do
mundo. Esta em suas maos a
possibilidade de que todos caiam a



seus pés, porque nenhuma criatura
pode resistir ao seu poder; no
entanto, isso significaria ndo
respeitar a liberdade que Ele mesmo
nos concedeu. Deus ndo quer vencer
pela forca, mas convencer pelo amor,
contando com a colaboracao livre e
entusiasmada de outras criaturas,
sem esquecer que o Mestre se
interessa pelas multiddes, pelas
pessoas, pelos desorientados que
estdo como ovelhas sem pastor. Ele
ndo quer impor despoticamente a
sua Verdade, mas também nao fica
indiferente diante da ignorancia das
pessoas ou dos desvios morais; e por
essa razdo, sai da boca daquele bom
pai de familia que convida para o
banquete essa indica¢ao: saiam as
estradas e aos cercados, e obriguem a
entrar, para que a minha casa fique
cheia (Lc 14, 23): compélle intrare!

“Ainda que, permanecendo num
unico local, Cristo pudesse ter atraido
a Si as pessoas, para que ouvissem a



sua pregacdo, ndo atuou desse modo;
deu-nos exemplo, para que também
nos percorramos os caminhos e
busquemos aqueles que se perdem,
como o pastor busca a ovelha
desgarrada, como o médico acode o
enfermo” [87] .

Por esse trabalho constante
produziram-se inumeras conversoes
ao longo do caminho que a Igreja foi
abrindo no mundo. Raramente
surgiram como resultado da acdo de
uma personalidade excepcional, ou
como consequéncia de uma
estratégia planejada até os menores
detalhes. Surgiram como efeito do
bom exemplo de homens e de
mulheres, de familias inteiras, que
com a ajuda da graca praticaram a
sua fé com naturalidade e souberam
com continuidade dar a razdo da sua
esperanca (cf. 1 Pd 3, 15).

Como é grande a responsabilidade
dos cristdos, a de cada um de nés! Do



nosso comportamento, do nosso afa
de almas, dependem tantas tarefas
grandes, altamente eficazes e
atraentes. “Se 0s outros se tornarem
insipidos, vos podeis devolver-lhes o
seu sabor; mas, se isso acontecesse a
vO0s, arrastarieis os demais com a
vossa perda. Por isso, precisais de
mais fervor e zelo quanto maiores
sdo0 0s encargos que vos

ocupam” [88] .

Mar adentro!

48. Desde os comecos do Opus Dei, o
apostolado dos fiéis da Prelazia, dos
Cooperadores e amigos, surgiu no
seio da Igreja como um instrumento
nas maos do Senhor, para prestar
grandes servicos no mundo inteiro,
apesar da nossa pequenez pessoal.
Gratias tibi, Deus!, devemos exclamar
constantemente. E, a0 mesmo tempo,
é preciso que facamos mais. Duc in
altum! (Lc 5, 4), mar adentro,
devemos ir mais longe, sem medos



nem vacilagdes, sempre apoiados no
firme fundamento do mandato do
Mestre, cheios de uma fé segura nEle.
Que panoramas apostolicos nos abre
0 Ano da Fé ! Corresponde a cada um
0 empenho em aproveita-los, e é
possivel realizar essa tarefa de almas
em qualquer situacdo em que nos
encontremos: colocando, em
primeiro lugar, a peticdo a Deus por
pessoas e intengdes concretas.

Detenhamo-nos nas areas
prioritarias da nova evangelizacao
que mencionei acima; e, diante do
Ano da Fé, revisemos 0 modo como
atuamos individualmente para
transmitir mais sabor cristao a
familia, ao ambiente profissional em
que nos movemos, ao circulo
cultural, social ou recreativo que
frequentamos. Facamos com valentia
este exame, e tiremos consequéncias
para a nossa situacao pessoal, sem
ceder a inquietacdes vas, mas —
quando for necessario — com dor de



amor. Dessa maneira, o resultado
serd — em algumas ocasides — a
conviccdo de que ficamos aquém; de
que poderiamos ter rezado com mais
intensidade, confianca e
perseveranca; ou de que talvez nos
tenha faltado mais generosidade no
oferecimento de sacrificios, ou de
que devamos atuar com uma maior
exigéncia nas conversas apostolicas a
servico dos demais; ou entdo, que
andamos descuidando a formacao
doutrinal. Em outras ocasides,
daremos gracas porque o Senhor
quis servir-se de nds para a sua
colheita de almas.

Admitir essa realidade, longe de
levar ao desanimo, deve converter-se
num novo impulso para pedir ao Céu
uma fé mais viva e recomecar. Nunc
ceepi!, repetia Sdo Josemaria com
palavras do Salmo: agora comecgo;
esta mudanca é efeito da mdo direita
do Altissimo (cf. S 76, 11, Vg). Assim
devemos reagir, quando



comprovamos que os resultados
ficaram aquém dos desejos, e até
mesmo quando fique evidente a
realidade da nossa pequenez pessoal,
ou a aparente ineficacia dos nossos
esforgos. Entdo, com mais urgéncia, a
solucdo consiste em comecar de
novo: etntes docéte (Mt 28, 19),
confiando na palavra do Senhor,
como fizeram os discipulos quando o
Senhor os enviou.

49. Este foi o convite que o beato Jodo
Paulo II fez aos catolicos ao terminar
0 ano 2000. “No inicio do novo
milénio quando (...) um novo
percurso de estrada se abre para a
Igreja, ressoam no nosso coracgao as
palavras com que um dia Jesus,
depois de ter falado as multiddes a
partir da barca de Simdo, convidou o
Apostolo a «fazer-se ao largo» para a
pesca: « Duc in altum » ( Lc 5,4).
Pedro e os primeiros companheiros
confiaram na palavra de Cristo e
lancaram as redes. «Assim fizeram e



apanharam uma grande quantidade
de peixe» ( Lc 5,6)” [89] .

Essa cena, que o nosso Padre
meditou e pregou frequentemente ao
longo da sua vida, nos a
contemplamos de modo muito
imediato na leitura evangélica da
Missa em honra de sdo Josemaria.
Convido vocés a meditarem
novamente cada versiculo com
calma, porque também agora, como
nos tempos de Jesus, a multiddo sofre
da fome de escutar a palavra de
Deus.

O Senhor subiu a barca de Pedro
para que a sua palavra chegasse até a
multiddo; logo depois pediu a
colaboracdo material de Siméo e dos
outros discipulos, naquela ocasiao
para remarem mar adentro, e,
depois, em tantas ocasides para que a
sua mensagem se estendesse mais e
mais. Concretiza-se, por um lado,
esse primeiro modo de participar na



missdo evangelizadora: proporcionar
a Igreja — como Pedro com a sua
pobre barca — os recursos materiais
necessarios para trabalhar com mais
eficacia pelo bem das almas. Mas néo
basta esse esforco. O Senhor pede-
nos que contribuamos pessoalmente
para o apostolado, cada um segundo
a sua propria situacao pessoal,
aproveitando as suas possibilidades
com plena generosidade. Existe uma
grande urgéncia de mulheres e de
homens seriamente empenhados na
fascinante tarefa levar as almas até
0s pés de Cristo, como 0s primeiros
discipulos.

A pesca milagrosa é-nos apresentada
como sinal de eficacia apostolica da
obediéncia a palavra do Mestre. Apos
ter ensinado a doutrina a multidao,
Jesus volta-se para Pedro e os outros,
dizendo-lhes: mar adentro e lancem
as redes para a pesca (Lc 5, 4). Simao
obedece a ordem do Senhor, apesar
da sua recente experiéncia negativa



em conseguir resultados, e entao -
por meio dessa docilidade - realiza-
se 0 milagre: recolheram uma grande
quantidade de peixes (Lc 5, 6).

“Duc in altum! Estas palavras
ressoam hoje aos nossos ouvidos,
convidando-nos a lembrar com
gratiddo o passado, a viver com
paixdo o presente, abrir-se com
confianca ao futuro: «Jesus Cristo é o
mesmo, ontem, hoje e sempre» ( Hb
13, 8)” [90] .

Também quero lembrar aqui, pela
sua atualidade, aquilo que Bento XVI
pregou no inicio solene do seu
servico pastoral na Sede de Pedro:
“Também hoje é dito a Igreja e aos
sucessores dos apostolos que se
facam ao largo no mar da historia
e que lancem as redes, para
conquistar os homens para o
Evangelho para Deus, para Cristo,
para a vida (...). Nos homens
vivemos alienados, nas aguas



salgadas do sofrimento e da morte;
num mar de obscuridade sem luz.
A rede do Evangelho tira-nos para
fora das aguas da morte e conduz-
nos ao esplendor da luz de Deus,
na verdadeira vida. E
precisamente assim na missao de
pescador de homens, no
seguimento de Cristo, é necessario
conduzir os homens para fora do
mar salgado de todas as alienacdes
rumo a terra da vida, rumo a luz
de Deus. E precisamente assim: nés
existimos para mostrar Deus aos
homens. E so onde se vé Deus,
comeca verdadeiramente a vida.
S0 quando encontramos em Cristo
0 Deus vivo, conhecemos o que € a
vida” [91] .

Empregar todos os meios

50. A condic¢do indispensavel e
primaria para obter frutos
apostolicos € — volto a insistir —
cultivar a vida de fé, que se traduz



em recorrer aos meios sobrenaturais.
Se frequentarmos a amizade com
Jesus na oragao pessoal, se formos
aos sacramentos da Confissdo e da
Eucaristia, se tratarmos a Nossa
Senhora, aos Anjos e aos santos,
nossos intercessores diante de Deus,
contribuiremos como colaboradores
eficazes para essa pesca divina, na
qual o Senhor Jesus quer que
trabalhemos. Para isso, seguindo o
exemplo do Mestre, devemos querer
bem, sinceramente, os amigos, 0s
companheiros de trabalho, todas as
almas, refletindo assim o manddtum
novum, o mandamento novo, pelo
qual o Salvador diz que os outros
conhecerdo que somos seus
discipulos (cf. Jo 13, 34-35).

Além disso, o Senhor deseja que
coloquemos a seu servigo os meios
materiais de que dispusermos.
Podemos deduzir isso do
ensinamento da primeira leitura da
Missa de sdo Josemaria. Depois de



haver criado o mundo com a sua
onipoténcia, e — com especial amor —
0 primeiro homem e a primeira
mulher, o Senhor Deus plantou um
jardim no Eden, a oriente, e pos ali o
homem que tinha formado (...), para
que trabalhasse e o cultivasse (Gn 2,
8-15).

Essa passagem da Escritura ficou
profundamente gravada na mente do
fundador do Opus Dei. Desde o
momento em que o Senhor lhe fez
ver a sua Vontade, entendeu que,
nessas palavras do livro de Génesis,
se encontrava uma das luzes de Deus
para cumprir a obrigacdo de
santificar o trabalho e de se
santificar através do trabalho. E
decisivo o exemplo de Jesus, que
durante trinta anos ocupou-se em
um trabalho profissional na oficina
de Nazaré, evidenciando o dever de
usar também os meios humanos para
a instauracdo do Reino de Deus.



Em qualquer atividade apostolica é
necessario que confiemos, sobretudo,
na ajuda de Deus e, por sua vez, que
utilizemos para essa finalidade os
meios materiais. As iniciativas do
Opus Dei, por exemplo, necessitam
das oracoes e da colaboracdo de
muitas pessoas. E assim, com a graca
de Deus e a generosa contribuicdo da
piedade, do sacrificio, da esmola, de
tantas pessoas de condicdes sociais
muito diferentes, consegue-se
realizar, em servico da Igreja em
todo o mundo, uma tarefa
evangelizadora cada vez mais ampla.

Sdo Josemaria sugeria-nos que nos
perguntassemos diariamente: o que
eu fiz hoje para aproximar alguns
dos meus conhecidos de Nosso
Senhor? Em alguns momentos, essa
urgéncia se manifestara por meio de
uma conversa orientadora; de um
convite para a pessoa se aproximar
do sacramento da Peniténcia; de um
conselho que ajude a compreender



melhor algum aspecto da vida crista.
Santo Ambrésio, comentando a
recuperacdo da fala por parte de
Zacarias, pai de Jodo Batista (cf. Lc 1,
64), escreve: “Com razao a lingua
logo se soltou, porque a fé desatou o
que a incredulidade tinha

atado” [92] . A fé, quando é viva, nos
solta a lingua para dar testemunho
de Cristo através do apostolado de
amizade e confidéncia. E também é
sempre necessario o oferecimento
generoso da oracdo e da peniténcia
pessoais, do trabalho bem acabado;
esses sdo o0s instrumentos mais
importantes que devemos empregar,
para atingir os objetivos apostdlicos.

A MODO DE CONCLUSAO

51. Antes de concluir, gostaria de
sugerir trés metas para fortalecer
nos proximos meses a nossa "vida de
fé": a piedade eucaristica, o trato com
o Espirito Santo, a devogao a
Santissima Virgem. Cada um, cada



uma, com a ajuda da direcgao
espiritual, podera adapta-las as suas
circunstancias pessoais.

Piedade eucaristica

52. Bento XVI, na Carta apostolica
Porta fidei, exp0e o seu desejo de que
0 Ano da Fé “suscite, em cada
crente, o anseio de confessar a fé
plenamente e com renovada
conviccdo, com confianca e
esperanca” . E enfatiza: “sera uma
ocasido propicia também para
intensificar a celebracdo da fé na
liturgia, particularmente na
Eucaristia, que é «a meta para a
qual se encaminha a acdo da Igreja
e a fonte de onde emana toda a sua
forca» ( Sacrosanctum Concilium,
10) . Simultaneamente esperamos
que o testemunho de vida dos
crentes cresca na sua
credibilidade. Descobrir
novamente os conteudos da fé
professada, celebrada, vivida e



rezada e refletir sobre o proprio
ato com que se cré, é um
compromisso que cada crente deve
assumir, sobretudo neste

Ano” [93] .

Durante o ano de 2012, tém
acontecido ou irdo acontecer alguns
aniversarios particularmente
significativos da historia do Opus
Dei. Penso no centendrio da primeira
Comunhdo de sdo Josemaria, no dia
23 de abril; no vigésimo aniversario
da sua beatificacdo (17 de maio) e no
décimo da sua canonizacao (6 de
outubro), no trigésimo da erec¢ao
pontificia da Prelazia (28 de
novembro)... Estes e outros
momentos da nossa histéria, no
contexto da preparacao e do
desenvolvimento do Ano da Fé,
devem converter-se em ocasides bem
aproveitadas para renovar a nossa
gratiddo e o nosso louvor a
Santissima Trindade. E existe melhor
maneira de fazé-lo que por meio do



Sacrificio de Cristo,
sacramentalmente presente na Santa
Missa?

Ao longo do Ano da Fé , portanto,
devemos dar um novo impulso as
manifestacGes de amor forte, firme, a
Sagrada Eucaristia, mistério “que
retine em si todos os mistérios do
Cristianismo” [94] . Procuremos
viver com mais delicadeza ainda,
com consciéncia pessoal, a nossa
participacdo no unico sacerdocio de
Cristo: todos nos recebemos no
Batismo o sacerddcio comum dos
fiéis; e outros, além disso, ao serem
ordenados sacerdotes, o sacerddcio
ministerial. Convido-os a dar mais
densidade ao exercicio da alma
sacerdotal ao assistir a Santa Missa
ou ao celebra-la; apresentem cada
dia sobre o altar o seu trabalho, as
suas aspiracoes, as suas dificuldades,
as suas tristezas e as suas alegrias.
Jesus Cristo unira todas elas ao seu
Sacrificio e oferecera tudo ao Pai,



convertendo numa oblacao
agradavel a Deus os momentos e as
circunstancias do nosso caminhar
terreno, de modo que seja um
verdadeiro sacrificio de louvor, de
acdo de gracas, de reparacdo pelos
pecados. Dessa forma, sera realidade
a aspiracdo que sdo Josemaria levava
no mais intimo do seu coragdo: que
toda a nossa existéncia, as vinte e
quatro horas do dia, se convertam
numa missa , pela sua estreita unido
com o Sacrificio do Altar.

53. Convido-os para que nestes meses
se multipliquem seus atos de fé na
Presenca real de Jesus Cristo na
Eucaristia. Com que grande amor e
com que profundidade o nosso Padre
se referia ao Santissimo Sacramento!
Durante as suas viagens de
catequese, ao falar desse tesouro da
Igreja, sempre aproveitava a
oportunidade para fazer um
profundo ato de fé. “O Senhor néo
esta apenas no altar. Quando o



sacerdote reserva as espécies
sacramentais do Pdo no Sacrario,
ali fica Jesus Cristo, o Filho de
Santa Maria sempre Virgem, o que
nasceu do seu ventre; o que
trabalhou em Nazaré
caladamente, depois de nascer em
Belém; o mesmo que ensinou, que
padeceu a Paixdo e a Morte na
Cruz, que ressuscitou e subiu aos
Céus” [95] .

Incentivei-os, no inicio do ano de
2012, a repetir a profissdo de fé do
apostolo Tomé: Dominus meus et
Deus meus! (Jo 20, 28 ) . Sugiro
também que, ao contemplar o
Senhor oculto na Sagrada Eucaristia,
Lhe dirijamos estas ou semelhantes
palavras, como sdo Josemaria:
“Senhor, creio que és Tu, Jesus, o
Filho de Deus e de Maria sempre
Virgem, que estas realmente
presente: com o teu Corpo, com o
teu Sangue, com a tua Alma e com
a tua Divindade. Eu te adoro.



Quero ser teu amigo, porque foste
Tu quem me redimiu. Quero ser o
amor para ti, porque Tu és o amor
para mim” [96] .

Filhas e filhos meus, é proprio de
bons filhos parecer-se com tdo bom
pai, com sdo Josemaria, no esforco
por percorrer cuidadosamente o
caminho que ele nos tracou.
Esforcemo-nos por cultivar o desejo
santo de ser a cada dia mais
delicados na piedade eucaristica.
Dediquemos toda a atencdo —
amorosa atencao —, ao
cumprimentarmos Jesus
Sacramentado, ao entrar e sair das
igrejas e dos oratorios dos nossos
Centros. Nao seria logico que lhe
disséssemos frequentemente
palavras de carinho, com o coragdo?
Devemos nos comportar dessa
forma, no local de trabalho,
saboreando jaculatorias e
comunhdes espirituais. E
desagravemos ao ver ou ouvir algo



que signifique uma ofensa ou
negligéncia. Consideremos se as
nossas genuflexdes sdo verdadeira
adoracao.

Sao apenas pinceladas — existem
muitas outras — desse amor
eucaristico proprio de quem quer ser
Opus Dei e fazer o Opus Dei.

Veni, Sancte Spiritus!

54. Invoquemos com fé e esperanca o
Paraclito, para que se renovem
atualmente na Igreja os prodigios do
primeiro Pentecostes. Penso que
sempre ficamos admirados com a
profunda mudanca operada pelo
Espirito Santo nos Doze. Apos
livrarem-se dos seus temores, foram
as ruas, com audacia segura, para
falar de Cristo a todos os que
encontravam. Quando surgiram
grandes dificuldades, recorreram a
oracdo, firmemente apoiados nas
palavras do Senhor, que lhes tinha
prometido uma assisténcia especial



do Consolador nesses momentos (cf.
Jo 14, 15-18, Lc 21, 12-15). E assim, o
livro dos Atos dos Apdstolos relata
que, quando terminaram a sua
oragdo, estremeceu o lugar onde
estavam reunidos e todos ficaram
cheios do Espirito Santo e
proclamavam a palavra de Deus com
audacia (At 4, 31).

O Mestre anunciou aos Apostolos:
Quando vier o Pardclito, o Espirito da
Verdade, ensinar-vos-d toda a verdade
(Jo 16, 13). O Paraclito inspirou os
Apostolos até que, com a morte do
ultimo, foi concluida a Revelacao
realizada por Jesus Cristo. Além
disso, essas palavras de Jesus nos
falam de que néo faltou nem faltara
a assisténcia do Espirito da Verdade a
Igreja de todos os tempos, de modo
especial ao Magistério auténtico; e o
mesmo Consolador conduz a cada
um de nos, se recorremos a Ele, a um
conhecimento cada vez mais
profundo do mistério do Salvador.



Um conhecimento que também é
amor, ja que a caridade é difundida
em nossos coracgoes pelo proprio
Espirito Santo (cf. Rm 5, 5).

55. O Senhor também prometeu que
o Espirito convenceria o mundo do
pecado de ndo crer em Cristo (cf. Jo
16, 8-9). N6s necessitamos dessa
mesma persuasao, isto €, precisamos
crer ainda mais no Senhor, confiar
mais plenamente em Deus, colocar
nEle toda a nossa seguranca, a nossa
alegria, e ndo em nos mesmos, nas
nossas capacidades, nos nossos
recursos.

Pecamos ao Santificador que nos faga
entender essa necessidade, evitando
o risco de cair no pecado de nédo
acreditar totalmente em Jesus, e
roguemos também ao Paraclito que,
com a sua luz e o seu fogo, va-nos
livrando dessa limitacdo, de modo
que a nossa fé e o nosso amor a
Cristo crescam mais e mais. Talvez



possamos meditar e saborear
frequentemente — eu diria,
diariamente — aquelas palavras que,
nos anos 30 do século passado, o
nosso Padre compds como oracgao:
“Vem, 0 Santo Espirito!: ilumina o
meu entendimento, para conhecer
os teus mandatos; fortalece o meu
coragao contra as insidias do
inimigo; inflama a minha
vontade... Ouvi a tua voz, e nao
quero endurecer-me e resistir,
dizendo: depois..., amanhda. Nunc
caepi! Agora! Ndo va acontecer que
o amanha me falte. Oh, Espirito da
verdade e de sabedoria, Espirito
de entendimento e de conselho,
Espirito de gozo e de paz: quero o
que Tu queiras, quero porque
queres, quero como quiseres,
quero quando quiseres...” [97] .

Se aprofundarmos nessas peticdes, a
nossa alma se enriquecera cada vez
mais com a amizade do Paraclito, e
sentiremos, como escreveu sao



Josemaria, a necessidade de tratar
cada uma das Pessoas da Santissima
Trindade, distinguindo-as [98] .

Pecamos também ao Santificador
que ponha nas nossas palavras e nas
nossas acoes esse seu fogo, capaz de
transformar almas. Desejemos
seriamente que nos acenda com a
sua chama, para fazer apostolado por
toda a parte. Rezemos com a fé de
sdo Josemaria: “Ure igne Sancti
Spiritus!”; queima, Senhor, com o
fogo do Espirito Santo.

A devocdo mariana

56. Todas as grandes figuras da
Sagrada Escritura culminam na
Santissima Virgem. Maria destaca
como o exemplo emblematico de
que, para amar a Deus e identificar-
se com Ele, é necessario abandonar-
se livremente a sua Vontade, e
sempre acreditar com mais
profundidade. A Igreja propde-nos
este exemplo de modo especial no



Ano da Fé: “No decorrer deste Ano
serd util convidar os fiéis a se
dirigirem com devocao especial a
Maria, figura da Igreja, que «reune
em si e reflete os imperativos mais
altos da nossa fé»(LG 65). Assim, pois
deve-se encorajar qualquer iniciativa
que ajude os fiéis a reconhecer o
papel especial de Maria no mistério
da salvacdo, a ama-la filialmente e a
seguir a sua fé e as suas virtudes. A
tal fim sera muito conveniente
organizar romarias, celebracdes e
encontros junto dos maiores
Santuarios” [99] .

Em primeiro lugar, procuremos, com
profundo empenho durante este
tempo, alegrarmo-nos mais e mais
com a celebracdo das memadrias
liturgicas de Nossa Senhora, que
partilham o calendario; peco-lhes
que as vivamos verdadeiramente
como festas de familia, nas quais as
criancas se enchem de alegria com o



aniversario da Mae e a honram com
um delicado carinho.

Apresentemos a Santa Maria, com
especial esmero, 0 nosso eu, e o dos
outros e outras, nas visitas aos
santudrios ou ermidas marianas,
quando formos em companhia dos
nossos familiares, amigos ou colegas,
bem unidos ao Santo Padre e aos
seus colaboradores, e também a
todos os outros Pastores da Igreja,
para que se cumpram as intencoes
que levaram Bento XVI a convocar
este Ano da Fé. Existe melhor forma
de expressar esses desejos a Deus do
que recorrer a intercessdo da
Virgem, intimamente associada a
Cristo na Redencgéao?

Apoiados na sua poderosa mediacdo,
pedir-lhe-emos que nos alcance da
Santissima Trindade a graca de que o
mundo e a sociedade retornem a
Deus. Recordo-lhes que, também com
este fim, o nosso Padre insistiu



sempre na urgéncia de cultivar a
contricdo, convencido de que este
modo de rezar se ajusta as limitacdes
e as faltas de generosidade das
almas, a comecar pelas nossas.
Reparemos pelas ofensas e omissoes
pessoais, pelas do povo cristao, pelas
de toda a humanidade.

57. Comentando o cantico da Virgem
Maria, o Magnificat, Bento XVI
afirmava que “Maria deseja que
Deus seja grande no mundo, seja
grande na sua vida, esteja presente
entre todos nds. Nao teme que
Deus possa ser um "concorrente"
na nossa vida, que nos possa tirar
algo da nossa liberdade, do nosso
espaco vital com a sua grandeza.
Ela sabe que, se Deus é grande,
também nds somos grandes. A
nossa vida nao é oprimida, mas
elevada e alargada: justamente
entao torna-se grande no
esplendor de Deus” [100] .



Ao recorrer a segura intercessao da
Onipoténcia Suplicante , insistamos
perseverantemente ao Senhor para
que torne eficazes os nossos esforcos,
e os de todos os catdlicos, na nova
evangelizagio da sociedade. E a isso
que nos deve conduzir a este ano,
bedta Maria intercedénte , por
intercessdo da Virgem Maria: a
despertar muitas pessoas da sua fé
adormecida ou deteriorada, e a
suscitar em tantas outras a fé
inexistente. Nao deixemos de
aproveitar todas as ocasides para dar
a conhecer Cristo e a sua doutrina, e
para estender, a servico da Igreja, o
espirito do Opus Dei através de um
apostolado de amizade e confidéncia
mais decidido; de tal forma que
muito mais homens e mulheres, de
todas as condigdes, se incorporem ao
trabalho apostdlico.

58. Examinemos até que ponto
estamos comprometidos — cada uma,
cada um -, diariamente, para



converter em realidade esses desejos.
Sejamos sinceros conosco para
ponderar como estamos
aproveitando as diversas
circunstancias no ambito das
relacgdes sociais — também os fins de
semana, as férias, os necessarios
momentos de descanso — para chegar
mais longe , para conhecer e servir a
mais pessoas; em poucas palavras:
COMOo semeamos as ruas, e outros
lugares, com oracgao apostdlica,
proselitista.

A Virgem Santissima é Mestra da fé.
“Do mesmo modo que o patriarca do
Povo de Deus, também Maria, ao
longo do caminho do seu fiat filial e
materno, «esperando contra toda a
esperanca, acreditou».
Especialmente ao longo de algumas
fases deste seu caminhar, a béncao
concedida «aquela que acreditou»
tornar-se-4 manifesta com particular
evidéncia” [101] . Este periodo da
histéria da Igreja, que estamos



percorrendo, deve se caracterizar
profundamente pela presenca
maternal de Nossa Senhora. “A sua
excepcional peregrinacdo da fé
representa um ponto de referéncia
constante para a Igreja, para as
pessoas singulares e para as
comunidades, para os povos e para
as nacoes e, em certo sentido, para
toda a humanidade” [102] .

59. Apos a Ascensao de Jesus Cristo
ao Céu, os primeiros discipulos
aguardaram a vinda do Espirito
Santo, no Cendculo de Jerusalém,
reunidos com Maria. Rezar com a
Virgem e por meio da Virgem € a
mais firme garantia de que seremos
prontamente ouvidos. Por isso
devemos recorrer & Mae de Deus e
Mae nossa em todas as tarefas
apostolicas. Renovemos isso agora
com palavras de sdo Josemaria:

“Santa Maria, Regina
Apostolorum, rainha de todos os



que suspiram por dar a conhecer o
amor de teu Filho: tu, que
entendes tdo bem as nossas
misérias, pede perddo por nossa
vida; pelo que em nds podia ter
sido fogo e foi um punhado de
cinzas; pela luz que deixou de
iluminar; pelo sal que se tornou
insipido. Mdae de Deus, Onipoténcia
Suplicante: traze-nos, junto com o
perddo, a for¢ca para vivermos
verdadeiramente de fé e de amor,
para podermos levar aos outros a
fé de Cristo” [103] .

Com todo o carinho, abenc¢oa-vos
vosso Padre

+ Javier

Roma, 29 de setembro de 2012.

[1] Bento XVI, Carta apost. Porta fidei,
11-10-2011, n. 2.



[2] Sdo Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
n. 4.

[3] Bento XVI, Carta apost. Porta fidei,
11-10-2011, n. 3.

[4] Cfr. Congregacao para a Doutrina
da Fé, Nota pastoral, 6-1-2012, III, 3.

[5] Ibid ., 11, 5.

[6] Veneravel Alvaro del Portillo,
Carta , 25-12-1985, n. 4.

[7] Sdo Josemaria, Carta 28-03-1973 ,
n. 18.

[8] Beato Jodo Paulo II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-06-2003, n. 46.

[9] Ibid .

[10] S&o Josemaria, Instrugdo ,
maio-1935/14-11-1950, nota 231.

[11] Beato Jodo Paulo II, Exhort.
apost. Ecclesia in Europa , 28-VI-2003,
n.47.



[12] S&o Josemaria, Carta 28-03-1973 ,
n. 4.

[13] S&o Josemaria, Carta 19-03-1954 ,
n. 27.

[14] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 186.

[15] Beato Jodo Paulo II, Discurso,
9-9-1995.

[16] S&o Josemaria, Carta 24-10-1965 ,
n. 13.

[17] S&o Justino, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minucio Félix, Octavio , n. 38 (PL
3, 357).

[19] Beato Jodo Paulo II, Carta apost.
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 7-IV-1974.



[21] Bento XVI, Homilia, 21-8-2005.
[22] Ibidem .

[23] Santo Agostinho, Confissdes, I, 1,
3(CCL 27,1).

[24] S0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 2-6-1974.

[25] Bento XVI, Homilia na
solenidade da Epifania, 6-1-2007.

[26] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 33.

[27] Beato Jodo Paulo II, Cruzando o
limiar da esperanca , p. 116.

[28] S0 Josemaria, Discurso no ato
de investidura de doutores “honoris
causa” pela Universidade de
Navarra, 7-10-1967.

[29] S&o Josemaria, Caminho , n. 944.

[30] S&o Josemaria, Discurso no ato
de investidura de doutores “honoris



causa” pela Universidade de
Navarra, 9-5-1974.

[31] Beato Jodo Paulo II, Carta enc.
Fides et ratio , 14-09-1998, n. 17.

[32] S&o Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
12.

[33] Beato Jodo Paulo II, Carta apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
51.

[34] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da Unido Europeia,
30-3-2006.

[35] Ibid .

[36] Veneravel Alvaro del Portillo,
Carta, 1-1-1994.

[37] S&o Josemaria, Caminho , n. 493.

[38] Sdo Gregorio Nazianzeno,

Oracgdo 11, 71 (PG 35, 479); cit. por
Beato Jodo Paulo II, Exhort. apost.
Pastores gregis , 16-10-2003, n. 12.



[39] S&o Josemaria, Carta 28-3-1973,
n. 10.

[40] Bento XVI, Discurso aos
participantes em um curso sobre o
foro interno, 9-3-2012.

[41] S&o Josemaria, Caminho, n. 121.

[42] Sdo0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 20-5-1973.

[43] S&o Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 26.

[44] Ibid ., n. 27.

[45] Bento XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-10-2011, n. 6.

[46] Missal Romano, Oracao
Eucaristica I.

[47] Beato Jodo Paulo 11, Carta sobre a
peregrinacdo aos lugares
relacionados com a Historia da
Salvagado , 29-6-1999, n. 5.



[48] Bento XVI, Carta apost. Porta
fidei, 11-10-2011, n. 13.

[49] Ibid .

[50] S&o Josemaria, Instrugdo ,
19-3-1934, n. 45.

[51] S&o Josemaria, Forja, n. 235.

[52] Bento XVI, Carta apost. Porta
fidei, 11-10-2011, n. 9.

[53] Ibid .
[54] Ibid ., n. 10.
[55] Ibid .

[56] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa,n. 144.

[57] S&o Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.

[58] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
da festa da Conversdao de Sdo Paulo ,
25-1-2006.



[59] S&o Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34,

[60] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 6-5-1968.

[61] S&0 Josemaria, Notas de uma
meditacéo, 21-11-1954.

[62] Beato Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 24-4-1991.

[63] Ibid .

[64] S&o Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
35.

[65] Santo Anselmo, Proslogium ,
prceem. (PL 158, 225).

[66] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 21-3-2007.

[67] Ibid .

[68] Ibid . A citacdo de Tertuliano esta
em Sobre o véu das virgens , 1,1 (PL 2,
889).



[69] IDbib .

[70] Santo Inacio de Antioquia, Carta
aos Romanos IV, 1 (Funk I, 216).

[71] S&o Josemaria, Forja, n. 518.
[72] Bento XVI, Homilia , 26-3-2006.

[73] S&o Josemaria, Notas de uma
meditacao, 28-V-1964.

[74] S&o Josemaria, Caminho , n. 81.

[75] S&o Josemaria, Carta 31-5-1954,
n. 29.

[76] Beato Jodo Paulo II, Carta apost.
Tértio millénnio adveniénte ,
10-11-1994, n. 45.

[77] Ibid .

[78] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 8-12-1971.



[79] Beato Jodo Paulo II, Homilia na
Missa de canonizagdo de Sao
Josemaria , 6-10-2002.

[80] S&o Josemaria, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-11-1930.

[81] S&o Josemaria, 28-7-1930, em
Apontamentos intimos , n. 75.

[82] S&o Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
83.

[83] Sdo Josemaria , Santo Rosario ,
IV mistério g0zoso.

[84] Ibid ., II mistério doloroso.

[85] S&o Josemaria, Carta 29-9-1957 ,
n. 16.

[86] S&o Jodo Criséstomo, Homilias
sobre o evangelho de sdo Mateus , 46,
2 (PG 58, 478).

[87] Sdo Jodo Criséstomo, cit. por sdo
Tomas de Aquino, Suma Teologica,
I11, q. 40, a. 1 ad 2.



[88] S&o Joao Criséstomo, Homilias
sobre o evangelho de sdo Mateus , 15,
7 (PG 57,231).

[89] Beato Jodo Paulo II, Carta apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
1.

[90] Ibid .

[91] Bento XVI, Homilia no comec¢o do
Pontificado, 24-4-2005.

[92] Santo Ambrdsio, Exposi¢do do
Evangelho segundo sdo Lucas , 11, 32
(CCL 14, 45).

[93] Bento XVI, Carta apost. Porta
fidei, 11-10-2011, n. 9.

[94] S&o Josemaria, Questdes atuais
do cristianismo, n. 113.

[95] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 11-11-1972.

[96] S&0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 22-11-1972.



[97] S&o Josemaria, Oragao
manuscrita, ano 1934.

[98] Cf. Sdo Josemaria, Amigos de
Deus, n. 306.

[99] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Nota pastoral, 6-1-2012, I, 3.

[100] Bento XVI, Homilia na
solenidade da Assungdo, 15-8-2005.

[101] Beato Jodo Paulo II, Carta enc.
Redemptoris Mater , 25-3-1987, n. 14.

[102] Ibid. , n. 6.

[103] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa,n. 175.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-sobre-o-ano-da-fe/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/

	Carta do Prelado sobre o Ano da Fé

