
opusdei.org

Carta do Prelado
sobre o Ano da Fé

O Prelado do Opus Dei escreveu
uma extensa carta por ocasião
do Ano da Fé. Assinala a
necessidade de uma nova
evangelização, assim como a
exigência de conhecer e
professar a própria fé, unindo-
se a Cristo pela oração.

29/09/2012

CARTA PASTORAL POR OCASIÃO DO
“ANO DA FÉ”



D. Javier Echevarría, Prelado do Opus
Dei

Roma, 29 de setembro de 2012

ÍNDICE

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZAÇÃO

VOLTAR ÀS RAÍZES DO EVANGELHO

Exemplo dos primeiros cristãos

É questão de fé

Um firme ponto de apoio

ALGUNS CAMPOS PRIORITÁRIOS

A pesquisa e o ensino

Harmonia entre fé e razão

A moralidade pública

A instituição familiar

CONHECER E PROFESSAR A FÉ



Exemplos de fé

O exemplo de São Josemaria

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude

FORMAÇÃO DOUTRINAL

Formação na doutrina da Igreja

 Aprofundar na doutrina da fé

A UNIÃO COM CRISTO ATRAVÉS DA
ORAÇÃO E DO SACRIFÍCIO

A união com Cristo na Cruz

Nas chagas de Cristo

Recorrer ao Espírito Santo

A arma da oração

O sal da mortificação

A TAREFA APOSTÓLICA

Cada um no seu lugar



Como o fermento na massa

Mar adentro!

Empregar todos os meios

A MODO DE CONCLUSÃO

Piedade eucarística

Veni, Sancte Spíritus!

A devoção mariana

* * *

Queridíssimos: que Jesus os guarde!

1. Todos experimentamos uma
grande alegria com a Carta
apostólica Porta Fidei, em que o Papa
anunciava o Ano da Fé. Bento XVI
não poupou esforços para apresentar
os conteúdos fundamentais do
Evangelho, com uma linguagem
acessível aos homens do século XXI.
E nessa linha, por ocasião do
quinquagésimo aniversário do início



do Concílio Vaticano II, convocou
para 11 de outubro de 2011 um Ano
da Fé, que terá início no próximo 11
de outubro e se concluirá na
Solenidade de Cristo Rei, em 24 de
novembro de 2013. O início deste ano
coincide com o vigésimo aniversário
da Constituição Apostólica Fidei
depositum , com a qual o beato João
Paulo II ordenou a publicação do 
Catecismo da Igreja Católica, um
texto de extraordinário valor para a
formação pessoal e para a catequese
que devemos desenvolver
incessantemente em todos os
ambientes.

O Ano da fé apresenta-se, portanto,
como uma nova chamada a cada um
dos filhos da Igreja, para que
tomemos consciência viva da fé,
esforcemo-nos em conhecê-la melhor
e colocá-la fielmente em prática e, ao
mesmo tempo, empenhemo-nos em
divulgá-la, comunicando o seu
conteúdo – com o testemunho do



exemplo e da palavra – para as
inúmeras pessoas que não conhecem
Jesus ou que não O tratam.

O Santo Padre lamenta que um
grande número de cristãos – também
entre aqueles que se consideram
católicos – “sintam maior
preocupação com as
consequências sociais, culturais e
políticas da fé do que com a
própria fé, considerando esta
como um pressuposto óbvio da sua
vida diária. Ora um tal
pressuposto não só deixou de
existir, mas frequentemente acaba
até negado. Enquanto, no passado,
era possível reconhecer um tecido
cultural unitário, amplamente
compartilhado no seu apelo aos
conteúdos da fé e aos valores por
ela inspirados, hoje parece que já
não é assim em grandes setores da
sociedade em virtude de uma
profunda crise de fé que atingiu
muitas pessoas” [1] .



2. Estas considerações não são novas.
Por mais paradoxal que possa
parecer, já desde a conclusão do
Concílio Vaticano II entrevia-se o
perigo de que, em amplos setores da
Igreja, o entusiasmo gerado por essa
Assembleia pudesse ficar em meras
palavras, sem afetar profundamente
a vida dos fiéis; ou que até, por causa
de equivocadas interpretações e
aplicações dos ensinamentos
conciliares, o genuíno espírito cristão
fosse sendo erroneamente
assimilado ao espírito do mundo, em
vez de elevar o mundo à ordem
sobrenatural.

Todos os que vivemos aqueles
tempos lembramo-nos da dor com
que Paulo VI – uma vez finalizado o
Concílio – lamentava-se com
frequência diante da grande crise de
fé, de disciplina, de liturgia, de
obediência, que se abatia sobre esses
setores da Igreja. São Josemaria fazia
eco a essa preocupação do Santo



Padre e, numa carta aos seus filhos,
escrita pouco antes do encerramento
do Concílio, declarava: “Vocês
conhecem o amor com que
acompanhei durante estes anos os
trabalhos do Concílio, cooperando
com a minha oração e, em mais de
uma ocasião, com o meu trabalho
pessoal. Conhecem também o meu
desejo de ser e de que vocês sejam
fiéis às decisões da Hierarquia da
Igreja até nos menores detalhes,
atuando já não como súditos de
uma autoridade, mas com piedade
de filhos, com o carinho de quem
se sente e é membro do Corpo de
Cristo. Também não lhes ocultei a
minha dor diante da conduta
daqueles que não viveram o
Concílio como um ato solene da
vida da Igreja e uma manifestação
do atuar sobrenatural do Espírito
Santo, mas como uma
oportunidade de afirmação
pessoal, para dar rédea solta às
suas opiniões ou, ainda pior, para



causar dano à Igreja. O Concílio
está terminando: repetidas vezes
foi anunciado que esta será a
última sessão. Quando a carta que
agora lhes escrevo chegue às suas
mãos, terá já começado o período
pós-conciliar, e o meu coração
treme ao pensar que possa ser
ocasião para novas feridas no
corpo da Igreja. Os anos
posteriores a um Concílio são
sempre anos importantes, que
exigem docilidade para aplicar as
decisões adotadas, que exigem
também firmeza na fé, espírito
sobrenatural, amor a Deus e à
Igreja de Deus, fidelidade ao
Romano Pontífice” [2] .

Não havia o menor assomo de
pessimismo em São Josemaria, ao
falar dessa forma; queria enfatizar
que, naquela situação e em todas as
circunstâncias, fazem falta homens e
mulheres de fé.



3. Apesar dos esforços do Magistério
no último meio século, e do
testemunho fiel de um grande
número de pessoas, entre as quais
não faltaram santos, a desorientação
estendeu-se por todo o mundo. O
Papa escreve: “Não podemos aceitar
que o sal se torne insípido e a luz
fique escondida (cf. Mt 5, 13-16).
Também o homem contemporâneo
pode sentir de novo a necessidade
de ir como a samaritana ao poço,
para ouvir Jesus que convida a crer
n’Ele e a beber na sua fonte, donde
jorra água viva (cf. Jo 4, 14).
Devemos readquirir o gosto de nos
alimentarmos da Palavra de Deus,
transmitida fielmente pela Igreja,
e do Pão da vida, oferecidos como
sustento de quantos são seus
discípulos (cf. Jo 6, 51). De fato, em
nossos dias ressoa ainda, com a
mesma força, este ensinamento de
Jesus: «Trabalhai, não pelo
alimento que perece, mas pelo
alimento que perdura e dá a vida



eterna» ( Jo 6, 27). E a questão,
então posta por aqueles que O
escutavam, é a mesma que
colocamos nós também hoje: «Que
havemos nós de fazer para realizar
as obras de Deus?» ( Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus:
«A obra de Deus é esta: crer
n’Aquele que Ele enviou» ( Jo 6, 29).
Por isso, crer em Jesus Cristo é o
caminho para se poder chegar
definitivamente à salvação” [3] .

4. O Ano da Fé oferece-nos uma
excelente oportunidade para
aprofundar no tesouro divino que
recebemos e, com a graça de Deus,
para espalhar essa virtude em ondas
concêntricas que cheguem muito
longe; é-nos dada uma excelente
oportunidade para dar um forte
impulso à nova evangelização que o
mundo necessita, começando pela
nossa melhora diária, com fatos, no
trato com as três Pessoas da
Santíssima Trindade, amparando-nos



precisamente na fé que tiveram
Maria e José, a quem São Josemaria
tanto contemplou e admirou, para
dar passos na sua identificação com
Cristo, com a Vontade divina. Se
quisermos levar as almas a se
aproximarem de Deus, devemos
falar-lhes, antes de mais nada, com a
nossa vida de cristãos.

Sabemos que o nosso Padre punha os
olhos de modo incessante nos
Apóstolos, nos primeiros cristãos.
Nos Doze e nas primitivas
comunidades de homens e mulheres
que seguiram a Cristo, brilhava
intensamente a segurança da sua fé
em Cristo, nos seus ensinamentos.
Eles souberam e quiseram examinar
com detalhe os passos do Redentor
pelos caminhos da humanidade. Não
é exagero pensar que reteriam, com
muita força, as múltiplas ocasiões
nas quais Jesus pedia aos doentes,
aos aleijados, a eles próprios, que
acudissem a Ele com fé, que



rezassem ou pedissem com fé. É
também evidente que eles
manteriam bem gravada na alma
aquela repreensão paterna, clara, a
respeito da sua falta de fé,
precisamente antes de lhes confiar
que fossem pelo mundo inteiro para
levar a Boa Nova (cf. Mc 16, 14-15).

É patente que os primeiros cristãos
eram conscientes de que também a
elas e a eles –os muitos testemunhos
que nos transmitiram com o seu
comportamento são maravilhosos –
correspondia-lhes acreditar
firmemente na graça do Céu, para
cumprir o mandato de difundir os
ensinamentos do Mestre.

Os Doze, e aqueles primeiros irmãos
e irmãs nossos, foram conscientes de
que essa virtude, tão exigida pelo
Filho de Deus, abria caminho à
esperança de que o plano redentor se
cumpriria. Ao mesmo tempo, o seu
amor e a sua gratidão ao Deus Uno e



Trino tornavam-se cada dia mais
firmes, mais apostólicos, isto é,
capazes também de arrastar para a
Verdade pessoas de todos os
ambientes e profissões.

5. Filhas e filhos meus, o mesmo
ocorre agora, porque os meios –
como São Josemaria repetia-nos – são
os mesmos: o Evangelho – vivido! – e
o crucifixo.

Apregoemos constantemente que
redescobrir a alegria e a segurança
da fé é obrigação da Igreja universal,
de toda a Igreja: portanto, não é
apenas tarefa dos pastores, mas diz
respeito a todos os fiéis.
Logicamente, os pastores devem ir
na frente, com o seu exemplo e as
suas exortações, como escreve o Papa
no motu proprio com o qual
convocou este tempo especial na
Igreja; mas convida também todos a
assumir essa exigência de transmitir



aos outros o tesouro da pregação de
Jesus Cristo.

A Congregação para a Doutrina da
Fé, numa nota do passado 6 de
janeiro, aconselha aos bispos dedicar
uma carta pastoral a este tema, tendo
em conta as circunstâncias
específicas da porção dos fiéis que
lhes estão confiados [4] . É o que eu
pretendo fazer com estas linhas, que
não têm outra finalidade senão
transmitir um estímulo a mais para
que cada um, por conta própria e
também em comunhão com os
outros, admire novamente a beleza
dessa fé que recebeu de Deus, a
coloque em prática na sua vida
diária e a propague sem respeitos
humanos.

Esse documento também afirma que
“os santos e os bem-aventurados são
as verdadeiras testemunhas da
fé” [5] ; por esta razão, recomenda
aos Pastores que se esforcem em dar



a conhecer a vida e a doutrina de
tantos santos. Nada mais
consequente, portanto, que nestas
páginas eu me inspire com
frequência nos ensinamentos
escritos e orais de São Josemaria,
amadíssimo fundador do Opus Dei,
um santo que, pelos frutos que
produziu, mostra-nos a adesão total
com que confiou em Deus.

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZAÇÃO

6. A humanidade tem caminhado e
sempre caminhará, também agora,
com fome da palavra e do
conhecimento de Deus, ainda que
muitas pessoas não sejam
conscientes desta profunda
necessidade das suas almas. E ao nos
conceder o dom da fé, o Senhor
incumbe-nos do dever de nos
despertarmos e de despertar aqueles
que se encontram mergulhados
nesse sono de morte, de ineficácia. O 



Ano da Fé, que se inaugura no marco
da Assembleia do Sínodo dos Bispos
dedicada à nova evangelização,
significa um incentivo a mais para
todos. É hora de acelerar o passo, da
mesma forma como fazem os
corredores quando se aproximam da
linha de chegada de uma corrida.

Tenho muito viva a memória de
como o Venerável Servo de Deus
Álvaro del Portillo alentava-nos a
participar pessoalmente na tarefa da
nova evangelização. Já no Natal 1985,
escreveu uma carta pastoral com
sugestões para colaborar mais
intensamente na recristianização de
alguns países, nos quais se
manifestava principalmente um
enfraquecimento progressivo da vida
cristã. Advertia contra o novo
paganismo procedente dessas nações
mais desenvolvidas
economicamente, que – como nos
alertava – se caracterizava, como
agora, “pela busca do bem-estar



material a qualquer preço, e pelo
correspondente esquecimento –
melhor seria dizer medo, autêntico
pavor – de tudo o que possa causar
sofrimento” [6] .

A essa enorme tarefa apostólica,
somou-se a necessidade de atender
também os povos e as sociedades da
Europa central e oriental que, por
décadas, estiveram submetidos ao
jugo do materialismo comunista, e
que – com um prolongado e
silencioso martírio – foram suporte
da liberdade dos outros.

Todos os dias devemos renovar o
desejo de pôr Cristo no cume e nas
entranhas das realidades humanas.
Para isso, é necessário crescer no
trato pessoal com Deus e na entrega
aos outros, contribuindo com o nosso
grãozinho de areia – a entrega diária
total – para a construção de um
mundo renovado pela graça e pelo
sal do Evangelho, que o Senhor



confiou aos seus discípulos. Se
alguma vez o pessimismo tentasse
entrar na alma, por não vermos de
imediato o fruto dos nossos esforços,
deveríamos jogar para longe essa
desesperança, porque não somos nós
– que valemos tão pouco, estamos tão
cheios de defeitos – que devemos
levar adiante os planos divinos.
Diferentes textos das Escrituras, nas
suas múltiplas alusões, confirmam-
nos que inter médium montium
pertransíbunt aquæ (Sl 103/104, 10).
Essa certeza contrapõe-se até ao
menor sinal de desalento, ainda que
os obstáculos possam atingir grandes
alturas; e este é o caminho oportuno
para que cheguemos ao Céu, certos
de que as águas divinas purificam e
também impulsionam todas as
nossas limitações para chegar a estar
com Deus.

7. Vêm-me à mente umas palavras de
São Josemaria, escritas pouco antes
da sua partida para a casa do céu. Ao



contemplar a crise de fé, de virtudes
e de valores que já então – era o ano
de 1973 – se havia instaurado em
muitos ambientes, manifestava cheio
de sentido sobrenatural e de zelo
apostólico: “Nos momentos de
profundas crises na história da
Igreja, nunca foram muitos
aqueles que, permanecendo fiéis,
reuniram – além da necessária
preparação espiritual e doutrinal
– os recursos morais e
intelectuais, para opor uma
decidida resistência aos agentes
da maldade. Mas esses poucos
cumularam novamente de luz, a
Igreja e o mundo” [7] . Devemos
ocuparmo-nos de que muitas
mulheres e muitos homens acolham
a vida da graça, e se amparem e se
robusteçam neste refúgio.

A nova evangelização é
particularmente urgente na Europa e
nos países mais desenvolvidos. Na
Exortação apostólica Ecclesia in



Europa, o beato João Paulo II
retratava a situação religiosa da
sociedade no velho continente.
Apesar de que a sua intenção fosse
agrupar as conclusões da Assembleia
especial do Sínodo dos Bispos da
Europa, as suas afirmações podem
ser aplicadas em grande parte a
muitos outros lugares. Na verdade,
depois de vinte séculos, mesmo em
países com grande tradição cristã,
“aumenta o número das pessoas não
batizadas, seja pela consistente
presença de imigrantes que
pertencem a outras religiões, seja
também porque famílias de tradição
cristã não batizaram os filhos” [8] . A
conclusão do Papa reconhecia que,
“com efeito, a Europa faz parte já
daqueles espaços tradicionalmente
cristãos, onde, além de uma nova
evangelização, se requer em
determinados casos uma primeira
evangelização” [9] . Primeira
evangelização e nova evangelização:
duas maneiras de anunciar o



Evangelho que a situação da Igreja e
do mundo nos exige hoje.

8. A realidade de ser “missionário –
com missão – e não ser chamado
de missionário”, à qual São
Josemaria se refere no n. 848 de 
Caminho, situa-se naquele momento
da missão, radical e original – como o
meu Pai me enviou, assim Eu vos
envio (Jo 20, 21) –, que configura as
formas históricas que a missão de
Cristo tomará na vida da Igreja:
desde o cuidado da vida de fé dos
católicos (pastoral, fraternidade), até
a proclamação de Cristo Salvador aos
gentios (primeiro anúncio,
evangelização), desde o trato
fraternal com os cristãos não
católicos para levá-los à plena
comunhão (ecumenismo), ao novo
anúncio de Cristo e da sua doutrina
aos batizados que o abandonaram e
rejeitam a sua doutrina (nova
evangelização). Os fiéis do Opus Dei,
a partir da sua plena secularidade,



estão chamados a assumir essas
diferentes dimensões da única
“missão” da Igreja.

São Josemaria repetia
insistentemente: “Somos
missionários, com missão, sem nos
chamarmos missionários.
Missionários, tanto nas ruas
asfaltadas de Roma, de Nova
Iorque, de Paris, do México, de
Tóquio, de Buenos Aires, de Lisboa
ou de Madri, de Dublin ou de
Sidney, como no coração da
África” [10] . A necessidade de
comunicar o primeiro anúncio da fé
não está mais limitada aos países
tradicionalmente conhecidos como 
terras de missão, mas, infelizmente,
afeta o mundo inteiro, e esta é a
grande tarefa a que devemos nos
dedicar.

Mas essa responsabilidade não pode
ficar em meras considerações; cada
uma e cada um deve pensar: eu,



como contribuo? E mesmo antes
disso, devemos ponderar como é que
a fé influi na nossa atuação, e
também se sabemos agradecer
diariamente este dom e, como
consequência, se procuramos
transmitir aos outros tão grande
tesouro. Levantemos a nossa alma ao
Senhor, implorando: adáuge nobis
fidem (Lc 17, 5) para que todos
rezemos melhor; adáuge mihi fidem
para trabalhar santificando-me e
santificando os outros, para dar à
minha amizade um contínuo sentido
cristão. Não esqueçamos o ditado de
que o exemplo é o melhor pregador,
seguindo os passos de Jesus Cristo,
que cœpit fácere et docére (cf. Act 1,
1), começou a fazer e a ensinar.

Convençamo-nos de que, nos lugares
mais diversos, “é necessário um
renovado anúncio, mesmo para quem
já está batizado . Muitos (...)
contemporâneos pensam que sabem
o que é o cristianismo, mas



realmente não o conhecem.
Frequentemente ignoram até mesmo
os elementos e os conceitos
fundamentais da fé” [11] , e temos
que enfrentar esse desafio com a
nossa vida e a nossa formação
doutrinal. Sem cair no pessimismo,
consideremos que a missão
apostólica, a que o Senhor urge os
cristãos, os que nos sabemos filhos
de Deus, adquire em nosso tempo
tonalidades diferentes, dependendo
das circunstâncias do ambiente, do
lugar, das pessoas que cada uma ou
cada um encontra. Em qualquer
caso, temos que colocar quem nos
rodeia ou aqueles com quem
tratamos em contato com Cristo,
fazendo-lhes conhecer ou reconhecer
a face de nosso Redentor, e ajudá-los
a caminharem no seu seguimento,
ainda que devam ir contra a
corrente.

9. Que grande trabalho temos pela
frente! Com humildade, com afã



pessoal de santidade, devemos
aproximar-nos das pessoas, acima de
tudo, com o nosso exemplo. Sejamos
conscientes de que o esforço por nos
comportarmos como cristãos
coerentes – apesar das nossas
misérias pessoais – faz parte da luz
que o Senhor deseja acender no
mundo. Não tenhamos medo de
chocar com o ambiente, nos pontos
incompatíveis com a fé católica,
mesmo que essa atitude possa nos
trazer inclusive prejuízos materiais
ou sociais, “convençam-se, e
suscitem nos outros a convicção,
de que nós, os cristãos, temos de
navegar contra a corrente. Não se
deixem levar por falsas ilusões.
Pensem bem: contra a corrente
andou Jesus, contra a corrente
foram Pedro e os outros
primeiros, e todos os que – ao
longo dos séculos – quiseram ser
discípulos fiéis do Mestre.
Tenham, pois, a firme persuasão
de que não é a doutrina de Jesus



Cristo que deve se adaptar aos
tempos, mas sim os tempos é que
devem abrir-se à luz do
Salvador” [12] .

Por isso, voltando os olhos para o
Redentor, pedindo que nos conceda a
sua paz e a capacidade de perdoar e
amar aqueles que promovem essas
incompreensões, rezemos com
obstinação por aqueles que
obstinadamente pretendem pôr no
pelourinho a Igreja, a Hierarquia, os
católicos. Conscientes da nossa
debilidade pessoal, busquemos
incansavelmente retribuir o mal com
o bem; e, como consequência da
união com Deus, amemos aqueles
que tentam perseguir ou reduzir a
religião à sacristia, à exclusiva esfera
privada.

Por outro lado, se os respeitos
humanos não devem frear o zelo
apostólico, menos ainda nos deve
deter o pensamento real da nossa



pessoal debilidade ou da falta de
meios, porque não confiamos nas
nossas próprias forças, mas na graça
do Céu: Omnia possum in eo, qui me
confórtat (Filipenses 4: 13). A este
respeito, o fundador do Opus Dei
comentava: “Permanecer todos
unidos na oração: esta é (...) a
origem da nossa alegria, da nossa
paz, da nossa serenidade e,
portanto, da nossa eficácia
sobrenatural” [13] . E, em outro
momento, acrescentava: “E que
outros conselhos vos sugiro? Os
recursos de que sempre se
valeram os cristãos que
pretendiam de verdade seguir
Cristo, os mesmos que
empregaram aqueles primeiros
que perceberam o respirar de
Jesus: o trato assíduo com o
Senhor através da Eucaristia, a
invocação filial à Santíssima
Virgem, a humildade, a
temperança, a mortificação dos
sentidos (...) e a penitência” [14] ;



uma fé sólida, bem fundada no
Senhor Onipotente. É difícil explicar
o otimismo e a fortaleza de São
Josemaria, a quem, entre muitos
outros textos, sempre estimularam as
palavras do Salmo: in lúmine tuo
vidébimus lumen (Sl 35/36, 10),
porque – com Ele – todas as trevas
dissipam-se.

VOLTAR ÀS RAÍZES DO
EVANGELHO

10. Muitas vezes, no passado, a
Europa teve de enfrentar difíceis
períodos de transformação e de crise,
mas "sempre os superou, extraindo
seiva nova da reserva inesgotável de
energia vital do Evangelho» [15] .
Estas palavras do beato João Paulo II,
pronunciadas em 1995, confirmam-
nos no caminho que é preciso seguir.
Não há outro: acudir às raízes da
nossa fé para nos impregnarmos da
seiva vivificante que nos transmitem
(é a isso que se dirige a formação



doutrinal que a Obra nos dá) e, a
partir daí, colocar – por toda a parte
– homens e mulheres em contato
vital com Cristo.

São Josemaria afirmava que “viver a
fé é também transmiti-la aos
outros”. Para conseguir isso, é
preciso caminhar com eles. E ao
longo do caminho devemos escutar
as dificuldades que têm em face da
mensagem cristã, entendê-las e
mostrar-lhes que os entendemos, de
tal forma que se sintam
compreendidos e esclarecidos com a
nossa conversa orientadora, e assim,
caminhando com elas ou com eles,
comunicar-lhes com afeto e
amabilidade o Evangelho, a palavra
viva do Senhor; isto é, mostrar-lhes a
maravilha do espírito cristão, que
harmoniza razão e fé e oferece
respostas a todos os interrogantes e
aquieta as preocupações dos
corações humanos, e desse modo
vamos preparando-os para



desejarem os sacramentos e se
disporem a recebê-los.

Em muitos casos, a graça divina terá
de construir nas almas o edifício
sobrenatural desde os alicerces.
Aproveitemos a oportunidade dos
empenhos de fazer o bem e de
solidariedade, que se encontram nas
novas gerações – e não apenas nelas
–, para que descubram o Salvador,
anunciando-lhes a doutrina com dom
de línguas e lançando as bases –
pouco a pouco, por um plano
inclinado – até que adquiram uma
firme vida cristã.

Exemplo dos primeiros cristãos

11. Insisto que, com frequência,
devemos voltar a considerar a
conduta dos Apóstolos e dos nossos
primeiros irmãos na fé. Eram
poucos, faltavam-lhes meios
materiais, não contavam nas suas
fileiras – assim foi, pelo menos,
durante muito tempo – com grandes



pensadores ou pessoas de prestígio
público. Desenvolviam-se num
ambiente social de indiferentismo,
de falta de valores, semelhante – em
muitos aspectos – ao que agora temos
de enfrentar. No entanto, não se
amedrontaram. “Tiveram uma
conversa maravilhosa com todas
as pessoas que encontraram,
também com as que procuraram,
nas suas viagens e peregrinações.
Se os Apóstolos não tivessem
mantido esse diálogo
sobrenatural com todas aquelas
almas, não haveria Igreja” [16] .
Mulheres e homens, seus
contemporâneos, experimentaram
uma profunda transformação ao
serem tocados pela graça divina. Não
aderiram apenas a uma nova
religião, mais perfeita do que as que
eles já conheciam, mas, pela fé,
descobriram Jesus Cristo e se
enamoraram d’Ele, do Deus-Homem
que se tinha dado a si mesmo em
sacrifício por eles e havia



ressuscitado para lhes abrir as portas
do Céu. Este fato inaudito penetrou
com enorme força na alma daqueles
primeiros, conferindo-lhes uma
fortaleza a toda à prova. “Ninguém
acreditava em Sócrates até ao ponto
de morrer pela sua doutrina –
escrevia São Justino em meados do
século II –; mas, por Cristo, até os
artesãos e os ignorantes desprezaram
não apenas a opinião do mundo, mas
também o medo da morte” [17] .

Num mundo que desejava
ardentemente a salvação, sem saber
onde encontrá-la, a doutrina cristã
abriu caminho como uma luz acesa
no meio da escuridão. Aqueles
primeiros souberam, com o seu
comportamento, fazer brilhar diante
dos seus concidadãos essa claridade
salvadora e se converteram em
mensageiros de Cristo – com
simplicidade e naturalidade, sem
alardes – com a coerência entre a sua
fé e as suas obras. “Nós não dizemos



grandes coisas, mas as
fazemos” [18] , escreveu um daqueles
homens. E mudaram o mundo pagão.

Na Carta apostólica que dirigiu a
toda a Igreja, na preparação para o
grande jubileu do ano 2000, o beato
João Paulo II explicava que “em
Cristo, a religião deixa de ser um
«procurar Deus como que às
apalpadelas» (cf. Act 17, 27), para se
tornar resposta de fé a Deus que Se
revela: resposta na qual o homem
fala a Deus como seu Criador e Pai;
resposta feita possível por aquele
Homem único, que ao mesmo tempo
é o Verbo consubstancial ao Pai, no
qual Deus fala a cada homem, e cada
homem se torna capaz de responder
a Deus” [19] .

É questão de fé

12. Vejo nessas palavras outra
consideração que queria propor-lhes,
diante da necessidade de nos
empenharmos sem tréguas na tarefa



da nova evangelização da sociedade.
Antes de tudo, precisamos de fé e
esperança firmemente assumidas; ou
seja, caminhar em cada momento
intimamente convencidos – com uma
convicção que nasce do trato com a
Trindade – de que é possível mudar o
curso deste nosso mundo,
encaminhar todas atividades
humanas à glória do Senhor e à
conversão das almas. Certamente
não faltarão a luta, os sofrimentos,
mas sempre avançaremos in
lætítia ,com alegria e confiança,
porque estamos assistidos pela
promessa divina: pede-me e te darei
as nações por herança, os confins da
terra em propriedade (Sl 2, 8).

Impressiona – repito – contemplar
como os Apóstolos, sem outros meios
que a fé em Cristo e animados por
uma esperança segura e alegre,
dispersaram-se pela terra então
conhecida e difundiram a doutrina
cristã em toda a parte. São Josemaria



alegrava-se ao celebrar as suas festas,
e também as daquelas santas
mulheres que acompanharam Jesus
durante a sua passagem pela terra!
As figuras dos Apóstolos, de Maria
Madalena, de Lázaro, de Marta e
Maria, irmãs de Lázaro,
entusiasmavam-no. De cada um, de
cada uma, podemos aprender a crer
mais, inteiramente, em Jesus Cristo e
a amá-lo com a intensidade com que
O amaram aqueles que O trataram.
Como nós, eles também se viam com
misérias e, apesar do pequeno
número em comparação com a
população das nações conhecidas,
propagaram a semente divina com o
seu exemplo cotidiano e com a sua
palavra reconfortante.

Lembro-me da força com que o nosso
Padre, ao falar do apostolado num
ambiente difícil, assegurava: “é
questão de fé!” Sim, é questão de fé!
Essa fé que, como o Senhor assinala
no Evangelho, tem a capacidade de



mover as montanhas de lugar (cf. Mt
17, 20) e de superar qualquer
obstáculo; que é como os rios que
abrem caminho dos cumes elevados
até o mar (cf. Sl 103/104, 10). Por isso,
pergunto a vocês e me pergunto: com
que fé atuamos na hora do
apostolado, sabendo que sempre é
hora? Estamos realmente
convencidos de que, como escreve
São João, esta é a vitória que venceu o
mundo: a nossa fé (1 Jo 5, 4)? Agimos
em consequência? Enfrentamos os
obstáculos que surgem com espírito
otimista, com moral de vitória? E
para tanto, apoiamos cada atividade
apostólica concreta com a oração e
com o sacrifício? Damos testemunho
da nossa fé, sem nos intimidarmos
com as dificuldades do ambiente?

Repitamos mais frequentemente ao
Senhor: creio, Senhor, mas ajuda a
minha incredulidade! (Mc 9, 24). Este
pedido do pai daquele filho lunático
comovia profundamente São



Josemaria. Não nos conformemos
com os nossos modos de implorar as
virtudes teologais ao Senhor. São
Josemaria, consciente de que a fé é
um dom sobrenatural que só Deus
pode infundir e intensificar na alma,
manifestava numa ocasião: “Todos
os dias, não uma única vez, mas
muitas, eu o repito (...). Dir-lhe-ei
aquilo que os Apóstolos lhe
pediam (...): adáuge nobis fidem!
(Lc 17, 5), aumenta-nos a fé. E
acrescento: spem, caritátem;
aumenta-nos a fé, a esperança e a
caridade” [20].

Um firme ponto de apoio

 13. O Santo Padre Bento XVI, em
várias ocasiões, fez notar as
contradições do tempo em que
vivemos. “Em vastas partes do
mundo existe hoje um estranho
esquecimento de Deus. Parece que
tudo caminha igualmente sem Ele.
Mas existe, ao mesmo tempo,



também um sentimento de
frustração, de insatisfação de tudo
e de todos. É espontâneo exclamar:
não é possível que esta seja a vida!
Deveras, não. E assim, juntamente
com o esquecimento de Deus existe
um "boom" do religioso. Não quero
desacreditar tudo o que existe
neste contexto. Pode existir nisto
também a alegria sincera da
descoberta. Mas para dizer a
verdade, não raramente a religião
se torna quase um produto de
consumo. Escolhe-se aquilo de que
se gosta, e alguns sabem até tirar
dela um proveito. Mas a religião
procurada a seu "bel-prazer" no
fim não nos ajuda” [21] . E o Papa
concluía com o seguinte convite:
“Ajudai os homens a descobrir a
verdadeira estrela que nos indica o
caminho: Jesus Cristo!” [22] .

Apesar do clima de relativismo e
permissividade dominante em
amplos setores da sociedade, muitas



pessoas estão sedentas de eternidade,
talvez depois de terem tentado em
vão saciá-la com coisas perecíveis.
Que grande verdade contém aquelas
conhecidas palavras de Santo
Agostinho! “Fizeste-nos, Senhor, para
ti e o nosso coração está inquieto
enquanto não descansar em ti” [23] .
Só Deus, de fato, satisfaz plenamente
os anseios do espírito humano. Por
isso, sejamos mulheres e homens de
piedade firme, que recorrem às
diversas maneiras de orar – a oração
é o autêntico tira-pesares – com
desejos sinceros de serem mais
rezadores. Aproximemo-nos da Santa
Missa com profunda fé, persuadidos
de que nela se faz sacramentalmente
presente o Sacrifício do Calvário, o
Sacrifício que nos trouxe a salvação e
nos revitaliza para a batalha de cada
dia rumo à santidade.

14. Causavam uma profunda
impressão a fé, a piedade, o
recolhimento com que São Josemaria



entrava – corpo e alma – no
momento da Consagração
eucarística. Maravilhava-se
diariamente, com renovado
agradecimento e nova devoção,
diante do mistério da
transubstanciação, diante dessa
entrega do Filho de Deus ao Pai, com
o Espírito Santo, pelas almas. Penso
que não exagero quando digo que, ao
saber-se naqueles instantes ipse
Christus , daí extraía toda a força da
sua eficácia e da sua extensa atuação
apostólica. Com idêntica fé ardente
era visto enquanto repetia, antes de
dar a Sagrada Comunhão, as palavras
do Batista: ecce Agnus Dei! Exortou a
todos os católicos, e o repetia às suas
filhas e aos seus filhos, aos
sacerdotes, sobre a necessidade de
identificar-se com Cristo, porque
para isso Ele nos convidou e porque
assim atrairemos as almas ao Amor
de Deus. Atualizar a nossa fé como o
nosso Padre, precisamente no
momento da transubstanciação, é



uma ajuda poderosa para fazer de
cada dia uma missa .

Esta certeza de que Deus quer contar
conosco pode e deve constituir um
firme ponto de apoio para renovar
diariamente o nosso afã apostólico;
deve ser uma força que nos
impulsione – cheios de esperança e
de otimismo sobrenatural – para o
serviço das pessoas que passam ao
nosso lado: “Temos de inflamar-nos
no desejo e na realidade de levar a
luz de Cristo, a alegria de Cristo,
as dores e a salvação de Cristo, a
tantas almas de colegas, de
amigos, de parentes, de
conhecidos, de desconhecidos –
sejam quais forem as suas
opiniões nas coisas da terra –
para dar a todos um bom abraço
fraterno. Então seremos rubi
aceso, e deixaremos de ser este
nada – esse carvão pobre e
miserável – para sermos voz de



Deus, luz de Deus, fogo de
Pentecostes!” [24]

ALGUNS CAMPOS PRIORITÁRIOS

15. Em todo o mundo e sempre, é
necessário realizar um profundo
apostolado da inteligência.
“Comunicar” sobre a verdade para
“comunicar” a Verdade. Esta é a
síntese de toda a tarefa apostólica.
Não há espaço para o cansaço na
petição a Deus – com humildade, com
insistência, com confiança – para que
as inteligências e os corações se
abram à sua luz. Muitas pessoas
repetem, como os Magos: vimos a sua
estrela no Oriente e viemos adorá-lo
(Mt 2, 2). Manifestar-nos-ão isso se
aqueles que acreditamos em Cristo
nos aproximamos de todos com uma
amizade sincera, impregnada de
caridade e compreensão, de simpatia
também humana, valorizada por
uma vida de piedade, e também com



o agradecimento pelo bem que não
poucos realizam em muitas áreas.

O que maravilha na atitude dos
Magos – comenta Bento XVI –, “é que
eles se prostraram em adoração
diante de um simples menino nos
braços da sua mãe, não no quadro
de um palácio real, mas na
pobreza de uma cabana em Belém
(cf. Mt 2, 11). Como foi possível?
Que convenceu os Magos de que
aquele menino era "o rei dos
Judeus" e o rei dos povos?
Certamente persuadiu-os o sinal da
estrela, que eles tinham visto
"surgir" e que tinha parado
precisamente ali onde se
encontrava o Menino (cf. Mt 2, 9).
Mas também a estrela não teria
sido suficiente, se os Magos não
fossem pessoas intimamente
abertas à verdade. Ao contrário do
rei Herodes, tomado pelos seus
interesses de poder e de riquezas,
os Magos propendiam para a meta



da sua busca, e quando a
encontraram, mesmo sendo
homens cultos, comportaram-se
como os pastores de Belém:
reconheceram o sinal e adoraram
o Menino, oferecendo-lhe os dons
preciosos e simbólicos que tinham
levado consigo” [25] .

Não nos esqueçamos de que “Nosso
Senhor dirige-se a todos os
homens, para que caminhem ao
seu encontro, para que sejam
santos. Não chama só os Reis
Magos, que eram sábios e
poderosos; antes disso, tinha
enviado aos pastores de Belém,
não já uma estrela, mas um de
seus anjos (cf. Lc II, 9). No entanto,
quer uns quer outros - sejam
pobres ou ricos, sábios ou menos
sábios - devem fomentar na sua
alma uma disposição humilde que
permita escutar a voz de
Deus” [26] .



16. Essa tarefa não está restrita a
pessoas que trabalham em áreas
especialmente qualificadas. Será
sempre de grande eficácia o
apostolado pessoal de cada cristão no
âmbito em que habitualmente a sua
existência comum se desenvolve. Por
isso, sugiro que nos detenhamos,
num exame personalíssimo, sobre
como procuramos ajudar as almas
para que se aproximem de Deus: que
oração; que sacrifícios; quantas horas
de trabalho bem acabado
oferecemos; que conversas temos
tido – oralmente, por escrito – com
amigos, parentes, colegas,
conhecidos. Contagiemos esta santa
preocupação àqueles que convivem
conosco, porque a fé na eficácia dos
ensinamentos de Cristo deve nos
estimular a servir e a querer mais os
nossos irmãos e irmãs: ninguém
pode nos deixar indiferentes.

O apostolado da inteligência, como
digo, é tarefa de todos. Mas, sem



perder de vista os numerosos
campos nos quais uma nova
evangelização é urgente, hoje é
prioritário impregnar com a
doutrina de Cristo alguns âmbitos
específicos. Basta considerar as
tarefas dos governantes, dos
cientistas e pesquisadores, dos
profissionais da opinião pública, etc.;
sem esquecer de que todos os
homens e mulheres experimentam –
experimentamos nós – a necessidade
de escutar a voz do Senhor e de
segui-la.

“A luta pela alma do mundo
contemporâneo é maior onde o
espírito deste mundo parece mais
poderoso”, escrevia o beato João
Paulo II, ao falar da existência “de
«modernos areópagos», isto é, de
novos púlpitos. Estes novos
areópagos são hoje o mundo da
ciência, da cultura, dos meios de
comunicação; são os ambientes nos
quais se formam as elites



intelectuais, aquelas dos escritores e
dos artistas” [27] .

A pesquisa e o ensino

17. Mesmo que devamos estar
sempre abertos a todos, é evidente
que dar a conhecer o Evangelho às
pessoas que estão nos ambientes
intelectuais adquire uma grande
importância. Especificamente, os que
trabalham nas universidades devem
lembrar umas palavras do Senhor,
ditas a todos, e que podem ser
consideradas como particularmente
dirigidas a eles: vos estis lux mundi
(Mt 5, 14), devem ser luz do mundo.
Na verdade, o seu trabalho
profissional coloca-os na vanguarda
da nova evangelização. São
Josemaria, que tanto impulsionou –
mesmo antes de 1928 – o apostolado
com intelectuais, escrevia: “A
Universidade tem como a sua mais
alta missão o serviço aos homens,



ser fermento da sociedade em que
vive [28] .

Palavras que expressam muito bem o
que deve ser a direção apostólica que
devem seguir aqueles que atuam
nesses ambientes: ser fermento, dar
luz e calor – a luz e o calor do
Evangelho – para que os seus amigos
e colegas, os seus alunos, impregnem
a sua alma e a sua atuação com a Boa
Nova de Cristo, em plena fidelidade
ao Magistério da Igreja. Deste modo,
contribuirão para a evangelização da
cultura. É de perene atualidade este
ponto de Caminho : “Tens de
comunicar a outros Amor de Deus
e zelo pelas almas, para que esses,
por sua vez, peguem fogo a muitos
mais que estão num terceiro
plano, e cada um destes últimos
aos seus companheiros de
profissão. De quantas calorias
espirituais não precisas! - E que
responsabilidade tão grande, se
esfrias! E (nem o quero pensar)



que crime tão horroroso, se desses
mau exemplo!” [29]

Não permitamos que caia no vazio o
desafio saudável de fomentar que
muitas pessoas e instituições, em
todo o mundo, promovam – movidos
pelo exemplo dos primeiros cristãos
– uma nova cultura, uma nova
legislação, uma nova moda,
coerentes com a dignidade da pessoa
humana e o seu destino para a glória
dos filhos de Deus em Jesus Cristo (cf.
2 Cor 3, 18). É dever de todos rezar e
colaborar com generosidade
completa para consegui-lo; cabe aos
professores universitários e aos
pesquisadores a responsabilidade de
um empenho profundo e
perseverante, para aproveitar cada
uma das ocasiões que o exercício da
profissão lhes proporciona. A fé se
configura, neste contexto, como o
apoio para avançar rumo à verdade
ao mesmo tempo em que nos
esforçamos, pela própria força da



virtude, em levá-la a todos os
ambientes e ajudar a que a recebam
ou nela cresçam os que nos rodeiam.

18. A pesquisa ocupa um espaço de
especial destaque no trabalho dos
professores universitários e de
outros intelectuais. Nessa tarefa, o
cristão empenhado na procura e
difusão da verdade, animado pelo
reto desejo de colaborar na
configuração de um saber que
supere a fragmentação e o
relativismo, descobre constantes
oportunidades para desenvolver um
profundo apostolado doutrinal.
Nenhum tema de pesquisa, nenhuma
área do amplo campo da educação é 
neutra do ponto de vista da fé. Todo o
nosso trabalho, até mesmo umas
aulas de química – para dar um
exemplo concreto – podem cooperar
ou não para estender o Reino de
Cristo. “A necessária objetividade
científica rejeita justamente toda
neutralidade ideológica, toda



ambiguidade, todo conformismo,
toda covardia: o amor à verdade
compromete a vida e todo o
trabalho do cientista” [30] . Se o
que move um professor, um
pesquisador, é principalmente o
desejo de dar glória a Deus e de
servir as almas, então a coerência
cristã do seu exemplo, a
disponibilidade que manifesta para
com os seus alunos e colaboradores,
a retidão com que focaliza o seu
trabalho, o empenho por formar os
seus discípulos e transmitir-lhes o
seu saber, tudo isso contribui sem
dúvida alguma para que as pessoas
que o escutam ou que recebem o eco
do seu trabalho descubram ou
experimentem os sinais dos
seguidores de Cristo.

Além disso, esses trabalhos
científicos facilitam as relações
profissionais com pesquisadores de
prestígio do próprio país ou de
outros países; levam a estabelecer



amizades sinceras, que são o
ambiente natural do apostolado
pessoal, que facilita conseguir que os
colegas, nos seu trabalho de
pesquisa, respeitem ao menos os
princípios morais fundamentais.

Os católicos responsáveis que
intervêm nestes âmbitos cruciais
para a nova evangelização deveriam
perguntar-se sobre como chegar, na
medida das suas possibilidades,
também aos meios de comunicação e
aos fóruns de opinião, para
transmitir boa e sólida doutrina em
assuntos da sua especialidade:
colaborando na imprensa; falando no
rádio e na televisão ou através da
internet; participando de atividades
culturais; oferecendo um parecer
científico autorizado sobre questões
que se levantam no debate público,
etc. E, por sua vez, os católicos que
promovem empresas de
comunicação e opinião pública, ou
que trabalham profissionalmente na



mídia, devem se esforçar para que as
suas páginas ou as suas câmeras
apresentem, com nível e rigor, o que
de limpo e correto se realiza nestes
espaços.

Quero deixar bem claro que aqueles
que trabalham nessas áreas devem
sentir a responsabilidade de tirar
proveito dos seus talentos, sem
esquecer que muitas outras pessoas,
com trabalhos materiais ou
aparentemente de pouco relevo,
esforçam-se em converter a sua
ocupação em oração a Deus, para
que os homens e as mulheres que
dirigem a sociedade se saibam
inteiramente responsáveis,
conscientes de que Deus lhes pedirá
contas do seu rendimento; e devem
se mostrar muito agradecidos aos
que trabalham, por assim dizer, na
penumbra. Vem muito ao caso o que
comentava São Josemaria: quem é
mais importante? O reitor de uma
universidade ou a última pessoa que



cuida da manutenção do prédio? E
ele respondia sem hesitar: quem
cumpre a sua tarefa com mais fé,
com mais afã de santidade.

Harmonia entre fé e razão

19. Aqueles que nos sabemos filhos
de Deus devemos propagar que não
há “motivo para existir concorrência
entre a razão e a fé: uma implica a
outra, e cada qual tem o seu espaço
próprio de realização. (...) Deus e o
homem estão colocados, em seu
respectivo mundo, numa relação
única. Em Deus reside a origem de
tudo, n'Ele se encerra a plenitude do
mistério, e isto constitui a sua glória;
ao homem, pelo contrário, compete o
dever de investigar a verdade com a
razão, e nisto está a sua
nobreza” [31] .

Mantém plena atualidade o
horizonte que descrevia São
Josemaria: "sobre o firme alicerce
de um profundo conhecimento



científico, devemos mostrar que
não há nenhuma oposição entre a
fé e a razão" [32] ; antes, pelo
contrário, deve haver uma completa
harmonia, porque os dois âmbitos de
conhecimento procedem de Deus, do 
Logos criador que, além disso, se fez
homem.

Na Carta apostólica Novo Millénnio
ineúnte, João Paulo II escreveu: “Para
a eficácia do testemunho cristão,
especialmente nestes âmbitos
delicados e controversos, é
importante fazer um grande esforço
para explicar adequadamente os
motivos da posição da Igreja,
sublinhando sobretudo que não se
trata de impor aos não crentes uma
perspectiva de fé, mas de interpretar
e defender valores radicados na
própria natureza do ser humano. A
caridade tomará então
necessariamente a forma de serviço
à cultura, à política, à economia, à
família, para que em toda a parte



sejam respeitados os princípios
fundamentais de que depende o
destino do ser humano e o futuro da
civilização” [33] . Para esta tarefa, é
necessário o dom de línguas, que se
alcança quando se invoca com fé o
Espírito Santo e se empregam os
meios humanos.

É de conhecimento de todos a plena
liberdade que, dentro da doutrina
católica, a Igreja reconhece aos seus
filhos na sua própria atuação
profissional e enquanto cidadãos,
iguais aos demais cidadãos. A
sensibilidade em relação aos
problemas humanos, o sentido
sobrenatural para os avaliar e
resolver com perspectiva cristã, de
acordo com a reta consciência bem
formada, deve estimular a
responsabilidade apostólica pessoal
de contribuir no debate científico
com uma visão mais humana e
sempre cristã. Por isso, convém
abordar com séria retidão esses



trabalhos que apresentam especial
relevância doutrinal e ética, nas
áreas científicas e humanísticas
próprias de cada um. A crise moral
pela qual passa a sociedade, bem
como a necessidade perene de
evangelizar, torna ainda mais
urgente que os pesquisadores
cristãos não abandonem este
trabalho e desenvolvam com
constância e profundidade esses
temas, para contribuir a resolver
corretamente os problemas atuais.

A moralidade pública

20. Outro desafio prioritário da
evangelização é o da moralidade
pública. Um dos obstáculos que com
maior virulência se opõem ao
reinado de Cristo, nas almas e na
sociedade como um todo, é a onda de
sensualidade que invade os
costumes, as leis, as modas, os meios
de comunicação, as expressões
artísticas. Para frear esse ataque



virulento, além de rezar e de
convidar a rezar, de reparar e de
mover à reparação, impulsionados
por uma responsabilidade cristã e
também humana, devemos mobilizar
muitas pessoas – católicas ou não,
mas homens e mulheres de boa
vontade – instando-os a sentirem a
urgência de fazer alguma coisa.
Sobram os lamentos estéreis, e ainda
mais qualquer atitude de
indiferença, de se conformar com
não causar o mal pessoalmente. Pelo
contrário, toda hora é o momento
propício para se lançar com maior
brio a um apostolado capilar, a uma
mudança radical, começando pela
própria vida, pela própria casa, pelo
próprio ambiente profissional.

Escutemos o Apóstolo dos gentios,
que nos exorta: exortamo-vos a que
não recebais a graça de Deus em vão.
Pois ele diz: «Eu te ouvi no tempo
favorável e te ajudei no dia da
salvação» [Is 49,8]. Agora é o tempo



favorável, agora é o dia da salvação (2
Cor 6, 1-2). Nós, cristãos, devemos
proceder com a segurança da fé,
justamente para poder sanar tudo
aquilo que nos cerca e que está em
desacordo com a lei de Deus, sem
respeitos humanos, sem medo de que
percebam a nossa condição de
pessoas convictas da nossa fé. Há
valores que não são negociáveis,
como repetidas vezes tem
manifestado Bento XVI: “a tutela da
vida em todas as suas fases, desde
o primeiro momento da concepção
até à morte natural; o
reconhecimento e promoção da
estrutura natural da família, como
união entre um homem e uma
mulher baseada no matrimônio, e
a sua defesa das tentativas de a
tornar juridicamente equivalente
a formas de uniões que, na
realidade, a danificam e
contribuem para a sua
desestabilização, obscurecendo o
seu caráter particular e o seu



papel social insubstituível; a tutela
do direito dos pais de educar os
próprios filhos” [34]

O Papa esclarecia que “estes
princípios não são verdades de fé
ainda que recebam ulterior luz e
confirmação da fé. Eles estão
inscritos na natureza humana e,
portanto, são comuns a toda a
humanidade. A ação da Igreja de
os promover não assume, por
conseguinte, um caráter
confessional, mas dirige-se a todas
as pessoas, prescindindo da sua
filiação religiosa. Ao contrário,
esta ação é tanto mais necessária
quanto mais estes princípios forem
negados ou mal compreendidos,
porque isto constitui uma ofensa
contra a verdade da pessoa
humana, uma grave ferida
infligida à própria justiça” [35] .

21. Um raciocínio idêntico, pelo
mesmo motivo, pode ser feito sobre



os pontos essenciais da doutrina
cristã que sofrem nos nossos dias um
assédio intolerante por grupos de
pessoas cegamente obstinadas no
empenho por eliminar o sentido
religioso da sociedade civil.
Infelizmente, existem muitos
exemplos; desde grosseiros ataques a
Jesus Cristo, a quem tentam
ridicularizar, até acusações
caluniosas contra a Igreja, os seus
ministros, as suas instituições.

A tarefa do cristão, que deseja ser
coerente com a sua vocação, é
mostrar Cristo aos outros, saber-se
alto-falante – em primeiro lugar com
o exemplo, mas também com a
palavra oportuna – dos
ensinamentos da Igreja,
especialmente nas questões mais
debatidas na opinião pública. Vem-
me à memória aquilo que tão
claramente expôs o D. Álvaro: “Uma
vez que é necessário varrer primeiro
a própria casa (...), cada um deve



examinar como se preocupa dessa
tarefa eminentemente cristã” [36] .
Palavras que soam como um eco da
pregação do Apóstolo aos primeiros
fiéis: esta é a vontade de Deus: a
vossa santificação (...), que cada um
de vós saiba manter o seu corpo santa
e honestamente, sem se deixar levar
pelas paixões desregradas, como os
pagãos que não conhecem a Deus; e
que ninguém, nesta matéria, oprima
nem defraude o seu irmão (...) porque
Deus não nos chamou para a
impureza, mas para a santidade (1 Ts
4, 3-7).

A recomendação de São Paulo
adquire singular relevo nas atuais
circunstâncias. É impossível, de fato,
combater eficazmente esta onda
viscosa e suja que tenta alcançar
tudo, se no nosso interior se admite
alguma cumplicidade – mesmo que
pareça pequena – com essas “coisas
perversas que sobem e sobem,
fervendo dentro de ti, até



quererem sufocar, com a sua
podridão bem cheirosa, os
grandes ideais, os mandamentos
sublimes que o próprio Cristo pôs
em teu coração” [37] .

Com o mesmo relevo ressalta o texto
de São Gregório Nazianzeno, que o
beato João Paulo II citava na sua
exortação apostólica sobre a missão
dos Bispos. Assim se expressava esse
Padre e Doutor da Igreja: “temos de
começar por nos purificar, antes de
purificarmos os outros; temos de ser
instruídos para podermos instruir;
temos de nos tornar luz para
iluminar, de nos aproximar de Deus
para podermos aproximar d'Ele os
outros, ser santos para
santificar” [38] .

Uma vez que não nos consideramos
melhores do que os outros – e não
nos enganamos com esta avaliação –,
devemos uma e outra vez procurar
adequar o mais perfeitamente



possível a nossa situação pessoal à
doutrina de Jesus Cristo. Devemos
nos persuadir de que, em primeiro
lugar, precisamos lutar no nosso
interior, decididos de verdade a
conformar com o querer de Deus os
nossos pensamentos, projetos,
palavras e ações, até mesmo os
menores deles: “A luta tem uma
frente de batalha dentro de nós
mesmos, a frente das nossas
paixões. É vigilante aquele que
luta interiormente para se afastar
decididamente da ocasião de
pecado, daquilo que pode
enfraquecer a fé, esvaziar a
esperança ou prejudicar o
Amor” [39] .

22. Aqui está – e estará sempre – um
ponto de exame diário para os
próximos meses. Como é a nossa luta
pela santidade? Descemos a detalhes
concretos, em sintonia com o que nos
sugerem na direção espiritual?
Recorremos com frequência ao



Senhor, implorando uma fina
delicadeza de consciência – que nada
tem a ver com os escrúpulos –, para
descobrir as pequenas fissuras nos
muros da alma, pelas quais o inimigo
tenta introduzir-se, tirando eficácia à
nossa tarefa apostólica? Alegramo-
nos com a possibilidade de encontrar
novos pontos de luta, para enfrentá-
los decididamente, esportivamente,
sustentados pela graça de Deus?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Ts 4, 7). Deus nos chamou não à
imundície, mas à santidade. Apesar
de alguns meios de comunicação
pretenderem incutir-nos outra coisa
ou desvios de qualquer natureza –
com a cumplicidade, em primeiro
lugar, das nossas tendências
desordenadas –, a luta pela limpeza
de conduta apresenta-se sempre
atraente, sempre possível; portanto,
em todas as circunstâncias pode-se e
deve-se propor este ideal a cada



pessoa, mesmo que pareça que está
longe desta meta. Não há ser
humano que não busque um refúgio
onde proteger-se, neste mar de ondas
e tempestades que a nossa época
atravessa, e que realmente não é
uma situação nova. Os cristãos
contamos com a imensa sorte e
capacidade de transmitir essa
segurança, que muitos anseiam
talvez inadvertidamente. Sigamos
em frente, lutando com alegria as
batalhas do Senhor (cf. 1 Mac 3, 2), in
hoc pulchérrimo caritátis bello, neste
belíssimo combate de caridade cujo
feliz desenlace encontra-se
plenamente assegurado, com a
vitória do Senhor, para aqueles que
permanecem fiéis ao seu Amor.

23. Bento XVI enfatizou
recentemente a importância de
recorrer habitualmente ao
sacramento da Penitência. Falando a
sacerdotes e a candidatos ao
sacerdócio, no contexto do Ano da Fé,



afirmava que “a celebração do
Sacramento da Reconciliação é, ela
mesma, anúncio e por isso
caminho a percorrer para a obra
da nova evangelização. Então, em
que sentido a Confissão
sacramental é «caminho» para a
nova evangelização? Antes de tudo
porque a nova evangelização
haure linfa vital da santidade dos
filhos da Igreja, do caminho
cotidiano de conversão pessoal e
comunitária, para se conformar
cada vez mais profundamente com
Cristo. E existe um vínculo estreito
entre santidade e Sacramento da
Reconciliação, testemunhado por
todos os santos da história. A
conversão real dos corações, que
significa abrir-se à ação
transformadora e renovadora de
Deus, é o «motor» de qualquer
reforma e traduz-se numa
verdadeira força evangelizadora.
Na Confissão, o pecador
arrependido, por obra gratuita da



Misericórdia divina, é justificado,
perdoado e santificado, abandona
o homem velho para se revestir do
homem novo. Só quem se deixou
renovar profundamente pela
Graça divina, pode trazer em si
mesmo, e portanto anunciar, a
novidade do Evangelho” [40] .

A instituição familiar

24. Na Obra, devemos caminhar
sempre com o otimismo e com a
visão sobrenatural que acompanham
a filiação divina, mas não podemos
ignorar que, nestes momentos, um
dos âmbitos mais ameaçados pela
onda do hedonismo é a família. Entre
os graves danos que esta situação
produz, saltam à vista o aumento das
infidelidades matrimoniais e a
crescente dificuldade para que os
jovens se encontrem em condições
de escutar e seguir o chamado de
Deus, sobretudo ao celibato
apostólico. Por isso, hoje é



especialmente urgente e necessária
uma “cruzada de virilidade e de
pureza” [41] , nos diferentes níveis
da sociedade.

Nesta batalha de limpeza, como em
todas as outras virtudes, reveste-se
de grande importância a delicadeza
para praticar pessoalmente esta
afirmação gozosa que é a santa
pureza, de acordo com o estado de
cada um, e também para não
descuidar o influxo que se pode
exercer pelo apostolado de amizade e
confidência. Além disso, sempre são
úteis os estudos interdisciplinares
sobre a forma de ajudar a que muitas
pessoas e instituições, em todo o
mundo, fomentem – seguindo o
exemplo dos primeiros cristãos –
uma nova cultura, uma nova
legislação, uma nova moda, às quais
me referia anteriormente.

Será necessário rezar
perseverantemente, será necessário



trabalhar muito, para alcançar um
objetivo tão ambicioso. Mas é assim
que os cristãos elaboram as metas:
magnânimas nos desejos e adaptadas
ao que cada um está em condições de
conseguir. Devemos nos convencer
de que cada um está capacitado para
chegar a mais, a muito mais do que
pensamos, com base em pequenas
coisas – afirmações, exemplos, santa
intransigência – no próprio
ambiente. Vem-me à memória uma
imagem que São Josemaria usava a
propósito da questão ecológica.
Transcrevo-a aqui, porque me parece
muito ilustrativa do que estou
comentando.

“Recentemente eu dizia aos seus
irmãos mais velhos, lembrando-
me de que tantas vezes falamos de
barcos e de redes, que agora se
fala e escreve muito em toda a
parte sobre ecologia. E nos rios e
nos lagos, e em todos os mares,
dedicam-se a coletar amostras de



água, para analisá-las... Quase
sempre o resultado indica que
aquilo está em más condições: os
peixes não dispõem de um
ambiente sadio, habitável.
Quando falávamos de barcos e de
redes, vocês e eu sempre nos
referíamos às redes de Cristo, à
barca de Pedro, e às almas. Por
alguma razão disse o Senhor:
Vinde após mim, e Eu farei de vós
pescadores de homens (Mt 4, 19).
Pois bem, pode ocorrer que alguns
desses peixes, desses homens,
vendo o que está acontecendo em
todo o mundo e dentro da Igreja
de Deus, diante desse mar que
parece coberto de imundice, e
diante dos rios que estão cheios
como que de babas repugnantes,
onde não se encontra comida nem
oxigênio, se esses peixes
pensassem – e estamos falando de
uns peixes que pensam, porque
têm alma – poderia vir à sua
cabeça a decisão de dizer: chega,



eu darei um salto, e fora! Não vale
a pena viver assim. Vou me
refugiar na margem, e lá darei
umas boqueadas, e respirarei um
pouquinho de oxigênio. Chega!
Não, meus filhos; nós temos que
continuar no meio deste mundo
podre; no meio desse mar de
águas turvas; no meio desses rios
que passam pelas grandes cidades
e pelos vilarejos, e que não têm
nas suas águas a virtude de
fortalecer o corpo, de saciar a
sede, porque envenenam. Meus
filhos, no meio da rua, no meio do
mundo é onde devemos estar
sempre, tratando de criar à nossa
volta um remanso de águas
limpas, para que venham outros
peixes, e juntos possamos
expandir este remanso,
purificando o rio, devolvendo a
sua qualidade às águas do
mar” [42].



25. Em meio a situações sociais e
morais semelhantes – ou piores – às
que estamos enfrentando agora,
começou a Igreja com o afã de mudar
a atmosfera do decadente império
romano, e nós cristãos devemos
trabalhar sempre assim, buscando
com decisão levar o ambiente de
Cristo à humanidade.

Nesta empreitada desempenham um
papel insubstituível os pais e as
mães. O seu empenho para imprimir
um tom profundamente cristão nas
suas casas e na educação dos seus
filhos fará dessas famílias focos de
conduta cristã, remansos de águas
limpas que influenciarão muitos
matrimônios. Por outro lado, esse
esforço favorecerá que brotem
vocações de entrega a Deus no
sacerdócio e nas variadíssimas
realidades eclesiais – tanto no âmbito
secular quanto na vida consagrada –
e também novos “lares luminosos e



alegres”, como São Josemaria
comentava.

Aos pais e às mães de família
corresponde por direito próprio –
insisto – uma ampla gama de
apostolado pessoal com diversas
manifestações. E nada mais lógico do
que associarem-se livremente a
muitas outras pessoas que enfrentam
problemáticas semelhantes, para
enfrentar esta situação de evidente
relevância: o uso do tempo livre, o
lazer e o entretenimento, as viagens,
a promoção de locais adequados para
que as filhas e os filhos possam ir
amadurecendo humana e
espiritualmente, etc. Compete por
justo título aos casais com crianças
em idade escolar – como parte muito
importante da sua responsabilidade
educativa – a escolha e até mesmo a
promoção de escolas e clubes
juvenis; além de ser evidente a
importância de que participem
ativamente no andamento dos



centros escolares onde estudam os
seus filhos ou filhas, utilizando todos
os instrumentos que a lei lhes
oferece, para orientá-los
adequadamente.

Nos últimos tempos, depois de
muitos anos de propaganda a favor
da coeducação, vai abrindo caminho
a ideia de que a educação separada
para meninos e meninas, nos níveis
fundamental e médio, é benéfica
para a formação das novas gerações.
Convém não se desentender desta
tarefa, e incentivar os esforços de
pesquisa e de divulgação – nos
aspectos jurídico, pedagógico e de
opinião pública – para mostrar a
legitimidade e as vantagens deste
modo de proceder, que traz consigo
um grande respeito para com as
crianças – meninas e meninos –, para
com as adolescentes e os
adolescentes, e uma comprovada
eficácia educacional, e também de
formação humana.



26. Da mesma forma, neste contexto,
é necessário um conceito correto de
liberdade, já que com frequência se
identifica erroneamente este dom
com a simples capacidade de
escolher aquilo que mais apetece em
cada momento, aquilo que satisfaz o
capricho ou a comodidade, sem levar
em conta a sua íntima vinculação
com a verdade. A liberdade, que é
um grande bem natural, foi
debilitada pelo pecado, mas Cristo a
curou com a graça e a elevou à
categoria da nova e verdadeira
liberdade sobrenatural: a dos os
filhos de Deus (cf. Rm 8, 18-19.21 ).
São Josemaria, precisamente porque
se sabia e se sentia muito filho de
Deus Pai – filiação que envolve a
verdade mais íntima do homem e da
mulher –, chegou a alcançar uma
compreensão especialmente
profunda da liberdade cristã, e
alertou contra “o equívoco dos que
se conformam com uma triste
gritaria: liberdade! liberdade!



Muitas vezes nesse mesmo clamor
se esconde uma trágica servidão,
porque a opção que prefere o erro
não liberta; só Cristo é que liberta
(cf. Gal IV, 31), porque só Ele é o
Caminho, a Verdade e a Vida (cf. Jo
XIV, 6)” [43] . Ele acrescentou:
“Aliberdade adquire o seu sentido
autêntico quando é exercida em
serviço da verdade que resgata,
quando a gastamos em proclamar
o Amor infinito de Deus, que nos
desata de todas as
escravidões” [44] .

Como cidadãos responsáveis, nós
cristãos devemos fazer o possível
para defender e promover a
liberdade própria e a dos outros, e –
ao mesmo tempo – ajudar a todos a
descobrirem essa nova liberdade: 
hac libertáte nos Christus liberávit
(Gal 5, 1 ), com a qual Cristo nos
libertou. Esta é uma das tarefas mais
urgentes da nova evangelização. Já
lhes recordei que as pessoas que



devem se santificar no estado
matrimonial desempenham um
papel insubstituível nesta missão,
mas desejo repisar que é
responsabilidade de cada uma e de
cada um difundir a reta doutrina
sobre o matrimônio e a família.

CONHECER E PROFESSAR A FÉ

27. Todos os esforços para levar a
cabo a nova evangelização – quer
seja no apostolado da inteligência,
quer seja nas áreas prioritárias que
acabo de mencionar – devem apoiar-
se no sólido fundamento da fé. Sem
fé, de fato, é impossível agradar a
Deus (Hb 11, 6), diz-nos a Escritura.

Esta virtude teologal, porta da vida
cristã, requer a livre adesão do
intelecto, e conduz à plena fidelidade
à Vontade de Deus, que se expressa
nas verdades a nós reveladas,
transmitindo-nos a segurança de que
devem ser aceitas pela própria
autoridade do Criador que, como



narram as passagens bem claras do
Gênesis, apenas queria o bem de toda
a criação. Por isso, a fé seriamente
assumida e praticada estimula uma
confiança contínua, plena, em Deus,
que nos assegura – ao nos
exercitarmos nesse abandono livre e
responsável – a participação na sua
própria vida divina, que nos foi
comunicada com essas verdades
como caminho para alcançar a união
com o próprio Deus.

“Nesta perspectiva, o Ano da Fé é
convite para uma autêntica e
renovada conversão ao Senhor,
único Salvador do mundo. No
mistério da sua morte e
ressurreição, Deus revelou
plenamente o Amor que salva e
chama os homens à conversão de
vida por meio da remissão dos
pecados (cf. Act 5, 31). Para o
apóstolo Paulo, este amor introduz
o homem numa vida nova: «Pelo
Batismo fomos sepultados com Ele



na morte, para que, tal como Cristo
foi ressuscitado de entre os mortos
pela glória do Pai, também nós
caminhemos numa vida nova» ( 
Rm 6, 4). Em virtude da fé, esta
vida nova plasma toda a existência
humana segundo a novidade
radical da ressurreição” [45].

Exemplos de fé

 28. A epístola aos Hebreus coloca
diante dos nossos olhos uma
sucessão de homens e mulheres fiéis
que, ao longo da história da salvação,
desde o justo Abel, acreditaram em
Deus e aderiram a Ele com todas as
energias da sua inteligência e da sua
vontade, gastando gozosamente a
sua existência no seu serviço (cf. Hb
11, 4-40). Destaca-se entre todos eles
a figura de Abraão, nosso pai na fé
[46] , de quem devemos aprender
também a fortaleza da sua esperança
em Deus, porque todos devemos
crescer em vida teologal ao longo dos



próximos meses, confiando mais e
mais nos meios que nos conduzem ao
Céu, e pedindo firmemente à
Santíssima Trindade que nos
aumente a fé, a esperança, a
caridade.

Quando estava na cidade de Ur, na
Caldeia, “Abraão, segundo a narração
bíblica, ouviu a palavra do Senhor
que o arrancava da sua terra, do seu
povo e, em certo sentido, de si
próprio, para fazer dele o
instrumento dum desígnio de
salvação que abraçava o futuro povo
da aliança e mesmo todos os povos
do mundo” [47] . Imediatamente,
sem uma hesitação, o patriarca pôs-
se a caminho.

Foi pela fé que Abraão, obedecendo ao
apelo divino, partiu para uma terra
que devia receber em herança. E
partiu não sabendo para onde ia. Foi
pela fé que ele habitou na terra
prometida, como em terra



estrangeira, habitando aí em tendas
com Isaac e Jacó, coerdeiros da
mesma promessa. Porque tinha a
esperança fixa na cidade assentada
sobre os fundamentos (eternos), cujo
arquiteto e construtor é Deus. Foi pela
fé que a própria Sara cobrou o vigor
de conceber, apesar de sua idade
avançada, porque acreditou na
fidelidade daquele que lhe havia
prometido. Assim, de um só homem
quase morto nasceu uma posteridade
tão numerosa como as estrelas do céu
e inumerável como os grãos de areia
da praia do mar ( Hb 11, 8-12).

A mesma epopeia de acreditar
firmemente continua e se desenvolve
– com uma intensidade e extensão
maior – no Novo Testamento. Mestra
inigualável é a Virgem Santíssima,
que pela fé “acolheu a palavra do
Anjo e acreditou no anúncio de que
seria Mãe de Deus na obediência
da sua dedicação (cf. Lc 1, 38). Ao
visitar Isabel, elevou o seu cântico



de louvor ao Altíssimo pelas
maravilhas que realizava em
quantos a Ele se confiavam (cf. Lc
1, 46-55). Com alegria e trepidação,
deu à luz o seu Filho unigênito,
mantendo intacta a sua virgindade
(cf. Lc 2, 6-7). Confiando em José,
seu Esposo, levou Jesus para o
Egipto a fim de O salvar da
perseguição de Herodes (cf. Mt 2,
13-15). Com a mesma fé, seguiu o
Senhor na sua pregação e
permaneceu a seu lado mesmo no
Gólgota (cf. Jo 19, 25-27). Com fé,
Maria saboreou os frutos da
ressurreição de Jesus e,
conservando no coração a
memória de tudo (cf. Lc 2, 19.51),
transmitiu-a aos Doze reunidos
com Ela no Cenáculo para
receberem o Espírito Santo (cf. At
1, 14; 2, 1-4)” [48] .

Por isso, meditar e aprofundar na fé
de Maria ajuda e conduz-nos a sentir
a total dependência que temos de



Deus; dependência que nos faz
compreender que, agarrados
firmemente à sua mão, tornamo-nos
capazes de realizar maravilhas, com
uma relevância extraordinária para
a nossa própria existência, para a
Igreja, para a corredenção que nos
foi confiada; uma relevância
extraordinária que chega
logicamente às tarefas e pequenezes
aparentemente mais indiferentes, já
que com Deus póssumus!, podemos
tudo, e sem Ele, nihil, nada.

Pela fé, os Apóstolos deixaram tudo
para seguir o Mestre. Da mesma
forma atuaram os discípulos da
primeira hora, e os mártires que
entregaram as suas vidas por
testemunhar o Evangelho, e
inumeráveis cristãos de todos os
tempos, também recentes. “Pela fé,
no decurso dos séculos, homens e
mulheres de todas as idades, cujo
nome está escrito no Livro da vida
(cf. Ap 7, 9; 13, 8), confessaram a



beleza de seguir o Senhor Jesus nos
lugares onde eram chamados a dar
testemunho do seu ser cristão: na
família, na profissão, na vida
pública, no exercício dos carismas
e ministérios a que foram
chamados” [49] .

O exemplo de São Josemaria

29. Fixemos os nossos olhos sobre a
história da Igreja, na qual nunca
faltaram homens e mulheres que
foram instrumentos nas mãos de
Deus para dar um novo impulso e
vitalidade à fé do povo cristão em
momentos de dificuldade. Penso no
exemplo do nosso fundador. São
Josemaria meditou muito sobre a
figura e a resposta daqueles nossos
predecessores na fé. Por isso, como o
patriarca Abraão, o nosso Padre
abandonou os seus nobres projetos e,
obediente à voz divina, fez-se
peregrino por todos os caminhos do
mundo, para ensinar aos seus irmãos



e às suas irmãs uma doutrina “velha
como o Evangelho e como o
Evangelho nova” [50]: que Deus nos
convoca a todos a sermos santos no
trabalho e nas circunstâncias da vida
corrente, no meio das realidades
temporais. Foi um homem, um
sacerdote, de fé e de esperança:
virtudes que, juntamente com a
caridade, o Senhor infundiu com
crescente intensidade na sua alma.
Por cultivar essa fé gigante e essa
grande esperança, alcançou a
capacidade de realizar a missão que
havia recebido, e hoje são
inumeráveis – como as estrelas do
céu, como as areias da praia (Gn 22,
17) – as pessoas de diferentes idades,
raças e condições que se alimentam
desse espírito e buscam assim a
glória de Deus.

A vida de São Josemaria manifesta
que cada um dos nossos dias pode e
deve ser tempo de fé, de esperança,
de amor, sem concessões ao egoísmo.



Convém, portanto, que nos
perguntemos como as virtudes
teologais se manifestam na nossa
conduta diária: se sabemos
reconhecer a mão providente do
nosso Pai Deus em todas as
circunstâncias, tanto nas que se
apresentam com um aspecto
favorável quanto nas que parecem
adversas; isto é, se estamos
firmemente persuadidos de que 
ómnia possibília credénti (Mc 9, 23),
que tudo é possível ao que crê, ainda
que não possua méritos pessoais nem
meios humanos; se somos otimistas
no apostolado, com um otimismo
sobrenatural baseado na convicção
de que – como afirma o Apóstolo – 
ómnia possum in eo, qui me confórtat
(Filipenses 4, 13), tudo podemos em
Cristo, que é a nossa fortaleza.

Talvez possamos concluir que ainda
não nos exercitamos com suficiente
intensidade nessas virtudes. Cabe,
dessa forma, aplicar-nos as



considerações de São Josemaria:
“Falta-nos fé. No dia em que
vivermos esta virtude - confiando
em Deus e na sua Mãe -, seremos
valentes e leais. Deus, que é o Deus
de sempre, fará milagres por
nossas mãos. - Dá-me, ó Jesus, essa
fé, que de verdade desejo! Minha
Mãe e Senhora minha, Maria
Santíssima, faz que eu creia!” [51]

O nosso Padre pediu muitas vezes,
para si mesmo, para os seus
numerosos filhos e filhas, e para
todos os cristãos, o crescimento nas
virtudes teologais: adáuge nobis
fidem, spem, caritátem!, aumenta-nos
a fé, a esperança e o amor, rezava
todos os dias, pedindo-o também –
sem palavras, com o coração –
enquanto elevava a Hóstia e o cálice
na Santa Missa. Movia-lhe o único
propósito de ser melhor servidor – e
de que fôssemos melhores servidores
– de Deus e das almas, a todo o tempo
e em qualquer situação. Nisto reside,



insisto, a condição necessária para
que o caminhar da Igreja esteja
repleto de novos frutos, agora e
sempre. Como escreve o Papa,
“desejamos que este Ano suscite,
em cada crente, o anseio de
confessar a fé plenamente e com
renovada convicção, com
confiança e esperança” [52] .

“Refletir sobre o próprio ato com
que se crê – acrescenta o Papa – é
um compromisso que cada crente
deve assumir, sobretudo neste 
Ano. Não foi sem razão que, nos
primeiros séculos, os cristãos eram
obrigados a aprender de memória
o Credo . É que este servia-lhes de
oração diária, para não
esquecerem o compromisso
assumido com o Batismo” [53].

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude

30. Ao longo destes meses – oxalá
consigamos firmar esse ânimo para



sempre –, ao rezar o Credo na Missa
e em outros momentos, esforcemo-
nos para professar a fé da Igreja com
maior consciência, com uma atenção
mais imediata às palavras e ao seu
significado. Também constituirão um
grande auxílio o estudo e a frequente
meditação dos diversos artigos que
compõem o Símbolo. Entre os meios
que Bento XVI sugere para dar
relevância e verdadeira eficácia a
esse tempo, um de primordial
importância é o estudo do Catecismo
da Igreja Católica – ou também do
seu Compêndio –, valiosa herança do
Concílio Vaticano II, no qual se
reúnem de modo completo, orgânico
e ordenado todas as verdades da
doutrina católica.

“Existe uma unidade profunda
entre o ato com que se crê e os
conteúdos a que damos o nosso
assentimento” [54] . O
conhecimento dos conteúdos da fé é
essencial para que possamos dar-lhes



o nosso assentimento, para
aderirmos plenamente com a
inteligência e a vontade àquilo que a
Igreja propõe; tal aceitação implica,
portanto, que, quando se crê, se
acolhe livremente todo o mistério da
fé, já que o próprio Deus garante a
sua verdade ao se revelar e oferecer
o seu mistério de amor à nossa razão.

“Por outro lado – continua o Papa – ,
não podemos esquecer que, no
nosso contexto cultural, há muitas
pessoas que, embora não
reconhecendo em si mesmas o dom
da fé, todavia vivem uma busca
sincera do sentido último e da
verdade definitiva acerca da sua
existência e do mundo. Esta busca
é um verdadeiro «preâmbulo» da
fé, porque move as pessoas pela
estrada que conduz ao mistério de
Deus” [55] .

Não desfaleçamos no maravilhoso
esforço de trazer à tona as



inquietações espirituais que se
ocultam em todas as almas, para lhes
oferecer a formação oportuna que
sacie a sua sede da Verdade.
Especialmente nos tempos atuais,
adquire grande importância ensinar
ou recordar, àqueles com quem
tratamos por um motivo ou outro,
que a vida terrena é uma etapa
transitória da existência humana.
Deus nos criou para a vida eterna,
destinou-nos a participar da sua
própria Vida divina, alcançando
assim uma felicidade completa e sem
fim. Este dom da Santíssima
Trindade somente se alcança em
plenitude após a morte corporal, mas
já começa aqui embaixo. Esta é a
vida eterna: que te conheçam a ti, o
único Deus verdadeiro, e a Jesus
Cristo, a quem Tu enviaste (Jo 17, 3). 
Quem come a minha carne e bebe o
meu sangue tem a vida eterna e Eu o
ressuscitarei no último dia (Jo 6, 54).



31. Nos próximos meses, temos uma
nova oportunidade de meditar com
profundidade no mistério de Jesus
Cristo. Com as suas obras e as suas
palavras, Jesus manifestou-nos o Pai
e nos mostrou o caminho que conduz
a Ele; ofereceu-nos quanto é preciso
para atingir a meta: a Igreja, com os
seus sacramentos e instituições; e,
mais ainda, enviou-nos o Espírito
Santo que, habitando pela graça nas
almas, constantemente impulsiona os
homens para a casa do Pai. Tudo
brota como fruto da benevolência
divina, porque nisto consiste o amor:
não em que nós tenhamos amado a
Deus, mas que Ele nos amou e enviou
o seu Filho como vítima de expiação
pelos nossos pecados (1 Jo 4, 10).

Convençamo-nos do papel
fundamental de meditar e convidar
os outros a meditarem sobre esta
verdade essencial: “Deus nos ama: o
Onipotente, o Todo-Poderoso, o
que fez o céu e a terra!” [56]



Pasmemos e agradeçamos este
impressionante anúncio, que
devemos difundir por toda a parte
através de uma catequese universal.
Precisamente esta palavra, 
catequesis, na sua etimologia grega
mais literal, significa “fazer soar nos
ouvidos” uma mensagem; para os
cristãos, esse foi o método de ensino
utilizado pela Igreja já nos primeiros
momentos, desde que começou a
transmitir à humanidade a pérola
preciosíssima e o tesouro da
salvação, como explicava o Mestre.
Assim, escutando, os primeiros
discípulos do Senhor acolheram a
boa nova, e a transmitiram aos
outros de tal forma que comprometia
o querer e o atuar daqueles que a
ouviam e a incorporavam à sua
conduta.

Do mesmo modo devemos atuar
agora, depois de vinte séculos de
cristianismo: fazer ressoar a Verdade
trazida por Jesus Cristo nos corações



das pessoas com que nos
encontramos no nosso caminhar pela
terra, e também – por meio da oração
– naqueles que não tratamos
pessoalmente. A cada um, a cada
uma, de modo oportuno, devemos
transmitir isto: Deus pensou em ti
desde toda a eternidade! Deus te
ama! Deus te preparou um lugar
inefável, o Céu, onde Ele te entregará
a si mesmo como posse e gozo
eterno, satisfazendo todas as ânsias
de felicidade que há no teu coração!

32. Não se pode pressupor o
conhecimento destas verdades
fundamentais. Muitas pessoas
desconhecem a Deus ou têm uma
ideia equivocada sobre Ele. Alguns
imaginam um Deus zeloso do
cumprimento da lei, sempre pronto
para castigar; ou um Deus ao qual se
recorre em caso de necessidade;
outros pensam num Deus
enclausurado na sua própria
felicidade, muito distante das penas e



das angústias dos homens... Não
deixemos de nos perguntar se, por
nossa alegria e nossa paz, aqueles
que nos veem podem tocar a
bondade do Senhor para com seus
filhos.

Todos nós precisamos fortalecer
constantemente “essa base de
ideias claras sobre os temas
fundamentais, para estar em
condições de iluminar tantas
inteligências e de defender a Igreja
dos ataques, que recebe às vezes
de toda a parte: ideias claras
sobre as verdades dogmáticas e
morais; sobre as exigências da
família e do ensino cristão; sobre
os direitos ao trabalho, ao
descanso, à propriedade privada,
etc.; sobre as liberdades
fundamentais de associação, de
expressão, etc. Desta forma, vocês
poderão experimentar
gozosamente a verdade daquelas
palavras: véritas liberábit vos (Jo



8, 32), porque a verdade dar-lhes-á
paz, alegria e eficácia” [57] .

Peçamos ao Espírito Santo que nos
auxilie, para que saibamos
apresentar um testemunho
convincente, e expor – segundo a
ciência e a formação de cada um – os
argumentos racionais que propiciem
a cada pessoa a abrir a sua mente à
verdade. Rezemos com perseverante
confiança. Este ponto destaca como o
mais importante, e lembremo-nos da
promessa do Senhor: Eu vos asseguro
que, se dois de vós se puserem de
acordo na terra sobre qualquer coisa
que queiram pedir, meu Pai que está
nos céus se lhes concederá (Mt 18 ,
19). Se permanecermos bem unidos
na oração, cerrando fileiras como um
exército em ordem de batalha (Ct 6,
4), uma batalha de paz e de alegria,
obteremos do Céu o que suplicamos a
Deus.



Comentando o versículo do
Evangelho que acabo de transcrever,
Bento XVI afirma que “o verbo que o
evangelista usa para dizer
"puserem-se de acordo" (...)
encerra uma referência a uma
"sinfonia" dos corações. É isto o
que atrai o coração de Deus.
Consequentemente, a sintonia na
oração é importante para que o Pai
celeste a acolha” [58] .
Mantenhamo-nos sempre muito
unidos ao Papa e às suas intenções,
pois desta forma nos aproximaremos
mais de Cristo e, com Ele, pelo
Espírito Santo, a nossa oração subirá
eficazmente a Deus Pai.

FORMAÇÃO DOUTRINAL

33. O nosso Padre enumerava cinco
aspectos fundamentais da formação:
humana, doutrinal-religiosa,
espiritual, apostólica e profissional.
O Ano da fé oferece-nos, de maneira
especial, um convite para refletir



novamente sobre a nossa formação
doutrinal. E isto ocorre pela simples
razão de que toda essa formação se
orienta, a partir de diversas
perspectivas, a que aprofundemos
pessoalmente nos conteúdos da fé e
no sentido da própria fé; e assim,
pela mediação desse renovado 
intelléctus fídei, possamos anunciar e
propor de maneira adequada, aos
colegas e amigos, o mistério do amor
de Deus em Jesus Cristo.

Formação na doutrina da Igreja

 34. Por isso, o nosso Fundador
sintetizou, com uma frase expressiva,
a atividade fundamental da Obra:
“dar doutrina”. Daí, o constante e
gozoso esforço para assegurar aos
fiéis da Prelazia o alimento da
formação, especialmente no seu
aspecto doutrinal-religioso. Penso na
alegria do nosso Padre, ao
contemplar do Céu como se estão
organizando ininterruptamente



essas aulas, de acordo com os planos
e as necessidades de cada lugar. A
todos vocês recordo aquilo que ele
nos repetia insistentemente, para
que nos ficasse profundamente
gravado: “Ponham muito empenho
em assimilar a doutrina que lhes é
dada, de modo que não fique
estagnada; e sintam a necessidade
e o gostoso dever de levar a outras
mentes a formação que vocês
recebem, para que frutifique em
boas obras, cheias de justiça,
também nos corações dos
outros” [59] .

Para servir, servir, comentava
muito frequentemente São
Josemaria, utilizando os diversos
significados deste verbo servir: ser
útil aos outros e ter capacidade real
de enfrentar as diferentes
circunstâncias. Resumia nesta frase a
importância de nos prepararmos
bem, em todos os campos, desejosos
de prestar uma efetiva colaboração



aos planos de Deus e à Igreja. “Para
poder prestar um serviço às
almas, nós mesmos devemos, em
primeiro lugar, servir, ou seja,
formarmo-nos. Se não, não
seremos bons instrumentos, não
serviremos” [60] . Aplicado à nossa
finalidade apostólica: somente serve
aquele que tem e cultiva uma fé viva
e esclarecida, porque só a partir
dessa fé se pode servir ao apostolado
da Obra e à formação doutrinal dos
outros.

Convencido dessa necessidade
perene, são Josemaria definiu as
pautas para a formação doutrinal-
religiosa dos fiéis da Obra e as
desenvolveu paulatinamente.
Revisemos no nosso trato com o
Senhor aquilo que continuamente
nos expunha. “Os fins que nos
propomos corporativamente são a
santidade e o apostolado. E para
alcançar estes fins, precisamos,
acima de tudo, uma formação.



Para a nossa santidade, doutrina;
e para o apostolado, doutrina. E
para a doutrina, tempo, em um
local adequado, com os meios
adequados. Não esperemos umas
iluminações extraordinárias de
Deus, que não tem porque nos
conceder, quando Ele nos dá uns
meios humanos concretos: o
trabalho, o estudo. É preciso
formar-se, é preciso estudar” [61] .

O Paráclito, que habita na alma em
graça, com o Pai e o Filho, é
verdadeiramente – para aqueles que
ouvem a sua voz e são dóceis às suas
inspirações – aquele que faz
“penetrar no espírito e no coração
dos homens o ensinamento de
Jesus” [62] . O próprio Jesus chamou-
o de Espírito da verdade, e nos
assegurou: quando Ele vier, o Espírito
da verdade vos guiará a toda a
verdade, porque não falará por si
mesmo, mas vou dizer tudo que você
ouve (...). Ele me glorificará porque



receberá do que é meu e vo-lo
anunciará ( Jo 16, 13-14). E o Santo
Padre João Paulo II, comentando
esses textos do Evangelho, ensinava:
“Se Jesus disse de si mesmo “Eu sou a
Verdade” (Jo 14, 6), esta é a verdade
de Cristo que o Espírito Santo faz
conhecer e difunde (...) . O Espírito é
Luz da alma: Lumen córdium , como
invocamos na sequência de
Pentecostes” [63] .

Nós cristãos podemos sentir-nos mais
livres que ninguém, se não
permitimos que as tendências
caducas do momento nos arrastem. A
Igreja incentiva seus filhos a se
comportarem como “cidadãos
católicos responsáveis e
consequentes, de tal forma que o
cérebro e o coração de cada um de
nós não sejam díspares, cada um
por si, mas estejam em sintonia e
firmes, para realizar em todo
momento aquilo que claramente se
vê que deve ser feito, sem deixar



atrair-se – por falta de
personalidade e de lealdade com a
própria consciência – por
tendências ou modas passageiras:
para que não sejamos crianças
flutuantes que se deixam levar por
qualquer vento de doutrina, pela
falsidade dos homens, que – para
enganar – empregam astutamente
os artifícios de erro (Ef 4, 14)” [64] .

Aprofundar na doutrina da fé

35. Se queremos conhecer e amar a
Deus, se desejamos que os outros O
conheçam e O amem, é
imprescindível que a doutrina
católica informe cada vez mais o
nosso entendimento e mova a nossa
vontade. Agora, além disso, perante
uma cultura dominante que tende a
se afastar de Deus, esse dever torna-
se particularmente urgente.

Daí vem a importância decisiva que
adquire a urgência de nos
prepararmos doutrinalmente, sem



solução de continuidade. Nunca
abandonem o estudo e, mais
especificamente, o dedicado à
teologia, cada um segundo as suas
possibilidades, para adquirir esse 
intelléctus fídei de que lhes falava.
Devemos sentir, de modo vibrante e
alegre, a íntima tensão da “fides
quærens intelléctum” [65] : a da
inteligência informada pela fé, que
impele a conhecer cada vez mais
profundamente aquilo em que se
acredita. O estudo da teologia, não
rotineiro ou simplesmente
memorizador, mas vital, ajuda em
boa medida a tornar as verdades da
nossa fé plenamente conaturais à
inteligência e a aprender a pensar na
fé e a partir da fé. Só assim uma
pessoa está em condições de avaliar
as variadas questões, por vezes
complexas, suscitadas pelas
ocupações profissionais e pelo
desenvolvimento da sociedade como
um todo. Precisamente porque vocês
são livres, filhas e filhos meus –



porque cada um decide e atua com
plena e total autonomia –, devem
empenhar-se com especial interesse
na necessidade de formar bem a sua
inteligência e a sua consciência, para
contar com um acervo de
conhecimentos, não só das ciências
humanas, como também da ciência
teológica, que lhes permitam pensar,
julgar e agir tal como corresponde a
um cristão.

Devemos enriquecer-nos
intelectualmente para enfrentar com
competência os temas da doutrina
católica que são particularmente
importantes no âmbito da própria
profissão, ou que apresentem
especial atualidade no país. Serão
diferentes em cada lugar, mas há
alguns que – nos momentos atuais –
são válidos em toda parte: os
relacionados com o matrimônio e a
família, a educação, a bioética, etc.



36. Neste sentido, tenho insistido em
que se continue impulsionando a
melhoria e a especialização dos
professores nos diversos Stúdia
Generália da Prelazia; que se
fomentem linhas de pesquisa de alto
nível nas universidades às quais o
Opus Dei oferece assistência
espiritual; que se promovam grupos
interdisciplinares – por exemplo, de
médicos, biólogos, juristas, filósofos,
sociólogos – que se dediquem com
sentido apostólico a essa tarefa.

Não poucos fiéis da Prelazia poderão
realizar um trabalho semelhante,
juntamente com outras pessoas, nas
instituições acadêmicas, públicas ou
privadas, nos quais trabalham. E
muitos mais, embora não se
dediquem profissionalmente a essas
áreas específicas, estão em condições
de colocar o seu grãozinho de areia,
contribuindo para criar uma opinião
pública saudável, respeitosa da lei
natural e informada pela mensagem



cristã, utilizando adequadamente os
meios de comunicação social. Vocês
já me ouviram comentar que uma
simples carta ou um e-mail para um
jornal, explicando com simpatia e de
forma clara – com dom de línguas –
um ponto da doutrina católica, às
vezes é mais eficaz do que um
volumoso tratado. Quando a opinião
pública de um país oferece uma
visão distorcida da Igreja, e mesmo
quando se organizam abertamente
campanhas de difamação, os
católicos não podem permanecer
passivos: devemos reagir – por
justiça para com Deus e com a
sociedade – contra esses abusos,
desmascarar os ataques mais ou
menos explícitos e exigir o respeito
que a Igreja merece,
independentemente das faltas de
alguns dos seus membros.

Para isso, insisto, devemos assimilar
a imprescindível urgência de
avançar constantemente na nossa



formação teológica, de aprofundar –
na medida das necessidades e das
circunstâncias individuais – nas
questões presentes na opinião
pública que se relacionam com os
aspectos fundamentais da Revelação.
Aproveitemos com seriedade as aulas
e as palestras sobre Filosofia,
Teologia, Direito canônico,
participando desses tempos
dedicados à formação com
entusiasmo, pontualidade e desejos
de tirar muito proveito; porque, além
disso, essas atividades tornam
acessível a outras pessoas a
catequese doutrinal e espiritual a
que aspiram.

37. Analisando os ensinamentos dos
Santos Padres, Bento XVI detém-se
num ponto de particular importância
nos momentos atuais. Ele afirma que
o grande erro das antigas religiões
pagãs consistiu em ignorar os
caminhos traçados no fundo das
almas pela Sabedoria divina. “Por



isso o ocaso da religião pagã era
inevitável: fluía como
consequência lógica do
afastamento da religião reduzida a
um conjunto artificial de
cerimônias, convenções e
hábitos” [66] . O Papa acrescenta que
os antigos Padres e escritores
cristãos, pelo contrário, optaram
“pela verdade do ser contra o mito
do costume” [67] . Tertuliano, como
menciona o Pontífice, escreveu:
“Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit. Cristo afirmou ser a
verdade, não o costume” [68] . O
Sucessor de Pedro nos assinala que
“a este propósito observe-se que a
palavra consuetudo, aqui
empregada por Tertuliano
referindo-se à religião pagã, pode
ser traduzida nas línguas
modernas com as expressões
«moda cultural», «moda do
tempo»” [69] .



Não tenhamos dúvidas: apesar da
aparente vitória do relativismo em
alguns lugares, esse modo de pensar
e de desorientar a tantas pessoas
acabará por desmoronar-se como um
castelo de cartas de baralho, por não
estar ancorado na verdade de Deus
Criador e Providente, que guia os
caminhos da história. Ao mesmo
tempo, a realidade que vemos à
nossa volta deve nos encorajar a não
nos abandonarmos e a não
abandonar as pessoas que estão num
estado de desilusão e de falta de
conteúdo.

A UNIÃO COM CRISTO ATRAVÉS
DA ORAÇÃO E DO SACRIFÍCIO

38. Consta-me que São Josemaria
repetiu e meditou com frequência as
palavras de Santo Inácio de
Antioquia, quando a caminho de
Roma, onde iria sofrer o martírio,
considerava que era “trigo de Deus” e
seria moído pelos dentes das feras “a



fim de ser apresentado como limpo
pão de Cristo” [70] . Também nós
cristãos nos sabemos trigo de Deus,
porque temos a alegre obrigação de
fornecer alimento espiritual àqueles
que, por uma razão ou outra, passam
ao nosso lado.

Convençamo-nos profundamente de
que Deus deseja que sejamos pão de
Cristo, para saciar a fome das almas.
E para consegui-lo, é preciso deixar-
se moer sem resistências, como os
grãos das espigas; e decidir-se a
aproveitar plenamente, não pela
metade, os procedimentos de que o
Senhor se serve para nos polir, para
limar as arestas do nosso caráter,
para arrancar da nossa conduta
externa e interna – por amor, ainda
que custe – esse eu que cada um tem
em grau superlativo. Esse trabalho
de purificação – não nos falta a
experiência pessoal – é necessário
para alcançar os frutos sobrenaturais
oportunos. O Mestre nos explicou,



com uma imagem clara: se o grão de
trigo, que cai na terra, não morre, fica
infecundo, mas se morre, produz
muito fruto (Jo 12, 24).

A união com Cristo na Cruz

39. Jesus quer que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade (1 Tm 2, 4). E esta santa
ambição deve informar o nosso
comportamento: nós precisamos dar
uma forte carga apostólica a tudo
que fazemos, nas situações e nos
momentos mais diversos. Assim,
cada fiel da Obra, mesmo quem não
esteja em condições de realizar um
apostolado imediato – por estar
doente, por encontrar-se num lugar
novo ou desconhecer a língua, etc. –,
poderá desenvolver um trabalho
apostólico diretíssimo muito
fecundo. Todos nós o conseguiremos,
se nos esmerarmos no trato com
Deus através das Normas de piedade;
esforçando-nos na realização de um



trabalho bem acabado,
apresentando-o a Deus todos os dias
na Santa Missa. O Senhor espera que
Lhe ofereçamos essa luta por
aproveitar e buscar as pequenas
mortificações ou exigências com um
ritmo constante, “como o bater do
coração” [71] .

A união com Cristo na Cruz é de
suma importância para a realização
desse programa apostólico. Não há
possibilidade de seguir Jesus se não
nos negamos a nós próprios, se não
cultivamos o espírito de
mortificação, se não praticamos
obras concretas de penitência. O
Santo Padre assinala que “cada
cristão está chamado a
compreender, a viver e a
testemunhar com a sua existência
a glória do Crucificado. A cruz - a
doação de si mesmo por parte do
Filho de Deus – é, definitivamente,
o «sinal» por excelência que nos
foi dado para compreender a



verdade do homem e a verdade de
Deus: todos nós fomos criados e
remidos por um Deus que por
amor imolou o seu único Filho. Eis
por que na Cruz, como escrevi na
Encíclica Deus caritas est,
«cumpre-se aquele virar-se de
Deus contra Si próprio, com o qual
Ele Se entrega para levantar o
homem e salvá-lo o amor na sua
forma mais radical»” [72]

Nas chagas de Cristo

 40. Não poucas vezes ouvimos uma
comparação que São Josemaria fazia.
Comentava que os cristãos que
anseiam caminhar perto do Mestre
devem ser, “nas mãos chagadas de
Cristo, a semente que o Semeador
divino lança no sulco. E assim
como o semeador enfia o punho no
bornal, e o tira repleto de grãos
dourados, para espalhá-los em
volta, assim, você e eu, devemos
nos dar, sem esperar nada na



terra, nem inventar penas que não
existem. Mas é necessário, como
afirma o Evangelho, que o grão se
enterre e morra na aparência,
para ser fecundo (cf. Jo 12, 24). Só
assim seremos uma boa semente,
na semeadura que o Senhor deseja
fazer para abrir os caminhos
divinos na terra” [73] .

À luz dessas considerações,
examinemos se nos esforçamos
seriamente por ser almas piedosas e
penitente, firmemente persuadidos
de que “a ação nada vale sem a
oração; a oração valoriza-se com
o sacrifício” [74] . Peçamos ao
Senhor que nos conceda ânsias
diárias de maior entrega, desejos
eficazes de nos gastarmos
alegremente pelo bem das almas. E
isso só será alcançado se
procurarmos atualizar todos os dias,
na Santa Missa, o afã de ser hóstia
viva em união com Cristo.



Ninguém nega a grandeza e a
importância do que está nos sendo
pedido: ser hóstia com Cristo.
Fomentemos estes santos desejos nos
nossos momentos especialmente
dedicados ao trato pessoal com Ele.
Invoquemos a Jesus, através da Sua
Mãe Santíssima – Mestra de fé –, para
que nos conceda a graça de renovar
diariamente o zelo apostólico, e
plasmemos estes propósitos em obras
concretas, de acordo também com os
conselhos que nos sugiram na
direção espiritual.

Então, sim: Jesus Cristo nos tomará
na sua mão chagada e depois de nos
empapar – como São Josemaria
insistia – no seu Sangue precioso,
sem abandonarmos o lugar onde pôs
a cada uma e a cada um de nós,
lançar-nos-á longe, muito longe:
tornará fecunda a nossa entrega em
lugares próximos e distantes; servir-
se-á do nosso trabalho e do nosso
descanso, das nossas alegrias e das



nossas dores, das nossas palavras e
dos nossos silêncios, para lançar a
sua semente divina em milhares de
corações. Seremos verdadeiramente
“pão para o altar e pão para a
mesa: divinos e humanos” [75] . E
Jesus realizará novos milagres
portentosos, da mesma forma que
antes os realizou nas almas e nos
corpos das pessoas que o
procuravam, quando a multidão
tentava tocá-lo porque saía dele uma
força que curava a todos (Lc 6, 19).

Recorrer ao Espírito Santo

41. Assim como Jesus Cristo pregou a
boa nova sob o impulso do Espírito
Santo (cf. Lc 4, 14), da mesma forma
nós os cristãos devemos recorrer
cheios de confiança ao Paráclito,
como recomendava o Beato João
Paulo II, ao se aproximar o Jubileu do
ano 2000. “Entra, pois, nos
compromissos primários (...) a 
redescoberta da presença e ação do



Espírito , que age na Igreja quer
sacramentalmente, sobretudo
mediante a Confirmação , quer
através de múltiplos carismas, cargos
e ministérios por Ele suscitados para
o bem dela” [76] .

Nada mais lógico, portanto que, tanto
no apostolado pessoal como em
qualquer trabalho apostólico,
contemos acima de tudo com a
consoladora realidade de que o
Espírito Santo atua incessantemente,
com vistas à santificação das almas,
ainda que ordinariamente realize a
sua ação silenciosamente. Ele é,
“também, na nossa época, o agente
principal da nova evangelização (...) ,
Aquele que constrói o Reino de Deus
no curso da história e prepara a sua
plena manifestação em Jesus Cristo,
animando os homens no mais íntimo
deles mesmos e fazendo germinar
dentro da existência humana os
germens da salvação definitiva que
acontecerá no fim dos tempos” [77] .



Não tenhamos dúvidas: se
recorrermos com fé ao Consolador,
Ele colocará em nossas bocas a
palavra adequada, a sugestão
oportuna, a correção amável e
humilde em face de comportamentos
equivocados, que ajudarão a que tais
pessoas retifiquem.

Cultivemos seriamente, portanto, o
trato com o Espírito Santo; porque,
como também ensinava São
Josemaria, ao falar da ação do
Senhor nos filhos fiéis, “Deus não
apenas passa, mas permanece em
nós. Para dizê-lo de alguma
forma, está no centro da nossa
alma em graça, dando sentido
sobrenatural às nossas ações,
desde que não nos oponhamos a
Ele e o expulsemos dali pelo
pecado. Deus está escondido em
vocês e em mim, em cada um de
nós” [78] .

A arma da oração



42. Leiamos de novo umas palavras
do beato João Paulo II, no dia da
canonização do fundador do Opus
Dei. “Para desempenhar uma missão
tão comprometedora, é necessário
um incessante crescimento interior,
alimentado pela oração. São
Josemaria Escrivá foi um mestre no
exercício da oração, que ele
considerava como uma "arma"
extraordinária para redimir o
mundo. Assim, recomendava
sempre: «Em primeiro lugar, a
oração; depois, a expiação; e em
terceiro lugar, muito "em terceiro
lugar", a ação» ( Caminho, n. 82). Não
se trata de um paradoxo – prosseguia
o Papa -, mas de uma verdade
perene: a fecundidade do apostolado
depende sobretudo da oração e de
uma vida sacramental intensa e
constante. Em última análise, este é o
segredo da santidade e do verdadeiro
êxito dos Santos” [79] .



É uma atitude espiritual que este
santo sacerdote – o nosso Padre – pôs
em prática desde o dia em que o
Senhor passou por sua alma, e isso
reflete de modo claro nos primeiros
anos do Opus Dei, quando tudo
estava por fazer. Em 1930 – o Opus
Dei era, então, como um recém-
nascido –, São Josemaria escrevia a
Isidoro Zorzano, o único fiel da Obra
naqueles momentos, umas palavras
que mantêm validade perene. “Para
sermos o que o Senhor e nós
desejamos – anotava – , devemos
fundamentar-nos bem, antes de
tudo, na oração e na expiação
(sacrifício). Orar: nunca, repito,
deixe a meditação ao se levantar;
e ofereça cada dia, como expiação,
todas as moléstias e sacrifícios da
jornada” [80] .

Continuemos com essa pauta de
conduta, imprescindível para
aumentar a nossa vida de fé e
cumprir a missão sobrenatural que o



Mestre confia aos cristãos. Por essa
razão, em primeiro lugar devemos
crescer diariamente no trato pessoal
com Jesus Cristo. Tanto no meio do
mais exigente trabalho profissional,
quanto no silêncio de um oratório ou
de uma igreja, ou no trânsito das
ruas, como também nos momentos
de diversão ou descanso, e, é claro,
nas ocupações familiares, na doença
e nas contrariedades: a todo
momento!, falemos de Deus com a
alma, com o coração, com os
sentidos, com os lábios, esforçando-
nos em converter tudo o que fazemos
numa oração grata a Deus, muitas
vezes sem palavras. Mas, insisto, a
oração é fruto da vida de fé. É
necessária uma fé grande para pedir
de verdade, com convicção, como fez
São Josemaria: “esus, dize-me
alguma coisa; dize-me alguma
coisa, Jesus.

Não podemos nos esquecer de que a
pessoa que reza de verdade avança



na virtude da humildade; possui a
alegria da filiação divina; sente a
urgência do apostolado diário;
comporta-se sempre com
amabilidade e cordialidade; sabe
servir; procura desaparecer e é dócil
na direção espiritual.

O sal da mortificação

43. Inseparável do trato com o
Senhor, precisamos da mortificação,
que se eleva a Deus como “a oração
dos sentidos”. Há pessoas que se
assustam com a palavra “expiação”,
imaginando talvez penas
insuportáveis. Nada mais distante da
realidade. Normalmente, Deus nos
pede um espírito de penitência que
se manifesta no cumprimento bem
acabado dos próprios deveres de
estado e das circunstâncias pessoais;
realizado perseverantemente com
alegria – ainda que custe –, sem
solução de continuidade, com uma
fidelidade heroica no pequeno.



São Josemaria, que foi tão generoso
nas grandes penitências a que o
Senhor o convidava – pois eram
parte da sua missão fundacional –,
concedia também extraordinária
importância à expiação pequena,
mas repleta de amor. Assim o expõe
numas breves notas de 1930, sobre o
modo de fazer o exame de
consciência: “Expiação: como
recebi, neste dia, as contradições
vindas da mão de Deus?, e aquelas
que me proporcionaram os meus
companheiros, com o seu caráter?,
e as da minha miséria?, soube
oferecer ao Senhor, como
expiação, a própria dor, que sinto,
por tê-lo ofendido tantas vezes!?,
ofereci-lhe a vergonha dos meus
anteriores rubores e humilhações,
ao considerar como avanço pouco
no caminho das virtudes?” [81]

O mundo de hoje tem especial
necessidade – e terá sempre – de
almas que amem o sacrifício



abraçado voluntariamente por amor
de Deus. Em todo e qualquer
momento, também se ergue como
uma arma capaz de vencer a luta
contra o hedonismo, que tem
causado tantas vítimas entre os
cristãos e os não cristãos: contra o
excessivo regalo do corpo e dos
sentidos. Consideremos que, para
espezinhar o apegamento
desordenado ao próprio eu, o
remédio encontra-se no
oferecimento rendido – verdadeiro
holocausto – dos nossos sentidos
internos e externos, das nossas
potências, da nossa alma e do nosso
corpo, realizado em estreita união
com Jesus Cristo.

Temos que “oferecer a nossa vida,
a nossa dedicação sem reservas,
sem regatear, como expiação pelos
nossos pecados; pelos pecados de
todos os homens, nossos irmãos;
pelos pecados cometidos em todos
os tempos, e pelos que se



cometerão até o fim dos séculos:
antes de tudo, pelos católicos,
pelos escolhidos de Deus que não
sabem corresponder, que
atraiçoam o amor de predileção
que o Senhor teve para com
eles” [82] ; acrescentando uma faceta
da qual o nosso Padre sempre
cuidou: ganhar essa luta com um
esperançoso otimismo, com a certeza
de que o Senhor nos tornará
vencedores, pela fé, pela confiança
nEle, e pela caridade com Deus e com
as almas .

44. Essas palavras de São Josemaria
ajudam-nos a encarar com
generosidade as mortificações
habituais. Todos nós precisamos
purificar-nos sem vacilações:
somente assim estaremos em
condições de purificar, com a alegria
própria dos filhos de Deus, o
ambiente em que vivemos.
“Expiação, e, acima da expiação, o
Amor. – Um amor que seja



cautério, que abrase a imundície
da nossa alma, e fogo que
incendeie com chamas divinas a
miséria do nosso coração” [83] .
Sugiro também que, se em algum
momento nos sentimos covardes,
contemplemos a Jesus nas horas da
sua Paixão por amor a nós.
“Depois... serás capaz de ter medo
à expiação?” [84] .

Através dessas coordenadas da
conduta cristã, fomentemos nos
outros a urgência de uma ação
apostólica concreta e constante com
os jovens e os mais velhos, com os
sãos e os doentes, ou com aqueles
que se aproximam de nós em razão
do trabalho profissional ou pelas
relações de amizade, parentesco,
hobbies, etc., que compõem o tecido
da nossa participação no ambiente
em que normalmente atuamos.
Peçamos à Santíssima Virgem que
nos aumente o afã apostólico nos
próximos meses, para sermos



propagadores do júbilo da fé em
Deus, e que atuemos sempre assim;
peçamos-lhe também que envie
abundantes graças do seu Filho, para
que muitos homens e mulheres
abram os seus corações à graça de
Deus sem hermetismos, e se decidam
a caminhar com Cristo pela senda
que conduz à felicidade plena, que
Ele próprio preparou para cada um
de nós, desde toda a eternidade.

A TAREFA APOSTÓLICA

45. Realizar a “missão”, a tarefa
apostólica, que o Senhor nos confiou
somente é possível a partir da “vida
de fé”, que fomos descrevendo: deve
ser como a “epifania” da fé. É a fé –
doutrina e vida – que dá solidez e
eficácia à existência cristã e a torna
especialmente atraente, como prova
o fato de que muitas pessoas que não
têm fé desejam – talvez sem levar à
prática esses desejos – alcançar a
felicidade e a segurança, a paz, que



veem naqueles que acreditam em
Deus.

Ocupemo-nos do apostolado a partir
da virtude da fé, como acabo de
mencionar. Não deve minguar,
portanto, a nossa confiança diária no
Senhor. É preciso que haja muita
reparação pelas ofensas a Deus e
pelo dano que se causa às almas.
Filhas e filhos meus, tomemos
consciência da urgência e da
continuidade desse desagravo,
precisamente através do apostolado
pessoal que realizemos: essa
reparação é como o termômetro que,
sem dúvida nenhuma, indica a
profundidade dos sentimentos da
nossa alma cristã, a autenticidade da
nossa dor frente à situação da
sociedade. Atuemos assim sabendo,
como nos dizia o nosso Padre, que
seríamos capazes de cometer os
erros e os horrores da pessoa mais
pecadora, se largássemos a mão de
Deus. Rejeitemos qualquer tentação



de permanecermos inativos. Cada
um pessoalmente, cada uma, em
união de objetivos apostólicos,
rezemos ao Senhor por aqueles que
compartilham de uma forma ou de
outra os mesmos ideais; participemos
sem medo desta semeadura de paz,
usando todos os meios lícitos a fim
de que os toques dos sinos do 
gáudium cum pace cheguem até o
último recanto da terra.

Cada um no seu lugar

46. Ao fortalecer, com fé firme e
perseverante, os fundamentos do
nosso diálogo com a Santíssima
Trindade, as ações apostólicas
concretas serão eficazes:
aproveitemos todas as oportunidades
que surjam para servir as almas, e
caminhemos com o grande estímulo
de criar outras novas ocasiões.
Procuremos acabar bem os nossos
trabalhos – sejam quais forem – com
plena retidão de intenção, vigiando a



nós mesmos, para que nenhuma
vanglória se infiltre nessas tarefas. A
retidão de intenção não deve
esmaecer ou ficar ausente no nosso
trabalho diário. Desse modo,
qualquer atividade, bem terminada e
oferecida ao Céu, se converterá em
identificação com Jesus Cristo, e
contribuirá poderosamente para a
nossa própria unidade de vida.

No coração da nova evangelização da
sociedade, a Providência atribui a
cada pessoa um posto específico. Mas
não podemos nos comportar
passivamente ou nos contentar com
o esforço pela fidelidade própria:
devemos sair ao encontro das almas,
para servi-las, no local onde elas
estão – nas mil encruzilhadas da
organização social, na universidade e
nos colégios, nos ambientes de
trabalho e de descanso, nas famílias –
para lhes oferecer a formação cristã
que necessitam. Sintamos a urgência
santa de contribuir para o trabalho



da Igreja no mundo, seguindo o
exemplo dos primeiros cristãos. Às
vezes, aparecerão diante dos nossos
olhos, com evidente clareza, os
obstáculos; então, é a hora de aplicar
a nós mesmos uns parágrafos de uma
carta de São Josemaria, dirigidos a
todos, sem exceção:

“É lógico, meus filhos, que – às
vezes – (...) sintam a sua pequenez
e pensem: cabe a mim toda essa
tarefa? É para mim, que sou tão
pouca coisa? É para mim, que sou
tão cheio de misérias e erros? Eu
lhes digo que abram, nestes
momentos, o Evangelho de São
João e meditem com calma aquela
passagem na qual se narra a cura
do cego de nascença. Vejam como
Jesus faz barro com a lama da
terra e saliva, e aplica esse lodo
nos olhos do cego, para dar-lhe luz
(cf. Jo 9, 6). O Senhor usa como
colírio um pouco de lodo (...). Com
o conhecimento próprio da nossa



fraqueza, do valor nulo que temos,
mas com a graça do Senhor e a
boa vontade, somos medicina,
para dar luz, somos –
experimentando a nossa pequenez
humana – fortaleza divina para os
demais” [85] .

Algumas e alguns estarão em
condições de colaborar de modo
mais imediato na implantação dessa
nova cultura, dessa nova legislação,
dessa nova moda – às quais me referi
diversas vezes –, que, informadas
pelo espírito evangélico, devem ser
promovidas sem desmaios. Mas a
todos, repito, nos é atribuída uma
posição específica nesta “guerra de
amor e de paz”. Cada uma, cada um,
na vanguarda ou na retaguarda,
estamos em condições de realizar um
apostolado diretíssimo que, em
comunhão com toda a Igreja, incidirá
eficazmente na consecução desses
objetivos.



Como o fermento na massa

 47. Quando, em alguma ocasião,
vocês perceberem com especial força
o peso do ambiente adverso – no
local de trabalho, entre os seus
parentes, no círculo de amigos e
conhecidos –, ponderem com
profunda responsabilidade o fato de
que o Senhor chama os cristãos a
serem fermento no meio da massa. O
reino dos céus é semelhante ao
fermento que uma mulher tomou e
misturou com três medidas de
farinha, até ficar tudo fermentado (Mt
13, 33). E São João Crisóstomo
explica: “Assim como a levedura
transmite a sua própria virtude a
uma grande massa, assim vós haveis
de transformar o mundo
inteiro” [86] .

É dessa forma que Deus tem atuado e
continua a atuar na história do
mundo. Está em suas mãos a
possibilidade de que todos caiam a



seus pés, porque nenhuma criatura
pode resistir ao seu poder; no
entanto, isso significaria não
respeitar a liberdade que Ele mesmo
nos concedeu. Deus não quer vencer
pela força, mas convencer pelo amor ,
contando com a colaboração livre e
entusiasmada de outras criaturas,
sem esquecer que o Mestre se
interessa pelas multidões, pelas
pessoas, pelos desorientados que
estão como ovelhas sem pastor. Ele
não quer impor despoticamente a
sua Verdade, mas também não fica
indiferente diante da ignorância das
pessoas ou dos desvios morais; e por
essa razão, sai da boca daquele bom
pai de família que convida para o
banquete essa indicação: saiam às
estradas e aos cercados, e obriguem a
entrar, para que a minha casa fique
cheia (Lc 14, 23): compélle intráre!

“Ainda que, permanecendo num
único local, Cristo pudesse ter atraído
a Si as pessoas, para que ouvissem a



sua pregação, não atuou desse modo;
deu-nos exemplo, para que também
nós percorramos os caminhos e
busquemos aqueles que se perdem,
como o pastor busca a ovelha
desgarrada, como o médico acode o
enfermo” [87] .

Por esse trabalho constante
produziram-se inúmeras conversões
ao longo do caminho que a Igreja foi
abrindo no mundo. Raramente
surgiram como resultado da ação de
uma personalidade excepcional, ou
como consequência de uma
estratégia planejada até os menores
detalhes. Surgiram como efeito do
bom exemplo de homens e de
mulheres, de famílias inteiras, que
com a ajuda da graça praticaram a
sua fé com naturalidade e souberam
com continuidade dar a razão da sua
esperança (cf. 1 Pd 3, 15).

Como é grande a responsabilidade
dos cristãos, a de cada um de nós! Do



nosso comportamento, do nosso afã
de almas, dependem tantas tarefas
grandes, altamente eficazes e
atraentes. “Se os outros se tornarem
insípidos, vós podeis devolver-lhes o
seu sabor; mas, se isso acontecesse a
vós, arrastaríeis os demais com a
vossa perda. Por isso, precisais de
mais fervor e zelo quanto maiores
são os encargos que vos
ocupam” [88] .

Mar adentro!

48. Desde os começos do Opus Dei, o
apostolado dos fiéis da Prelazia, dos
Cooperadores e amigos, surgiu no
seio da Igreja como um instrumento
nas mãos do Senhor, para prestar
grandes serviços no mundo inteiro,
apesar da nossa pequenez pessoal. 
Grátias tibi, Deus!, devemos exclamar
constantemente. E, ao mesmo tempo,
é preciso que façamos mais. Duc in
altum! (Lc 5, 4), mar adentro,
devemos ir mais longe, sem medos



nem vacilações, sempre apoiados no
firme fundamento do mandato do
Mestre, cheios de uma fé segura nEle.
Que panoramas apostólicos nos abre
o Ano da Fé ! Corresponde a cada um
o empenho em aproveitá-los, e é
possível realizar essa tarefa de almas
em qualquer situação em que nos
encontremos: colocando, em
primeiro lugar, a petição a Deus por
pessoas e intenções concretas.

Detenhamo-nos nas áreas
prioritárias da nova evangelização
que mencionei acima; e, diante do 
Ano da Fé, revisemos o modo como
atuamos individualmente para
transmitir mais sabor cristão à
família, ao ambiente profissional em
que nos movemos, ao círculo
cultural, social ou recreativo que
frequentamos. Façamos com valentia
este exame, e tiremos consequências
para a nossa situação pessoal, sem
ceder a inquietações vãs, mas –
quando for necessário – com dor de



amor. Dessa maneira, o resultado
será – em algumas ocasiões – a
convicção de que ficamos aquém; de
que poderíamos ter rezado com mais
intensidade, confiança e
perseverança; ou de que talvez nos
tenha faltado mais generosidade no
oferecimento de sacrifícios, ou de
que devamos atuar com uma maior
exigência nas conversas apostólicas a
serviço dos demais; ou então, que
andamos descuidando a formação
doutrinal. Em outras ocasiões,
daremos graças porque o Senhor
quis servir-se de nós para a sua
colheita de almas.

Admitir essa realidade, longe de
levar ao desânimo, deve converter-se
num novo impulso para pedir ao Céu
uma fé mais viva e recomeçar. Nunc
cœpi!, repetia São Josemaria com
palavras do Salmo: agora começo;
esta mudança é efeito da mão direita
do Altíssimo (cf. Sl 76, 11, Vg). Assim
devemos reagir, quando



comprovamos que os resultados
ficaram aquém dos desejos, e até
mesmo quando fique evidente a
realidade da nossa pequenez pessoal,
ou a aparente ineficácia dos nossos
esforços. Então, com mais urgência, a
solução consiste em começar de 
novo: eúntes docéte (Mt 28, 19),
confiando na palavra do Senhor,
como fizeram os discípulos quando o
Senhor os enviou.

49. Este foi o convite que o beato João
Paulo II fez aos católicos ao terminar
o ano 2000. “No início do novo
milênio quando (...) um novo
percurso de estrada se abre para a
Igreja, ressoam no nosso coração as
palavras com que um dia Jesus,
depois de ter falado às multidões a
partir da barca de Simão, convidou o
Apóstolo a «fazer-se ao largo» para a
pesca: « Duc in altum » ( Lc 5,4).
Pedro e os primeiros companheiros
confiaram na palavra de Cristo e
lançaram as redes. «Assim fizeram e



apanharam uma grande quantidade
de peixe» ( Lc 5,6)” [89] .

Essa cena, que o nosso Padre
meditou e pregou frequentemente ao
longo da sua vida, nós a
contemplamos de modo muito
imediato na leitura evangélica da
Missa em honra de são Josemaria.
Convido vocês a meditarem
novamente cada versículo com
calma, porque também agora, como
nos tempos de Jesus, a multidão sofre
da fome de escutar a palavra de
Deus.

O Senhor subiu à barca de Pedro
para que a sua palavra chegasse até a
multidão; logo depois pediu a
colaboração material de Simão e dos
outros discípulos, naquela ocasião
para remarem mar adentro, e,
depois, em tantas ocasiões para que a
sua mensagem se estendesse mais e
mais. Concretiza-se, por um lado,
esse primeiro modo de participar na



missão evangelizadora: proporcionar
à Igreja – como Pedro com a sua
pobre barca – os recursos materiais
necessários para trabalhar com mais
eficácia pelo bem das almas. Mas não
basta esse esforço. O Senhor pede-
nos que contribuamos pessoalmente
para o apostolado, cada um segundo
a sua própria situação pessoal,
aproveitando as suas possibilidades
com plena generosidade. Existe uma
grande urgência de mulheres e de
homens seriamente empenhados na
fascinante tarefa levar as almas até
os pés de Cristo, como os primeiros
discípulos.

A pesca milagrosa é-nos apresentada
como sinal de eficácia apostólica da
obediência à palavra do Mestre. Após
ter ensinado a doutrina à multidão,
Jesus volta-se para Pedro e os outros,
dizendo-lhes: mar adentro e lancem
as redes para a pesca (Lc 5, 4). Simão
obedece a ordem do Senhor, apesar
da sua recente experiência negativa



em conseguir resultados, e então –
por meio dessa docilidade – realiza-
se o milagre: recolheram uma grande
quantidade de peixes (Lc 5, 6).

“Duc in altum! Estas palavras
ressoam hoje aos nossos ouvidos,
convidando-nos a lembrar com
gratidão o passado, a viver com
paixão o presente, abrir-se com
confiança ao futuro: «Jesus Cristo é o
mesmo, ontem, hoje e sempre» ( Hb
13, 8)” [90] .

Também quero lembrar aqui, pela
sua atualidade, aquilo que Bento XVI
pregou no início solene do seu
serviço pastoral na Sede de Pedro:
“Também hoje é dito à Igreja e aos
sucessores dos apóstolos que se
façam ao largo no mar da história
e que lancem as redes, para
conquistar os homens para o
Evangelho para Deus, para Cristo,
para a vida (...). Nós homens
vivemos alienados, nas águas



salgadas do sofrimento e da morte;
num mar de obscuridade sem luz.
A rede do Evangelho tira-nos para
fora das águas da morte e conduz-
nos ao esplendor da luz de Deus,
na verdadeira vida. É
precisamente assim na missão de
pescador de homens, no
seguimento de Cristo, é necessário
conduzir os homens para fora do
mar salgado de todas as alienações
rumo à terra da vida, rumo à luz
de Deus. É precisamente assim: nós
existimos para mostrar Deus aos
homens. E só onde se vê Deus,
começa verdadeiramente a vida.
Só quando encontramos em Cristo
o Deus vivo, conhecemos o que é a
vida” [91] .

Empregar todos os meios

50. A condição indispensável e
primária para obter frutos
apostólicos é – volto a insistir –
cultivar a vida de fé, que se traduz



em recorrer aos meios sobrenaturais.
Se frequentarmos a amizade com
Jesus na oração pessoal, se formos
aos sacramentos da Confissão e da
Eucaristia, se tratarmos à Nossa
Senhora, aos Anjos e aos santos,
nossos intercessores diante de Deus,
contribuiremos como colaboradores
eficazes para essa pesca divina, na
qual o Senhor Jesus quer que
trabalhemos. Para isso, seguindo o
exemplo do Mestre, devemos querer
bem, sinceramente, os amigos, os
companheiros de trabalho, todas as
almas, refletindo assim o mandátum
novum, o mandamento novo, pelo
qual o Salvador diz que os outros
conhecerão que somos seus
discípulos (cf. Jo 13, 34-35).

Além disso, o Senhor deseja que
coloquemos a seu serviço os meios
materiais de que dispusermos.
Podemos deduzir isso do
ensinamento da primeira leitura da
Missa de são Josemaria. Depois de



haver criado o mundo com a sua
onipotência, e – com especial amor –
o primeiro homem e a primeira
mulher, o Senhor Deus plantou um
jardim no Éden, a oriente, e pôs ali o
homem que tinha formado (...), para
que trabalhasse e o cultivasse (Gn 2,
8-15).

Essa passagem da Escritura ficou
profundamente gravada na mente do
fundador do Opus Dei. Desde o
momento em que o Senhor lhe fez
ver a sua Vontade, entendeu que,
nessas palavras do livro de Gênesis,
se encontrava uma das luzes de Deus
para cumprir a obrigação de
santificar o trabalho e de se
santificar através do trabalho. É
decisivo o exemplo de Jesus, que
durante trinta anos ocupou-se em
um trabalho profissional na oficina
de Nazaré, evidenciando o dever de
usar também os meios humanos para
a instauração do Reino de Deus.



Em qualquer atividade apostólica é
necessário que confiemos, sobretudo,
na ajuda de Deus e, por sua vez, que
utilizemos para essa finalidade os
meios materiais. As iniciativas do
Opus Dei, por exemplo, necessitam
das orações e da colaboração de
muitas pessoas. E assim, com a graça
de Deus e a generosa contribuição da
piedade, do sacrifício, da esmola, de
tantas pessoas de condições sociais
muito diferentes, consegue-se
realizar, em serviço da Igreja em
todo o mundo, uma tarefa
evangelizadora cada vez mais ampla.

São Josemaria sugeria-nos que nos
perguntássemos diariamente: o que
eu fiz hoje para aproximar alguns
dos meus conhecidos de Nosso
Senhor? Em alguns momentos, essa
urgência se manifestará por meio de
uma conversa orientadora; de um
convite para a pessoa se aproximar
do sacramento da Penitência; de um
conselho que ajude a compreender



melhor algum aspecto da vida cristã.
Santo Ambrósio, comentando a
recuperação da fala por parte de
Zacarias, pai de João Batista (cf. Lc 1,
64), escreve: “Com razão a língua
logo se soltou, porque a fé desatou o
que a incredulidade tinha
atado” [92] . A fé, quando é viva, nos 
solta a língua para dar testemunho
de Cristo através do apostolado de
amizade e confidência. E também é
sempre necessário o oferecimento
generoso da oração e da penitência
pessoais, do trabalho bem acabado;
esses são os instrumentos mais
importantes que devemos empregar,
para atingir os objetivos apostólicos.

A MODO DE CONCLUSÃO

51. Antes de concluir, gostaria de
sugerir três metas para fortalecer
nos próximos meses a nossa "vida de
fé": a piedade eucarística, o trato com
o Espírito Santo, a devoção à
Santíssima Virgem. Cada um, cada



uma, com a ajuda da direção
espiritual, poderá adaptá-las às suas
circunstâncias pessoais.

Piedade eucarística

52. Bento XVI, na Carta apostólica 
Porta fídei, expõe o seu desejo de que
o Ano da Fé “suscite, em cada
crente, o anseio de confessar a fé
plenamente e com renovada
convicção, com confiança e
esperança” . E enfatiza: “será uma
ocasião propícia também para
intensificar a celebração da fé na
liturgia, particularmente na
Eucaristia, que é «a meta para a
qual se encaminha a ação da Igreja
e a fonte de onde emana toda a sua
força» ( Sacrosánctum Concílium,
10) . Simultaneamente esperamos
que o testemunho de vida dos
crentes cresça na sua
credibilidade. Descobrir
novamente os conteúdos da fé
professada, celebrada, vivida e



rezada e refletir sobre o próprio
ato com que se crê, é um
compromisso que cada crente deve
assumir, sobretudo neste 
Ano” [93] .

Durante o ano de 2012, têm
acontecido ou irão acontecer alguns
aniversários particularmente
significativos da história do Opus
Dei. Penso no centenário da primeira
Comunhão de são Josemaria, no dia
23 de abril; no vigésimo aniversário
da sua beatificação (17 de maio) e no
décimo da sua canonização (6 de
outubro), no trigésimo da ereção
pontifícia da Prelazia (28 de
novembro)... Estes e outros
momentos da nossa história, no
contexto da preparação e do
desenvolvimento do Ano da Fé,
devem converter-se em ocasiões bem
aproveitadas para renovar a nossa
gratidão e o nosso louvor à
Santíssima Trindade. E existe melhor
maneira de fazê-lo que por meio do



Sacrifício de Cristo,
sacramentalmente presente na Santa
Missa?

Ao longo do Ano da Fé , portanto,
devemos dar um novo impulso às
manifestações de amor forte, firme, à
Sagrada Eucaristia, mistério “que
reúne em si todos os mistérios do
Cristianismo” [94] . Procuremos
viver com mais delicadeza ainda,
com consciência pessoal, a nossa
participação no único sacerdócio de
Cristo: todos nós recebemos no
Batismo o sacerdócio comum dos
fiéis; e outros, além disso, ao serem
ordenados sacerdotes, o sacerdócio
ministerial. Convido-os a dar mais
densidade ao exercício da alma
sacerdotal ao assistir à Santa Missa
ou ao celebrá-la; apresentem cada
dia sobre o altar o seu trabalho, as
suas aspirações, as suas dificuldades,
as suas tristezas e as suas alegrias.
Jesus Cristo unirá todas elas ao seu
Sacrifício e oferecerá tudo ao Pai,



convertendo numa oblação
agradável a Deus os momentos e as
circunstâncias do nosso caminhar
terreno, de modo que seja um
verdadeiro sacrifício de louvor, de
ação de graças, de reparação pelos
pecados. Dessa forma, será realidade
a aspiração que são Josemaria levava
no mais íntimo do seu coração: que
toda a nossa existência, as vinte e
quatro horas do dia, se convertam
numa missa , pela sua estreita união
com o Sacrifício do Altar.

53. Convido-os para que nestes meses
se multipliquem seus atos de fé na
Presença real de Jesus Cristo na
Eucaristia. Com que grande amor e
com que profundidade o nosso Padre
se referia ao Santíssimo Sacramento!
Durante as suas viagens de
catequese, ao falar desse tesouro da
Igreja, sempre aproveitava a
oportunidade para fazer um
profundo ato de fé. “O Senhor não
está apenas no altar. Quando o



sacerdote reserva as espécies
sacramentais do Pão no Sacrário,
ali fica Jesus Cristo, o Filho de
Santa Maria sempre Virgem, o que
nasceu do seu ventre; o que
trabalhou em Nazaré
caladamente, depois de nascer em
Belém; o mesmo que ensinou, que
padeceu a Paixão e a Morte na
Cruz, que ressuscitou e subiu aos
Céus” [95] .

Incentivei-os, no início do ano de
2012, a repetir a profissão de fé do
apóstolo Tomé: Dóminus meus et
Deus meus! ( Jo 20, 28 ) . Sugiro
também que, ao contemplar o
Senhor oculto na Sagrada Eucaristia,
Lhe dirijamos estas ou semelhantes
palavras, como são Josemaria:
“Senhor, creio que és Tu, Jesus, o
Filho de Deus e de Maria sempre
Virgem, que estás realmente
presente: com o teu Corpo, com o
teu Sangue, com a tua Alma e com
a tua Divindade. Eu te adoro.



Quero ser teu amigo, porque foste
Tu quem me redimiu. Quero ser o
amor para ti, porque Tu és o amor
para mim” [96] .

Filhas e filhos meus, é próprio de
bons filhos parecer-se com tão bom
pai, com são Josemaria, no esforço
por percorrer cuidadosamente o
caminho que ele nos traçou.
Esforcemo-nos por cultivar o desejo
santo de ser a cada dia mais
delicados na piedade eucarística.
Dediquemos toda a atenção –
amorosa atenção –, ao
cumprimentarmos Jesus
Sacramentado, ao entrar e sair das
igrejas e dos oratórios dos nossos
Centros. Não seria lógico que lhe
disséssemos frequentemente
palavras de carinho, com o coração?
Devemos nos comportar dessa
forma, no local de trabalho,
saboreando jaculatórias e
comunhões espirituais. E
desagravemos ao ver ou ouvir algo



que signifique uma ofensa ou
negligência. Consideremos se as
nossas genuflexões são verdadeira
adoração.

São apenas pinceladas – existem
muitas outras – desse amor
eucarístico próprio de quem quer ser
Opus Dei e fazer o Opus Dei.

Veni, Sancte Spíritus!

54. Invoquemos com fé e esperança o
Paráclito, para que se renovem
atualmente na Igreja os prodígios do
primeiro Pentecostes. Penso que
sempre ficamos admirados com a
profunda mudança operada pelo
Espírito Santo nos Doze. Após
livrarem-se dos seus temores, foram
às ruas, com audácia segura, para
falar de Cristo a todos os que
encontravam. Quando surgiram
grandes dificuldades, recorreram à
oração, firmemente apoiados nas
palavras do Senhor, que lhes tinha
prometido uma assistência especial



do Consolador nesses momentos (cf. 
Jo 14, 15-18, Lc 21, 12-15). E assim, o
livro dos Atos dos Apóstolos relata
que, quando terminaram a sua
oração, estremeceu o lugar onde
estavam reunidos e todos ficaram
cheios do Espírito Santo e
proclamavam a palavra de Deus com
audácia (At 4, 31).

O Mestre anunciou aos Apóstolos: 
Quando vier o Paráclito, o Espírito da
Verdade, ensinar-vos-á toda a verdade
( Jo 16, 13). O Paráclito inspirou os
Apóstolos até que, com a morte do
último, foi concluída a Revelação
realizada por Jesus Cristo. Além
disso, essas palavras de Jesus nos
falam de que não faltou nem faltará
a assistência do Espírito da Verdade à
Igreja de todos os tempos, de modo
especial ao Magistério autêntico; e o
mesmo Consolador conduz a cada
um de nós, se recorremos a Ele, a um
conhecimento cada vez mais
profundo do mistério do Salvador.



Um conhecimento que também é
amor, já que a caridade é difundida
em nossos corações pelo próprio
Espírito Santo (cf. Rm 5, 5).

55. O Senhor também prometeu que
o Espírito convenceria o mundo do
pecado de não crer em Cristo (cf. Jo
16, 8-9). Nós necessitamos dessa
mesma persuasão, isto é, precisamos 
crer ainda mais no Senhor, confiar
mais plenamente em Deus, colocar
nEle toda a nossa segurança, a nossa
alegria, e não em nós mesmos, nas
nossas capacidades, nos nossos
recursos.

Peçamos ao Santificador que nos faça
entender essa necessidade, evitando
o risco de cair no pecado de não
acreditar totalmente em Jesus, e
roguemos também ao Paráclito que,
com a sua luz e o seu fogo, vá-nos
livrando dessa limitação, de modo
que a nossa fé e o nosso amor a
Cristo cresçam mais e mais. Talvez



possamos meditar e saborear
frequentemente – eu diria,
diariamente – aquelas palavras que,
nos anos 30 do século passado, o
nosso Padre compôs como oração:
“Vem, ó Santo Espírito!: ilumina o
meu entendimento, para conhecer
os teus mandatos; fortalece o meu
coração contra as insídias do
inimigo; inflama a minha
vontade... Ouvi a tua voz, e não
quero endurecer-me e resistir,
dizendo: depois..., amanhã. Nunc
cœpi! Agora! Não vá acontecer que
o amanhã me falte. Oh, Espírito da
verdade e de sabedoria, Espírito
de entendimento e de conselho,
Espírito de gozo e de paz: quero o
que Tu queiras, quero porque
queres, quero como quiseres,
quero quando quiseres…” [97] .

Se aprofundarmos nessas petições, a
nossa alma se enriquecerá cada vez
mais com a amizade do Paráclito, e
sentiremos, como escreveu são



Josemaria, a necessidade de tratar
cada uma das Pessoas da Santíssima
Trindade, distinguindo-as [98] .

Peçamos também ao Santificador
que ponha nas nossas palavras e nas
nossas ações esse seu fogo, capaz de
transformar almas. Desejemos
seriamente que nos acenda com a
sua chama, para fazer apostolado por
toda a parte. Rezemos com a fé de
são Josemaria: “Ure igne Sancti
Spíritus!”; queima, Senhor, com o
fogo do Espírito Santo.

A devoção mariana

56. Todas as grandes figuras da
Sagrada Escritura culminam na
Santíssima Virgem. Maria destaca
como o exemplo emblemático de
que, para amar a Deus e identificar-
se com Ele, é necessário abandonar-
se livremente à sua Vontade, e
sempre acreditar com mais
profundidade. A Igreja propõe-nos
este exemplo de modo especial no 



Ano da Fé: “No decorrer deste Ano
será útil convidar os fiéis a se
dirigirem com devoção especial a
Maria, figura da Igreja, que «reúne
em si e reflete os imperativos mais
altos da nossa fé»(LG 65). Assim, pois
deve-se encorajar qualquer iniciativa
que ajude os fiéis a reconhecer o
papel especial de Maria no mistério
da salvação, a amá-la filialmente e a
seguir a sua fé e as suas virtudes. A
tal fim será muito conveniente
organizar romarias, celebrações e
encontros junto dos maiores
Santuários” [99] .

Em primeiro lugar, procuremos, com
profundo empenho durante este
tempo, alegrarmo-nos mais e mais
com a celebração das memórias
litúrgicas de Nossa Senhora, que
partilham o calendário; peço-lhes
que as vivamos verdadeiramente
como festas de família, nas quais as
crianças se enchem de alegria com o



aniversário da Mãe e a honram com
um delicado carinho.

Apresentemos a Santa Maria, com
especial esmero, o nosso eu, e o dos
outros e outras, nas visitas aos
santuários ou ermidas marianas,
quando formos em companhia dos
nossos familiares, amigos ou colegas,
bem unidos ao Santo Padre e aos
seus colaboradores, e também a
todos os outros Pastores da Igreja,
para que se cumpram as intenções
que levaram Bento XVI a convocar
este Ano da Fé. Existe melhor forma
de expressar esses desejos a Deus do
que recorrer à intercessão da
Virgem, intimamente associada a
Cristo na Redenção?

Apoiados na sua poderosa mediação,
pedir-lhe-emos que nos alcance da
Santíssima Trindade a graça de que o
mundo e a sociedade retornem a
Deus. Recordo-lhes que, também com
este fim, o nosso Padre insistiu



sempre na urgência de cultivar a
contrição, convencido de que este
modo de rezar se ajusta às limitações
e às faltas de generosidade das
almas, a começar pelas nossas.
Reparemos pelas ofensas e omissões
pessoais, pelas do povo cristão, pelas
de toda a humanidade.

57. Comentando o cântico da Virgem
Maria, o Magníficat, Bento XVI
afirmava que “Maria deseja que
Deus seja grande no mundo, seja
grande na sua vida, esteja presente
entre todos nós. Não teme que
Deus possa ser um "concorrente"
na nossa vida, que nos possa tirar
algo da nossa liberdade, do nosso
espaço vital com a sua grandeza.
Ela sabe que, se Deus é grande,
também nós somos grandes. A
nossa vida não é oprimida, mas
elevada e alargada: justamente
então torna-se grande no
esplendor de Deus” [100] .



Ao recorrer à segura intercessão da 
Onipotência Suplicante , insistamos
perseverantemente ao Senhor para
que torne eficazes os nossos esforços,
e os de todos os católicos, na nova
evangelização da sociedade. É a isso
que nos deve conduzir a este ano, 
beáta María intercedénte , por
intercessão da Virgem Maria: a
despertar muitas pessoas da sua fé
adormecida ou deteriorada, e a
suscitar em tantas outras a fé
inexistente. Não deixemos de
aproveitar todas as ocasiões para dar
a conhecer Cristo e a sua doutrina, e
para estender, a serviço da Igreja, o
espírito do Opus Dei através de um
apostolado de amizade e confidência
mais decidido; de tal forma que
muito mais homens e mulheres, de
todas as condições, se incorporem ao
trabalho apostólico.

58. Examinemos até que ponto
estamos comprometidos – cada uma,
cada um –, diariamente, para



converter em realidade esses desejos.
Sejamos sinceros conosco para
ponderar como estamos
aproveitando as diversas
circunstâncias no âmbito das
relações sociais – também os fins de
semana, as férias, os necessários
momentos de descanso – para chegar
mais longe , para conhecer e servir a
mais pessoas; em poucas palavras:
como semeamos as ruas, e outros
lugares, com oração apostólica,
proselitista.

A Virgem Santíssima é Mestra da fé.
“Do mesmo modo que o patriarca do
Povo de Deus, também Maria, ao
longo do caminho do seu fiat filial e
materno, «esperando contra toda a
esperança, acreditou».
Especialmente ao longo de algumas
fases deste seu caminhar, a bênção
concedida «àquela que acreditou»
tornar-se-á manifesta com particular
evidência” [101] . Este período da
história da Igreja, que estamos



percorrendo, deve se caracterizar
profundamente pela presença
maternal de Nossa Senhora. “A sua
excepcional peregrinação da fé
representa um ponto de referência
constante para a Igreja, para as
pessoas singulares e para as
comunidades, para os povos e para
as nações e, em certo sentido, para
toda a humanidade” [102] .

59. Após a Ascensão de Jesus Cristo
ao Céu, os primeiros discípulos
aguardaram a vinda do Espírito
Santo, no Cenáculo de Jerusalém,
reunidos com Maria. Rezar com a
Virgem e por meio da Virgem é a
mais firme garantia de que seremos
prontamente ouvidos. Por isso
devemos recorrer à Mãe de Deus e
Mãe nossa em todas as tarefas
apostólicas. Renovemos isso agora
com palavras de são Josemaria:

“Santa Maria, Regína
Apostolórum, rainha de todos os



que suspiram por dar a conhecer o
amor de teu Filho: tu, que
entendes tão bem as nossas
misérias, pede perdão por nossa
vida; pelo que em nós podia ter
sido fogo e foi um punhado de
cinzas; pela luz que deixou de
iluminar; pelo sal que se tornou
insípido. Mãe de Deus, Onipotência
Suplicante: traze-nos, junto com o
perdão, a força para vivermos
verdadeiramente de fé e de amor,
para podermos levar aos outros a
fé de Cristo” [103] .

Com todo o carinho, abençoa-vos

vosso Padre

+ Javier

Roma, 29 de setembro de 2012.

[1] Bento XVI, Carta apost. Porta fídei,
11-10-2011, n. 2.



[2] São Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
n. 4.

[3] Bento XVI, Carta apost. Porta fídei,
11-10-2011, n. 3.

[4] Cfr. Congregação para a Doutrina
da Fé, Nota pastoral, 6-I-2012, III, 3.

[5] Ibid ., II, 5.

[6] Venerável Álvaro del Portillo, 
Carta , 25-12-1985, n. 4.

[7] São Josemaria, Carta 28-03-1973 ,
n. 18.

[8] Beato João Paulo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-06-2003, n. 46.

[9] Ibid .

[10] São Josemaria, Instrução ,
maio-1935/14-11-1950, nota 231.

[11] Beato João Paulo II, Exhort.
apost. Ecclesia in Europa , 28-VI-2003,
n. 47.



[12] São Josemaria, Carta 28-03-1973 ,
n. 4.

[13] São Josemaria, Carta 19-03-1954 ,
n. 27.

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 186.

[15] Beato João Paulo II, Discurso,
9-9-1995.

[16] São Josemaria, Carta 24-10-1965 ,
n. 13.

[17] São Justino, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minúcio Félix, Octavio , n. 38 (PL
3, 357).

[19] Beato João Paulo II, Carta apost. 
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 7-IV-1974.



[21] Bento XVI, Homilia, 21-8-2005.

[22] Ibidem .

[23] Santo Agostinho, Confissões , I, 1,
3 (CCL 27, 1).

[24] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-6-1974.

[25] Bento XVI, Homilia na
solenidade da Epifania, 6-1-2007.

[26] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 33.

[27] Beato João Paulo II, Cruzando o
limiar da esperança , p. 116.

[28] São Josemaria, Discurso no ato
de investidura de doutores “honoris
causa” pela Universidade de
Navarra, 7-10-1967.

[29] São Josemaria, Caminho , n. 944.

[30] São Josemaria, Discurso no ato
de investidura de doutores “honoris



causa” pela Universidade de
Navarra, 9-5-1974.

[31] Beato João Paulo II, Carta enc. 
Fides et ratio , 14-09-1998, n. 17.

[32] São Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
12.

[33] Beato João Paulo II, Carta apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-1-2001, n.
51.

[34] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da União Europeia,
30-3-2006.

[35] Ibid .

[36] Venerável Álvaro del Portillo, 
Carta , 1-1-1994.

[37] São Josemaria, Caminho , n. 493.

[38] São Gregório Nazianzeno, 
Oração II, 71 (PG 35, 479); cit. por
Beato João Paulo II, Exhort. apost. 
Pastóres gregis , 16-10-2003, n. 12.



[39] São Josemaria, Carta 28-3-1973 ,
n. 10.

[40] Bento XVI, Discurso aos
participantes em um curso sobre o
foro interno, 9-3-2012.

[41] São Josemaria, Caminho , n. 121.

[42] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 20-5-1973.

[43] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 26.

[44] Ibid ., n. 27.

[45] Bento XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-10-2011, n. 6.

[46] Missal Romano, Oração
Eucarística I.

[47] Beato João Paulo II, Carta sobre a
peregrinação aos lugares
relacionados com a História da
Salvação , 29-6-1999, n. 5.



[48] Bento XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-10-2011, n. 13.

[49] Ibid .

[50] São Josemaria, Instrução ,
19-3-1934, n. 45.

[51] São Josemaria, Forja , n. 235.

[52] Bento XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-10-2011, n. 9.

[53] Ibid .

[54] Ibid ., n. 10.

[55] Ibid .

[56] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 144.

[57] São Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.

[58] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
da festa da Conversão de São Paulo ,
25-1-2006.



[59] São Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.

[60] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 6-5-1968.

[61] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 21-11-1954.

[62] Beato João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 24-4-1991.

[63] Ibid .

[64] São Josemaria, Carta 6-5-1945 , n.
35.

[65] Santo Anselmo, Proslógium ,
prœm. (PL 158, 225).

[66] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 21-3-2007.

[67] Ibid .

[68] Ibid . A citação de Tertuliano está
em Sobre o véu das virgens , I, 1 (PL 2,
889).



[69] Ibib .

[70] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos Romanos IV, 1 (Funk I, 216).

[71] São Josemaria, Forja, n. 518.

[72] Bento XVI, Homilia , 26-3-2006.

[73] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 28-V-1964.

[74] São Josemaria, Caminho , n. 81.

[75] São Josemaria, Carta 31-5-1954 ,
n. 29.

[76] Beato João Paulo II, Carta apost. 
Tértio millénnio adveniénte ,
10-11-1994, n. 45.

[77] Ibid .

[78] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 8-12-1971.



[79] Beato João Paulo II, Homilia na
Missa de canonização de São
Josemaria , 6-10-2002.

[80] São Josemaria, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-11-1930.

[81] São Josemaria, 28-7-1930, em 
Apontamentos íntimos , n. 75.

[82] São Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
83.

[83] São Josemaria , Santo Rosário ,
IV mistério gozoso.

[84] Ibid ., II mistério doloroso.

[85] São Josemaria, Carta 29-9-1957 ,
n. 16.

[86] São João Crisóstomo, Homilias
sobre o evangelho de são Mateus , 46,
2 (PG 58, 478).

[87] São João Crisóstomo, cit. por são
Tomás de Aquino, Suma Teológica ,
III, q. 40, a. 1 ad 2.



[88] São João Crisóstomo, Homilias
sobre o evangelho de são Mateus , 15,
7 (PG 57, 231).

[89] Beato João Paulo II, Carta apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-1-2001, n.
1.

[90] Ibid .

[91] Bento XVI, Homilia no começo do
Pontificado, 24-4-2005.

[92] Santo Ambrósio, Exposição do
Evangelho segundo são Lucas , II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Bento XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-10-2011, n. 9.

[94] São Josemaria, Questões atuais
do cristianismo, n. 113.

[95] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 11-11-1972.

[96] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 22-11-1972.



[97] São Josemaria, Oração
manuscrita, ano 1934.

[98] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus , n. 306.

[99] Congregação para a Doutrina da
Fé, Nota pastoral, 6-1-2012, I, 3.

[100] Bento XVI, Homilia na
solenidade da Assunção, 15-8-2005.

[101] Beato João Paulo II, Carta enc. 
Redemptóris Mater , 25-3-1987, n. 14.

[102] Ibid. , n. 6.

[103] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 175.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-sobre-o-ano-da-fe/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/

	Carta do Prelado sobre o Ano da Fé

