
opusdei.org

Carta do Prelado
(setembro 2010)

As numerosas celebrações
litúrgicas deste mês de
setembro servem como roteiro
para a carta que o Prelado do
Opus Dei dirige aos fiéis da
Obra.

17/09/2010

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Como todos os anos, em meados
deste mês celebraremos a festa da
Exaltação da Santa Cruz, que nos



leva a contemplar repletos de
agradecimento a maravilha de que
«de tal modo Deus amou o mundo,
que lhe deu seu Filho único, para que
todo o que nele crer não pereça, mas
tenha a vida eterna» [1].

O Verbo de Deus fez-se homem e
tomou a condição de servo,
obediente até a morte e morte de
cruz [2], para nos salvar. Por isso,
«ao levantarmos os olhos para o
Crucificado, adoramos Aquele que
veio tirar o pecado do mundo e dar-
nos a vida eterna. A Igreja convida-
nos a levantar com orgulho a Cruz
gloriosa para que o mundo veja até
que ponto chegou o amor do
Crucificado pelos homens, por todos
os homens. Convida-nos a dar graças
a Deus porque, de uma árvore
portadora de morte, surgiu
novamente a vida» [3].

Para os filhos de Deus no Opus Dei,
esta festa tem um significado



especial desde que o Senhor
iluminou o nosso Padre para que
compreendesse mais profundamente
que estamos chamados a erguer a
Cruz de Cristo no cume de todas as
atividades humanas nobres.
«Instaurare omnia in Christo, é o
lema que São Paulo dá aos cristãos
de Éfeso (Ef 1, 10) informar o mundo
inteiro com o espírito de Jesus,
colocar Cristo na entranha de todas
as coisas. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12,
32), quando for levantado ao alto
sobre a terra, tudo atrairei a mim.
Cristo, com a sua encarnação, com a
sua vida de trabalho em Nazaré, com
a sua pregação e milagres pelas
terras da Judeia e da Galileia, com a
sua morte na Cruz, com a sua
Ressurreição, é o centro da Criação,
Primogênito e Senhor de toda a
criatura» [4]. E para colaborarmos na
aplicação da Redenção a todas as
almas, o Senhor ofereceu-nos
também o trabalho profissional, que,



com a sua graça, temos que realizar
com perfeição humana, com espírito
de serviço e retidão de intenção,
procurando convertê-lo em oração.

Do sacrifício de Cristo brotam todas
as graças que Deus dispensa aos
homens. Por isso, não podemos
possuir a vida sobrenatural,
participar da missão redentora de
Jesus, se não nos unimos afetiva e
efetivamente à Santa Cruz; em
primeiro lugar, participando o
melhor possível da Missa, onde nos
encontramos de modo sacramental,
mas real, perante o divino Sacrifício
do Calvário, que, além disso, nos
impele a receber com alegria as
contrariedades e os sofrimentos do
nosso caminhar terreno; mais ainda,
a procurar ativamente a mortificação
e a penitência voluntárias nas
pequenas coisas de cada dia. «Que
alegria ter a Cruz! – exclamava um
Padre da Igreja –. Quem possui a
Cruz possui um tesouro» [5]. Mas



seria um erro sério confundir a Cruz
com a tristeza, com a resignação,
com um panorama lúgubre, porque é
exatamente o contrário: traz-nos e
leva-nos à felicidade que está em
Cristo, e em Cristo crucificado [6].

São Josemaria soube muito do
sacrifício desde que o Senhor entrou
muito cedo na sua alma, preparando-
o para a missão que lhe confiaria: a
fundação do Opus Dei. Sempre
aceitou os diversos transes penosos
de ânimo agradecido, embora às
vezes não os entendesse. Impelido
pelo Espírito Santo, logo percebeu
com profundidade que a Cruz
anuncia – e sempre anunciará – a
garantia da eficácia sobrenatural na
missão apostólica.

«Precisamente essa aceitação
sobrenatural da dor representa, ao
mesmo tempo, a maior conquista.
Morrendo na Cruz, Jesus venceu a
morte: da morte, Deus tira a vida. A



atitude de um filho de Deus não é a
de quem se resigna à sua trágica
desventura; é antes a satisfação de
quem saboreia antecipadamente a
vitória. Em nome desse amor
vitorioso de Cristo, os cristãos devem
lançar-se por todos os caminhos da
terra, para serem semeadores de paz
e de alegria, com a sua palavra e com
as suas obras. Temos de lutar – é uma
luta de paz – contra o mal, contra a
injustiça, contra o pecado, para
proclamar assim que a atual
condição humana não é a definitiva,
que o amor de Deus, manifestado no
Coração de Cristo, alcançará o
glorioso triunfo espiritual dos
homens» [7].

A gozosa fecundidade da Cruz põe-se
novamente em evidência na
comemoração litúrgica das Dores de
Nossa Senhora, no dia 15. A Igreja
convida-nos a contemplar Maria
junto do seu Filho, que – pregado no
Madeiro por amor – morre pelos



nossos pecados. A Providência divina
tinha previsto a sua presença no
Gólgota nessa hora, também para
que Jesus confiasse os homens aos
cuidados da sua Mãe: «Mulher, eis aí
teu filho» [8], diz-lhe. E Ela, no meio
de uma grandíssima dor, acolhe-nos
realmente, pois também escuta: «Eis
aí tua mãe» [9], quando o Senhor se
dirige a João. Enquanto Jesus morria,
nós nascíamos para a vida da graça,
para a nova existência de união com
Deus, com a cooperação ativa de
Nossa Senhora.

Muitos santos e escritores espirituais
puseram de relevo que, se no
nascimento de Jesus em Belém Nossa
Senhora foi poupada das dores da
maternidade física, o mesmo não
ocorreu no momento do nosso
nascimento espiritual. «A
maternidade universal de Maria, a
“Mulher” das bodas de Caná e do
Calvário, recorda Eva, “mãe de todos
os viventes” (Gên 3, 20). No entanto,



enquanto esta tinha contribuído para
a entrada do pecado no mundo, a
nova Eva, Maria, coopera com o
acontecimento salvífico da Redenção
(…).

»Com vistas a essa missão – explicava
o Papa João Paulo II –, pede-se à Mãe
o sacrifício, para Ela muito doloroso,
de aceitar a morte do seu Unigênito
(…). O seu “sim” a esse projeto é, por
conseguinte, uma aceitação do
sacrifício de Cristo, que Ela
generosamente acolhe, aderindo à
Vontade divina. Embora no desígnio
de Deus a maternidade de Maria
estivesse destinada desde o início a
estender-se a toda a humanidade,
somente no Calvário, em virtude do
sacrifício de Cristo, é que se
manifesta na sua dimensão
universal» [10].

Filhas e filhos meus, o nosso labor de
almas dará fruto abundante se – com
ânimo sereno e também alegre –



estivermos bem unidos a Jesus Cristo
na Cruz, muito perto da Virgem
Dolorosa. «A Redenção, que se
consumou quando Jesus morreu na
vergonha e na glória da Cruz –
escândalo para os judeus, loucura
para os gentios (1 Cor 1, 23) –,
continuará a realizar-se por vontade
de Deus até que chegue a hora do
Senhor. Não são coisas compatíveis
viver segundo o Coração de Jesus
Cristo e não nos sentirmos enviados,
como Ele, peccatores salvos facere (1
Tim 1, 15), a salvar todos os
pecadores, convencidos de que nós
mesmos necessitamos de confiar
cada vez mais na misericórdia de
Deus. Daí o desejo veemente de nos
considerarmos corredentores com
Cristo, de salvar com Ele todas as
almas, porque somos, queremos ser
ipse Christus, o próprio Jesus Cristo; e
Ele deu-se a si mesmo em resgate por
todos (1 Tim 2, 6)» [11].



Este é o caminho que os discípulos de
Jesus seguiram desde o começo do
cristianismo. Apoiados na fortaleza
da Cruz, deram a conhecer a
mensagem de Cristo às pessoas com
quem se relacionavam, que muitas
vezes se encontravam muito
afastadas de Deus. Foi assim, com a
graça do Senhor e com a
perseverança daqueles primeiros,
que se operou o prodígio da
conversão do mundo pagão.

No dia 21, comemoraremos a festa de
São Mateus, um dos primeiros Doze,
que segundo a tradição, depois de
escrever o Evangelho que tem o
nome, sofreu o martírio na Pérsia.
Ele mesmo fora destinatário direto
da ânsia de almas do Redentor, que o
chamou para segui-lo sendo
publicano; circunstância que – para a
maior parte dos israelitas – era
sinônimo de pecador público.
«Diante destas referências – comenta
Bento XVI –, salta aos olhos um dado:



Jesus não exclui ninguém da sua
amizade. Mais ainda: justamente
enquanto se encontra sentado à
mesa na casa de Mateus-Levi,
respondendo àqueles que se
escandalizavam porque frequentava
companhias pouco recomendáveis,
pronuncia a importante declaração:
“Os sãos não precisam de médico,
mas os enfermos; não vim chamar os
justos, mas os pecadores” (Mc 2, 17).
A boa nova do Evangelho consiste
precisamente em que Deus oferece a
sua graça ao pecador» [12].

O exemplo de Cristo será sempre
acicate para o empenho apostólico de
todos os seus discípulos. Também
nós nos movemos no seio de uma
sociedade em que, infelizmente –
digo-o sem tragédia –, muitas pessoas
nada sabem de Deus. Outras
caminham pela terra como se não o
conhecessem, longe dos seus
mandamentos e dos seus
ensinamentos. Temos que dirigir-nos



a todos, para aproximá-los do
Senhor. Recordo-me da alegria com
que o nosso Fundador acolheu os
ensinamentos do Concílio Vaticano II
ao ver que «ganhava corpo com
intensidade renovada a preocupação
de levar a Verdade aos que andam
afastados do único Caminho, o de
Jesus, pois – escrevia – me consome a
fome de que a humanidade inteira se
salve» [13]. Bem podemos afirmar
que, nas atuais circunstâncias, as
fronteiras do apostolado ad fidem,
tão amado por São Josemaria, se
dilataram extraordinariamente.

No relacionamento com os nossos
colegas de trabalho, não nos
deixaremos arrastar por nenhuma
acepção de pessoas. Como São
Josemaria repetia incansavelmente,
não há uma alma que fique excluída
da nossa caridade. Mais ainda: temos
que tratar com muito carinho
aqueles que se encontram mais
afastados de Deus. «Os inimigos de



Cristo – comentava o nosso Padre
numa ocasião – acusam-no de ser
amigo dos pecadores. Claro! E tu
também! Caso contrário, como
vamos convertê-los? Como vamos
aproximá-los do Médico divino?

»É claro que somos amigos dos
pecadores! Tu podes fazer esse
trabalho na medida em que a
amizade com esses homens não seja
um perigo para a tua vida interior;
sempre que tenhas a suficiente
temperatura espiritual para
aumentar a daquelas pessoas sem
perderes a tua.

»Sim!, amigos dos pecadores, amigos
de verdade: com a vossa oração, com
o vosso trato agradável e sincero,
nobre, mas evitando que aquilo seja
um perigo para a vossa alma» [14].

Cada pessoa com quem nos
cruzemos, seja por que motivo que
for, tem que suscitar em nós
verdadeira fome de apostolado,



desejo de ajudar a que se aproxime
mais de Jesus Cristo. Sobre nós recai
o dever de contagiar todos com o
fogo do amor de Deus que nos deve
consumir. Por isso, ao entrar em
contato com alguém, temos de
perguntar-nos imediatamente: como
animá-lo a aproximar-se de Deus? O
que posso sugerir-lhe? Que tema de
conversa posso iniciar para que o
ajude a conhecer melhor a doutrina
cristã?

É lógico este modo de proceder. O
Papa Bento XVI explica que «quem
descobriu Cristo deve levar outros
até Ele. Não se pode guardar para si
mesmo uma grande alegria. É
necessário transmiti-la» [15]. Assim
se comportaram os seguidores fiéis
do Senhor em todas as épocas.
«Quando descubris que alguma coisa
vos foi de proveito – pregava São
Gregório Magno –, procurais atrair os
outros. Tendes, pois, que desejar que
outros vos acompanhem pelos



caminhos do Senhor. Se ides ao foro
ou às termas, e vedes com alguém
que se encontre desocupado, vós o
convidais a acompanhar-vos. Aplicai
ao campo espiritual este costume
terreno e, quando fordes a Deus, não
o façais sozinhos» [16].

Já vos contei como revivi os dias que
o nosso Padre passou no Equador,
gastando-se e gastando-se, sem se
queixar por não contar com as forças
físicas; no Peru, onde rezou muito
diante de Jesus Sacramentado,
recorrendo a Maria e a José; no
Brasil, admirando a variegada
multidão de pessoas que lá viviam e
que são uma esperança de colheita
para Deus.

Faz alguns dias, convidado pelo Bispo
de Torun, na Polônia, assisti à
intitulação de uma igreja deste lugar
a São Josemaria e à colocação de uma
relíquia do nosso Padre. Dá muita
alegria ver como se estende pelo



mundo a devoção ao nosso
Fundador, despertando em
inumeráveis almas o desejo de
santificar-se na vida diária.
Acompanhai-me na minha ação de
graças.

E rezai pelos vossos irmãos Adscritos
aos quais conferirei a ordenação
presbiteral, em Torreciudad, no
próximo dia 5 de setembro.
Continuai a pedir todos os dias, bem
unidos às minhas intenções, pelo
Papa, pelos Bispos e pelos sacerdotes
do mundo inteiro

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

†Javier

Solingen, 1º de setembro de 2010.

[1] Jo 3, 16.

[2] Cf. Flp 2, 8.



[3] Bento XVI, Homilia, 14-9-2008.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 105.

[5] Santo André de Creta, Sermão 10,
sobre a Exaltação da Santa Cruz (PG
97, 1020).

[6] Cf. 1 Cor 1, 23.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 168.

[8] Jo 19, 26.

[9] Ibid., 27.

[10] João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 23-4-1997.

[11] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 121.

[12] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 30-8-2006.



[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 226.

[14] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 15-4-1954.

[15] Bento XVI, Homilia, 21-8-2005.

[16] São Gregório Magno, Homilias
sobre os evangelhos 6, 6 (PL 76,
1098).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-setembro-2010/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2010/

	Carta do Prelado (setembro 2010)

