
opusdei.org

Carta do Prelado
(setembro 2008)

“Como é que recebemos o que
nos contraria: a doença, os
fracassos profissionais, as
ofensas injustas, as dificuldades
na vida social ou familiar?”,
pergunta o Prelado na sua Carta
de setembro. A resposta, sugere,
está na Cruz de Cristo.

15/09/2008

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!



Antes de entrar no tema da carta,
duas palavras para que demos graças
a Deus por termos podido viver 
omnes cum Petro até fisicamente:
assim, alojando-o como em sua casa –
em Kenthurst –, contribuímos para o
labor do Santo Padre como sucessor
de Pedro e para o seu descanso.
Continuemos a ajudar o Papa,
pedindo também pelos seus
colaboradores.

Bento XVI tem-se referido muitas
vezes ao Apóstolo Paulo, e queremos
estar em sintonia total com ele.
Consideramos agora que, desde que
se converteu no caminho para
Damasco, Saulo teve clara
consciência de que a sua vocação e a
sua missão se encontravam
intimamente relacionadas com o
mistério da Cruz. O próprio Jesus
explicou a Ananias, que resistia a
sair-lhe ao encontro para batizá-lo: 
Este homem é para mim um
instrumento escolhido, que levará o



meu nome diante das nações, dos reis
e dos filhos de Israel. Eu lhe mostrarei
tudo o que terá de padecer pelo meu
nome [1].

A existência de São Paulo foi uma
constante realização dessas palavras
do Senhor. Correspondendo à graça
sem pôr condições, só se preocupou
de conhecer e dar a conhecer Jesus
Cristo, pondo perante os olhos dos
novos cristãos a figura do Filho de
Deus feito homem, morto e
ressuscitado pela nossa salvação. Na
epístola aos Gálatas, falando desse 
viver em Cristo a que aspirou desde o
instante da sua conversão, afirma: 
Christo confixus sum cruci [2], estou
cravado com Jesus na Cruz. E
precisamente em consequência dessa
íntima união, chegou a identificar-se
misticamente com Ele, numa entrega
diária, total: Vivo, mas já não sou eu;
é Cristo que vive em mim [3].



Essa união com Cristo na Cruz não se
reduziu a algo meramente “ideal”,
teórico, na vida do Apóstolo. Num
dos textos autobiográficos das suas
cartas, expõe o que significou para
ele em concreto a necessidade de
morrer com Cristo. Cinco vezes recebi
dos judeus quarenta açoites menos
um. Três vezes fui flagelado com
varas. Uma vez apedrejado. Três
vezes naufraguei, passei uma noite e
um dia no abismo. Viagens sem conta,
exposto a perigos nos rios, perigos de
salteadores, perigos da parte dos
meus concidadãos, perigos da parte
dos pagãos, perigos na cidade, perigos
no deserto, perigos no mar, perigos
entre falsos irmãos! Trabalhos e
fadigas, repetidas vigílias, com fome e
sede, frequentes jejuns, frio e nudez! E
além de outras coisas, a minha
preocupação cotidiana, a solicitude
por todas as igrejas! Quem desfalece,
que eu não desfaleça? Quem sofre
escândalo, que eu não me consuma de
dor? [4]



São algumas linhas da segunda
epístola aos Coríntios, que não se
lêem sem emoção e gratidão. Porque,
além disso, Paulo recorda, cheio de
alegria, esses seus sofrimentos pelo
Senhor, esse estar cravado com Ele
na Cruz: Prefiro gloriar-me das
minhas fraquezas, para que habite em
mim a força de Cristo. Eis por que
sinto alegria nas fraquezas, nas
afrontas, nas necessidades, nas
perseguições, no profundo desgosto
sofrido por amor de Cristo. Porque
quando me sinto fraco, então é que
sou forte [5].

Glosando umas palavras semelhantes
do Apóstolo, Bento XVI afirma que
“São Paulo já não vive para si
mesmo, para a sua própria justiça.
Vive de Cristo e com Cristo: doando-
se; já não procurando-se e
construindo-se a si mesmo. Esta é a
nova justiça, a nova orientação que o
Senhor nos dá, que a fé nos dá.
Perante a Cruz de Cristo, expressão



máxima da sua entrega, já ninguém
pode gloriar-se de si mesmo” [6].

Em tempos de São Paulo – e também
agora –, muitas pessoas buscavam
conhecimentos esotéricos, doutrinas
sensacionalistas, esperando
encontrar aí a salvação; mas o
Apóstolo adverte-lhes que o desígnio
divino não está aí. Ele prega verbum
crucis[7], a palavra da Cruz. E, para
que não restasse dúvida alguma,
indica-nos a todos: Os judeus pedem
milagres, os gregos reclamam a
sabedoria; mas nós pregamos Cristo
crucificado, escândalo para os judeus
e loucura para os pagãos; mas, para
os eleitos – quer judeus quer gregos –,
força de Deus e sabedoria de Deus.
Pois a loucura de Deus é mais sábia
que os homens, e a fraqueza de Deus é
mais forte que os homens [8].

Palavras de conteúdo e estímulo
sempre atuais, que nos faz muito
bem meditar, especialmente nestes



dias, enquanto nos preparamos para
comemorar, no dia 14 de setembro, a
festa da Exaltação da Santa Cruz.
Desde há muito tempo, essa
festividade tem grande tradição na
Igreja, e, concretamente, nesta parte
da Igreja que é o Opus Dei. O fato de
estarmos num ano dedicado a São
Paulo, que tanto escreveu sobre o
mistério da Cruz, convida-nos a
preparar-nos melhor e a comemorá-
la com mais alegria. De que modo
procuramos, todos os dias, a
abnegação? Com que devoção
olhamos para a cruz de madeira, que
encerra tanto significado? Amamos o
sacrifício?

Na vida de São Josemaria, o desejo de
se identificar com Cristo na Cruz
esteve presente desde o dia 2 de
outubro de 1928. Mas, já antes,
quando ainda era muito jovem, o
Senhor o foi preparando com os
pequenos e grandes contratempos
que permitiu nos seus anos de



criança e de adolescente. Depois,
uma vez fundado o Opus Dei,
manifestou-lhe claramente que a
Obra devia mergulhar as suas raízes
na Santa Cruz. Confiou-lhe isso em
diversas ocasiões e de modos muito
variados; e, embora o nosso Padre às
vezes não entendesse o porquê
desses sofrimentos, sempre
continuou adiante, persuadido de
que eram carícias divinas. Em 1948,
expressando-se em terceira pessoa,
referia-se, numa meditação, a
algumas lembranças desses anos. As
suas palavras, autobiográficas, dão
muita luz para entender a sua reação
perante os encontros repetidos com a
Cruz de Jesus.

O Senhor permitia que se abatessem
sobre a sua pessoa inúmeras
dificuldades, com as quais ia
forjando a sua alma. Lembro-me de
uma criatura que ia de um lado
para outro, pelos bairros pobres de
Madri, a sós com a sua dor.



Aspirava a cumprir a Vontade de
Deus, mas encontrava-se sem
meios para cumprir o encargo que
havia recebido. Não tinha outras
solução, não conhecia outro
remédio a não ser a Cruz; e bebia o
cálice do sofrimento até a última
gota. E, ao decidir-se a abraçar a
dor, pôde saborear, como que
embriagado pela bebedeira doce e
amarga do sofrimento, a alegria
daquelas palavras do salmista: Et
calix tuus inebrians quam
præclarus est! (cf. Sl 22, 5, Vg); o
teu cálice, que me embriaga, como
me faz feliz! [9]

Podemos formular pessoalmente, no
nosso íntimo, outras perguntas que
nos ajudem a medir como é o nosso
amor à Cruz em concreto, com obras.
Como é que recebemos o que nos
contraria: a doença, os fracassos
profissionais, as ofensas injustas, as
dificuldades na vida social ou
familiar? Como é que reagimos



perante as coisas desagradáveis, que,
sem procurá-las, aparecem na nossa
vida? Procuramos encará-las com
sentido sobrenatural? É rápida a
nossa retificação, talvez após um
momento inicial de incompreensão
ou mesmo de revolta, vendo em tudo
a Vontade de Deus, que permite tudo
isso para nosso bem? Que bom
momento para repetir, saboreando-a,
aquela consideração de Caminho: Tu
o queres, Senhor?… Eu também o
quero! [10]

Não se trata de sermos insensíveis à
dor, física ou moral; mas de elevar o
olhar por cima do contingente, com a
ajuda de Deus, que jamais nos
faltará. O ruim é procurar fugir a
todo o custo do que contraria; mais
ainda se a causa dessas
contrariedades está na fidelidade à
verdade.

Bento XVI assim o indicava, ao
inaugurar o ano paulino, falando da



missão de São Paulo: “A chamada
para mestre dos gentios é, ao mesmo
tempo e intrinsecamente, uma
chamada para o sofrimento na
comunhão com Cristo, que nos
redimiu mediante a sua Paixão. Num
mundo em que a mentira é poderosa,
a verdade se paga com o sofrimento.
Quem queira evitar o sofrimento,
mantê-lo longe de si, mantém longe a
própria vida e a sua grandeza; não
pode ser servidor da verdade e,
assim, servidor da fé.

“Não há amor sem sofrimento, sem o
sofrimento da renúncia a nós
mesmos, da transformação e
purificação do eu pela verdadeira
liberdade. Onde nada há pelo que
valha a pena sofrer, até a própria
vida perde o seu valor. A Eucaristia,
o centro do nosso ser de cristãos,
baseia-se no sacrifício de Jesus por
nós, nasceu do sofrimento do amor,
que na Cruz alcançou o seu cume.
Nós vivemos desse amor que se



entrega. Esse amor dá-nos a coragem
e a força para sofrermos com Cristo e
por Ele neste mundo, sabendo que
precisamente assim a nossa vida se
torna grande, madura e verdadeira.

“À luz de todas as cartas de São
Paulo, vemos como se cumpriu no
seu caminho de mestre dos gentios a
profecia feita a Ananias na hora da
chamada: «Eu lhe mostrarei tudo o
que terá que padecer pelo meu
nome». O seu sofrimento acredita-o
como mestre de verdade, que não
busca o seu próprio interesse, a sua
própria glória, a sua própria
satisfação pessoal, mas se
compromete por Aquele que nos
amou e se entregou por todos nós” 
[11].

Nas próximas semanas, a liturgia
apresenta-nos diversas
comemorações marianas: a
Natividade de Nossa Senhora, o Doce
Nome de Maria, as suas dores ao pé



da Cruz, Nossa Senhora das Mercês.
Vejamos essas datas como convites
para que recorramos à nossa Mãe,
para que aprendamos dEla a seguir
Jesus Cristo muito de perto, para
assim nos identificarmos com Ele.

Quando rezamos a Salve-Rainha,
dizemos: Mostrai-nos Jesus, bendito
fruto do vosso ventre! A Santíssima
Virgem não apenas nos mostra Jesus,
como nos leva a Ele com suavidade e
doçura maternais. Há dois momentos
em que, de modo especial, o
Evangelho nos apresenta a figura de
Maria que “nos mostra” o seu Filho.
Um foi no princípio da vida de Jesus,
quando o ofereceu aos pastores e aos
magos para que o adorassem; outro é
o que recordamos no dia 15, no santo
cenário do Gólgota.

Com a sua presença silenciosa junto
da Cruz, a nossa Mãe convida-nos a
olhar para o seu Filho. Dirigir os
olhos para Cristo na Cruz leva-nos a



perceber uma vez mais que “Deus
não redimiu o mundo com a espada,
mas com a Cruz. Ao morrer” – dizia o
Papa numa homilia –, “Jesus estende
os braços. Este é, acima de tudo, o
gesto da Paixão: deixa-se cravar por
nós, para nos dar a sua vida. Mas os
braços estendidos são ao mesmo
tempo a atitude do orante, uma
atitude que o sacerdote assume
quando, na oração, estende os
braços: Jesus transformou a Paixão, o
seu sofrimento e a sua morte, em
oração, num ato de amor a Deus e
aos homens. Por isso, os braços
estendidos de Cristo crucificado
também são um gesto de abraço, com
o qual nos atrai a si, com o qual quer
estreitar-nos entre os seus braços
com amor. Deste modo, é imagem do
Deus vivo, é o próprio Deus, e
podemos pôr-nos nas suas mãos” 
[12].

Com que frequência São Josemaria
dizia, acompanhando as palavras



com um gesto muito significativo,
que Cristo, Sumo Sacerdote, estende
os seus braços para nos acolher a
todos nós: a cada uma, a cada um.
Frisava assim que participar da Cruz
de Cristo expressa um sinal de
predileção divina, embora talvez
custe entendê-lo. Não leves a Cruz
de rastos… Leva-a erguida a
prumo, porque a tua Cruz, levada
assim, não será uma Cruz
qualquer: será… a Santa Cruz. Não
te resignes com a Cruz. Resignação
é palavra pouco generosa. Quer a
Cruz. Quando de verdade a
quiseres, a tua Cruz será… uma
Cruz sem Cruz. E, com toda a
certeza, tal como Ele, encontrarás
Maria no caminho [13].

De 12 a 15 de setembro, Bento XVI
viajará à França por ocasião do 150º
aniversário das aparições marianas
de Lourdes. Acompanhemo-lo
espiritualmente na sua viagem e
aproveitemos para pedir com



insistência por todos os que sofrem
no corpo ou no espírito, para que o
Senhor os alivie. Recorramos à
intercessão da Virgem, Salus
infirmorum, Consolatrix afflictorum;
também para que os faça
compreender que esses sofrimentos –
unidos aos de Cristo na Cruz – se
tornam muito eficazes para o bem da
Igreja e para a salvação das almas.

15 de setembro! E o pensamento vai
também espontaneamente para o
queridíssimo D. Álvaro, que assumiu
– com a sua paz e serenidade
habituais – o peso santo da Obra;
oxalá tu e eu saibamos corresponder
com a mesma generosidade.

Não posso estender-me, referindo-me
à viagem que fizemos pelo Oriente.
Pensei muito no nosso Padre, no
queridíssimo D. Álvaro e também em
todas e em todos vós. Que trigal nos
espera! Já se vêem esses frutos na
Índia, Hong-Kong, Macau, Austrália,



Nova Zelândia, Filipinas, Singapura e
Malásia; e, se todos trabalharmos,
quão longe se chegará!

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Solingen, 1º de setembro de 2008. 

[1] At 9, 15-16.

[2] Gál 2, 19.

[3] Gál 2, 20.

[4] 2 Cor 11, 24-29.

[5] 2 Cor 12, 9-10.

[6] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 8-11-2006.

[7] 1 Cor 1, 18.

[8] 1 Cor 1, 22-25.



[9] Josemaria Escrivá, Apontamentos
tomados numa meditação,
15-12-1948.

[10] Josemaria Escrivá, Caminho, n.
762.

[11] Bento XVI, Homilia na
inauguração do ano paulino,
28-06-2008.

[12] Bento XVI, Homilia no Santuário
de Mariazell, 8-09-2007.

[13] Josemaria Escrivá, Santo
Rosário, IVo mistério doloroso.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-setembro-2008/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2008/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2008/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-setembro-2008/

	Carta do Prelado (setembro 2008)

