
opusdei.org

Carta do Prelado
(outubro de 2013)

“Confesso um só batismo para a
remissão dos pecados”: é o
artigo do Credo comentado pelo
Prelado na carta deste mês.

04/10/2013

Caríssimos: que Jesus me guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Nas semanas passadas, graças ao
convite do Papa, em muitos lugares
se elevou ao Céu uma oração
perseverante pela paz no mundo e
nas consciências. Tive muito



presente a sugestão feita por São
Josemaria do ano de 1952, em que
nos convidava a repetir a jaculatória 
Cor Iesu Sacratissimum, dona
nobis pacem! – Sacratíssimo Coração
de Jesus, dai-nos a paz! Anos depois,
acrescentou et Misericors , a fim de
que implorássemos ao Coração
sacratíssimo e misericordioso de
Jesus a paz para todo o mundo; a paz
espiritual, que provém da posse de
Deus, e também a paz humana entre
todas as pessoas, rejeitando as
inimizades e a violência. João Paulo
II e Bento XVI também rezaram e
fizeram rezar pela paz do mundo.

Como afirmava o Santo Padre ao
convocar um dia mundial de jejum e
de oração, clamar-se-á em vão pela
paz na sociedade se as almas não se
esforçarem por obter e manter a paz
com Deus, que é consequência da
luta decidida contra o pecado.
Enquanto rezávamos pelo fim das
guerras, dos rancores e das



inimizades, vieram-me à memória,
uma vez mais, umas palavras de São
Josemaria escritas nos primeiros
anos da sua atividade sacerdotal: Um
segredo. – Um segredo em voz alta:
estas crises mundiais são crises de
santos.

— Deus quer um punhado de
homens “seus” em cada atividade
humana. —Depois… pax Christi in
regno Christi – a paz de Cristo no
reino de Cristo [1].

Estas reflexões sempre atuais
ganham especial relevância na
véspera da fundação da Obra.
Naquele dia 2 de outubro de 1928,
Deus Nosso Senhor, na sua infinita
misericórdia, fez o nosso Padre ver
que era Vontade sua recordar a todos
os homens que são chamados à
santidade. Ao mesmo tempo, deixou
nas suas mãos – na sua alma e no seu
coração – o Opus Dei: caminho de
santificação no trabalho profissional



e nas circunstâncias da vida
cotidiana, dotando-o do espírito e dos
meios apostólicos apropriados para
atingir este fim.

Passaram-se oitenta e cinco anos
desde então e, pela bondade do Céu,
o Opus Dei vem cumprindo a missão
de serviço à Igreja e às almas para a
qual Deus o quis; permaneçamos
sempre atentos para secundarmos
este encargo divino explícito. Nós
bem podemos dizer, sem jactância
– escreveu o nosso Fundador há
muitos anos – que, com a Obra de
Deus, se abriram os caminhos
divinos da terra de modo
vocacional [2]. Levantemos o nosso
coração em ação de graças à
Santíssima Trindade e à nossa Mãe, a
Virgem Maria, por meio de quem
todas as graças do Céu chegam à
terra. E, ao mesmo tempo, pensemos:
Que mais posso fazer para que esta
mensagem cale mais fundo no meu
próprio coração e no das pessoas?



Não é verdade que é possível
rezarmos mais, oferecermos mais
sacrifícios, trabalharmos com maior
dedicação e retidão na nossa tarefa
profissional, procurarmos novas
ocasiões de conhecer outras pessoas
e de servi-las?

Durante os últimos meses, temos
refletido no mistério da Igreja una,
santa, católica e apostólica. Mas,
além disso, a Igreja é nossa Mãe: a
Santa Madre Igreja , uma vez que, no
seu seio, o Espírito Santo gerou-nos
para a nova existência dos filhos de
Deus. Como boa Mãe amorosa, a
própria Igreja cuida dos seus filhos
constantemente, até que todos nós
cheguemos à unidade da fé e do
conhecimento do Filho de Deus, até
atingirmos o estado de homem
perfeito, à medida da plenitude de
Cristo [3].

No entanto – e é uma dor que nos
pesa –, alguns – também entre os



católicos – falam da Igreja com
ligeireza, e até mesmo acusam-na das
culpas e defeitos que nós, os seus
filhos, manifestamos na nossa
conduta, pois, apesar da dignidade
que recebemos, continuamos a ser
pobres mulheres e pobres homens
inclinados ao pecado. O enfoque dos
Santos Padres e o dos milhões de
almas santas que a Igreja conduziu
para o Céu era muito diferente. Santo
Agostinho, por exemplo, exortava:
«Amemos o Senhor, o nosso Deus;
amemos a sua Igreja. A Ele como Pai,
a Ela como mãe» [4]. E São Cipriano,
dois séculos antes, proclamava
categoricamente: «Não pode ter a
Deus como Pai quem não tiver a
Igreja como mãe» [5].

Recentemente, o Papa Francisco
expôs esta verdade da nossa fé
novamente. A fé é um presente, é
um dom de Deus que nos é dado na
Igreja e por meio da Igreja. E a
Igreja dá-nos a vida de fé no



Batismo: este é momento em que
nos faz nascer como filhos de Deus
[6]. A data em que fomos
regenerados nas águas batismais, no
nome e pela virtude da Santíssima
Trindade, é um dia muito importante
na nossa existência terrena.
Perguntemo-nos com o Santo Padre: 
Como vejo eu a Igreja? Se estou
agradecido aos meus pais por me
terem dado a vida, estou
agradecido à Igreja por me ter
gerado na fé por meio do Batismo?
[7]. No Opus Dei, graças a Deus e aos
cuidados de São Josemaria,
mantemos uma consciência viva
desta realidade, que nos cumula de
gratidão. Porque a Obra – assim
Paulo VI recalcou numa carta
manuscrita dirigida ao nosso Padre,
num dia como o de hoje – nasceu
neste nosso tempo «como expressão
pujante da perene juventude da
Igreja» [8]. Em união com o nosso
santo Fundador e com tantos fiéis da
Obra que já chegaram à Pátria



celestial, clamamos: Que alegria
poder dizer com todas as forças
da minha alma: – Amo a minha
Mãe, a santa Igreja! [9].

Prosseguindo as nossas reflexões
sobre o Credo, em continuidade com
o que vos acabo de escrever, detemo-
nos hoje no seguinte artigo da fé: 
Professo um só batismo para a
remissão dos pecados [10]. O motivo
pelo qual nos é proposto este artigo
ao final do Credo não é indiferente.
«O Símbolo dos Apóstolos
correlaciona a fé no perdão dos
pecados com a fé no Espírito Santo,
mas também com a fé na Igreja e na
Comunhão dos santos. Ao dar o
Espírito Santo aos seus Apóstolos,
Cristo ressuscitado conferiu-lhes o
seu próprio poder divino de perdoar
os pecados: “Recebei o Espírito Santo.
Àqueles a quem perdoardes os
pecados, ser-lhes-ão perdoados;
àqueles a quem os retiverdes, ser-
lhes-ão retidos” ( Jo 20, 22-23)» [11].



A Igreja custodia, na sua plenitude,
os meios de santificação instituídos
por Jesus Cristo. As palavras e as
ações de Nosso Senhor durante a sua
vida terrena estavam repletas de
conteúdo salvífico, e não nos
surpreende – mais ainda, parece-nos
lógico – que as multidões se
aproximassem de Jesus com o desejo
de ouvi-lO e de tocá-lO, porque saía
dEle uma força que curava todos [12].
Essas palavras e essas ações
anunciavam e antecipavam a
eficácia do seu mistério pascal, com o
qual venceria o demônio, o pecado e
a morte definitivamente, e
preparavam aquilo que Ele
transmitiria à Igreja quando tudo
chegasse ao seu cumprimento. «Os
mistérios da vida de Cristo são os
fundamentos daquilo que agora,
através dos ministros da sua Igreja,
Cristo dispensa nos sacramentos,
pois “aquilo que era visível no nosso
Salvador passou para os seus
mistérios”» [13].



Os sacramentos conferem a graça
que significam. Que são os
sacramentos – escrevia o nosso
Padre, em 1967 – senão pegadas da
encarnação do Verbo divino, clara
manifestação do modo que Deus –
só Ele podia fazê-lo – escolheu e
determinou para santificar-nos e
levar-nos ao Céu, instrumentos
sensíveis dos quais o Senhor se
serve para conferir-nos realmente
a graça segundo a significação
própria de cada um? [14].

Que agradecidos temos de estar à
nossa Santa Madre Igreja por
conservar-nos e oferecer-nos este
tesouro com plena fidelidade a Jesus
Cristo! E como temos de protegê-lo e
defendê-lo em toda a sua
integridade! Particularmente, damos
graças pelo Batismo, que nos
introduziu na grande família dos
filhos de Deus. Recebê-lo quanto
antes adquire uma importância
capital, porque este sacramento – ou



o seu desejo, ao menos implícito – é
necessário para alcançarmos a
salvação: Quem não renascer da água
e do Espírito não poderá entrar no
Reino de Deus [15], anunciou Jesus a
Nicodemos. Certamente, como expõe
a doutrina da Igreja, o Espírito Santo
também pode agir, e age
efetivamente, fora dos confins
visíveis da Igreja. Mas o próprio Deus
estabeleceu que o modo ordinário de
participarmos da morte e
ressurreição de Cristo, pela qual
fomos salvos, é fruto da nossa
incorporação à Igreja por meio do
Batismo; e, consequentemente, «a
prática de batizar as crianças é uma
tradição imemorial da Igreja» [16].
Também lemos no Catecismo da
Igreja Católica : «A gratuidade pura
da graça da salvação é
particularmente manifesta no
Batismo das crianças. A Igreja e os
pais privariam a criança da graça
inestimável de tornar-se filho de
Deus se não lhe conferissem o



Batismo pouco depois do
nascimento» [17]. E conclui: «Os pais
cristãos hão de reconhecer que esta
prática corresponde também à sua
função de alimentar a vida que Deus
lhes confiou» [18].

O Batismo não só perdoa os pecados
e infunde a primeira graça, mas é a
porta de entrada dos outros
sacramentos e assim torna possível
que os cristãos se configurem sempre
mais com Jesus Cristo, até chegarem
a identificar-se com Ele. Em todos os
batizados, crianças e adultos, a fé, a
esperança e a caridade têm de
crescer depois do Batismo; e isto
leva-se a cabo na Igreja, que é
depositária – como já assinalei – dos
meios de salvação. Assim se exprimia
o Papa numa das suas catequeses do
mês passado. Uma mãe – dizia – não
se limita a dar a vida, mas, com
grande cuidado, ajuda os seus
filhos a crescer, dá-lhes leite,
alimenta-os, ensina-lhes o caminho



da vida, acompanha-os sempre
com as suas atenções, com o seu
afeto, com o seu amor, mesmo
depois que crescem. E enquanto
isso também sabe corrigi-los,
perdoá-los, compreendê-los; sabe
estar perto deles na doença, no
sofrimento… [19]. A Igreja
comporta-se do mesmo modo com os
filhos que gerou por meio do
Batismo: Acompanha o nosso
crescimento transmitindo-nos a
Palavra de Deus […] e
administrando-nos os
sacramentos. Alimenta-nos com a
Eucaristia, dá-nos o perdão de
Deus por meio do sacramento da
Penitência, sustém-nos no
momento da doença com a Unção
dos enfermos. A Igreja acompanha-
nos em toda a nossa vida de fé, em
toda a nossa vida cristã [20].

Que grande é a misericórdia do nosso
Pai-Deus! Por saber que somos fracos
e que – apesar da nossa boa vontade



– caímos uma vez e outra em pecados
e faltas, confiou à sua Esposa o
sacramento do perdão «para todos os
membros pecadores da sua Igreja,
antes de tudo para aqueles que,
depois do Batismo, cometeram
pecado grave e com isso perderam a
graça batismal e feriram a comunhão
eclesial» [21]. Este sacramento
perdoa também os pecados veniais e
as faltas, infunde novas forças para a
luta interior e apresenta-se a nós –
assim diziam os Padres da Igreja –
como «a segunda tábua (de salvação)
depois do naufrágio que é a perda da
graça» [22].

Recordo o grande amor de São
Josemaria pelo sacramento da
Reconciliação – o sacramento da
alegria , como gostava de chamá-lo –
e como nos animava a recebê-lo com
frequência, incitando-nos a fazer um
constante apostolado da Confissão .
Agora, limito-me a reproduzir umas
palavras suas, ditas durante uma



reunião de catequese com muitas
pessoas.

Confessemo-nos, confessemo-nos,
confessemo-nos! Porque Cristo
esbanjou misericórdia para com
as criaturas. As coisas não andam
bem quando não recorremos a Ele
para que nos limpe, nos purifique,
nos ilumine. Muito banhar-se,
muito esporte… Bem,
maravilhoso! E esse outro esporte
da alma? E essas duchas que nos
regeneram, que nos limpam, que
nos purificam e nos iluminam?
Por que não vamos receber essa
graça de Deus? Recorramos ao
sacramento da Penitência e à
Sagrada Comunhão. Ide, Ide! Mas
não vos aproximeis da Comunhão
se não estais seguros da limpeza
da vossa alma [23].

Em outro momento, insistia: Meus
filhos, levai os vossos amigos a
confessar-se, os vossos parentes,



as pessoas que amais. E que eles
não tenham medo. Se tiverem de
cortar algo, cortá-lo-ão. Dizei-lhes
que não será suficiente recorrer à
Confissão uma só vez, porque
necessitarão dela muitas vezes,
com frequência, da mesma forma
que, quando chegamos a uma
certa idade ou quando estamos
doentes, não vamos ao médico só
uma vez, mas amiúde; e então
consultamo-lo com frequência, e
tomam-nos a pressão e fazem-nos
exames. Pois a mesma coisa, a
mesma coisa com a alma […].

O Senhor está à espera de que muitos
tomem um bom banho no
Sacramento da Penitência! E tem um
grande banquete preparado para
eles, o das bodas, o da Eucaristia; o
anel da aliança, da fidelidade e da
amizade para sempre. Que se
confessem! […] Que muitas pessoas
se aproximem do perdão de Deus!
[24].



No próximo dia 6, celebraremos o
aniversário da canonização de São
Josemaria. Nessa data, a chamada à
santidade na vida cotidiana ressoou
com nova força na Igreja e no
mundo. Temos uma grande
oportunidade de repeti-lo ao ouvido
de muitas pessoas, convidando-as a
aproximar-se do sacramento da
misericórdia divina. No dia 26, é o
aniversário da consagração da Obra
ao Coração sacratíssimo e
misericordioso de Jesus, realizada
pelo nosso Padre nesse mesmo dia do
ano de 1952, e que ele quis que se
renovasse anualmente na solenidade
de Cristo-Rei.

Não me estendo mais. Continuemos
muito unidos às intenções do Papa,
rezando diariamente por tudo aquilo
que ele traz na sua alma, e também
pelos seus colaboradores no governo
da Igreja, pela paz das consciências e
pela paz no mundo inteiro. Que todas
e todos nós caminhemos unidos, com



maior esforço cada dia: não devemos
viver sem fomentar esta petição dia
após dia.

Com todo o carinho, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1º de outubro de 2013.

[1] São Josemaria, Caminho , n. 301.

[2] São Josemaria, Carta de
15-8-1953 , n. 12.

[3] Ef 4, 13.

[4] Santo Agostinho, Comentário aos
Salmos , 88, 2, 14 (PL 37, 1140).

[5] São Cipriano, Sobre a unidade da
Igreja Católica , 6 (PL 4, 519).

[6] Papa Francisco, Discurso na
audiência geral, 11-9-2013.

[7] Ibid.



[8] Paulo VI, Autógrafo a São
Josemaria , 1º-10-1964.

[9] São Josemaria, Caminho , n. 518.

[10] Missal Romano, Credo niceno-
constantinopolitano.

[11] Catecismo da Igreja Católica , n.
976.

[12] Lc 6, 19.

[13] Catecismo da Igreja Católica , n.
1115. Cf. São Leão Magno, Sermão 74,
2 (PL 54, 398).

[14] São Josemaria, Carta de
19-3-1967 , n. 74.

[15] Jo 3, 5.

[16] Catecismo da Igreja Católica , n.
1252.

[17] Ibid. , n. 1250. Cf. CIC, cân. 867.

[18] Ibid. , n. 1251.



[19] Papa Francisco, Discurso na
audiência geral, 11-9-2013.

[20] Ibid.

[21] Catecismo da Igreja Católica , n.
1446.

[22] Ibid. , citando o Concílio de
Trento e Tertuliano.

[23] São Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 2-7-1974.

[24] São Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 6-7-1974.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-outubro-de-2013/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-de-2013/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-de-2013/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-de-2013/

	Carta do Prelado (outubro de 2013)

