
opusdei.org

Carta do Prelado
(outubro 2009)

O Prelado reflete sobre o valor
santificador do trabalho e nos
convida a "acrisolar a fé,
fomentar a esperança e
favorecer a caridade" diante do
momento de crise global.

07/10/2009

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Amanhã, 2 de outubro,
agradeceremos ao Senhor um novo
aniversário da fundação do Opus Dei;



e, quatro dias depois, a 6 de outubro,
será o sétimo da canonização do
nosso Fundador. Na proximidade
destas duas datas, penso que nos
ajuda muito meditar nesta 
“sobrenatural intuição” do nosso
Fundador, como a qualificou João
Paulo II [1]: o valor santificador do
trabalho ordinário no meio do
mundo, a necessidade de
aproveitarmos o acontecer
quotidiano para corresponder ao
encontro permanente que o Senhor
deseja manter com cada uma e cada
um de nós. Compreende-se
perfeitamente que o nosso Padre
ficasse “louco de amor” ao meditar
em profundidade nas palavras que
Deus manifesta por meio do profeta: 
Meus es tu [2].

Sabemos que o trabalho, essa
realidade universal e necessária que
acompanha a existência dos homens
na terra, é meio para prover às
necessidades pessoais e da família,



vínculo de comunhão com as outras
pessoas e ocasião de
aperfeiçoamento pessoal. Para um
cristão, essas perspectivas
alargam-se e ampliam-se, porque o
trabalho se apresenta como
participação na obra criadora de
Deus que, ao criar o homem, o
abençoou dizendo-lhe: Crescei e
multiplicai-vos, e dominai sobre os
peixes do mar e sobre as aves do
céu, e sobre todos os animais que
se movem sobre a terra (Gên 1, 28).
E porque, além disso, ao ser
assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: não é
apenas a esfera em que o homem
se desenvolve, mas também meio e
caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora[3].

João Paulo II expôs vivamente este
ensinamento durante a canonização
do nosso Fundador, ao ilustrar o
relato da criação do homem: O



Senhor Deus tomou o homem e o
colocou no jardim do Éden para que o
trabalhasse e guardasse [4]. “O livro
do Gênesis – dizia o Santo Padre – [...]
recorda-nos que o Criador confiou a
terra ao homem para que a
“lavrasse” e “cuidasse” dela. Atuando
nas diversas realidades deste mundo,
os crentes contribuem para realizar
este projeto divino universal. O
trabalho e qualquer outra atividade,
levados a cabo com a ajuda da graça,
convertem-se em meios de
santificação quotidiana” [5].

Já na cerimônia da beatificação, a 17
de maio de 1992, o Romano Pontífice
tinha afirmado que São Josemaria
“pregou incansavelmente a chamada
universal à santidade e ao
apostolado. Cristo – acrescentava –
convoca todos os homens para que se
santifiquem na realidade da vida
quotidiana; por isso, o trabalho é
também meio de santificação pessoal
e de apostolado quando se vive em



união com Jesus Cristo, pois o Filho
de Deus, ao encarnar-se, se uniu de
certo modo a toda a realidade do
homem e a toda a criação” [6].

Propor outra vez este ponto capital
do espírito do Opus Dei não é cair em
repetição, porque sempre podemos
aprofundar mais na sua inesgotável
riqueza espiritual e pô-lo em prática
com maior fidelidade, contando com
a ajuda de Deus e a intercessão do
nosso Padre. Como São Josemaria
afirmou frequentemente, enquanto
houver homens e mulheres que
desempenhem uma tarefa
profissional, haverá pessoas que,
impelidas por este espírito,
mostrarão aos seus amigos e colegas
que é possível alcançar a perfeição
cristã, a santidade, mediante a
santificação das ocupações
profissionais, colaborando com Deus
no aperfeiçoamento da criação e
cooperando com Cristo na aplicação
da obra redentora.



Escutemos São Josemaria: Nós
somos homens da rua, cristãos
comuns, metidos na corrente
circulatória da sociedade, e o
Senhor nos quer santos,
apostólicos, precisamente no meio
do nosso trabalho profissional,
quer dizer, santificando-nos nessa
tarefa, santificando essa tarefa e
ajudando os outros a santificar-se
por meio dessa tarefa. Convencei-
vos de que é Deus quem vos espera
nesse ambiente, com solicitude de
Pai, de Amigo; e pensai que
através dos vossos afazeres
profissionais, realizados com
responsabilidade, além de vos
sutentardes economicamente,
prestais um serviço diretíssimo ao
desenvolvimento da sociedade,
aliviais também as cargas dos
outros e mantendes muitas obras
assistenciais – em nível local e
universal – em prol dos indivíduos
e dos povos menos favorecidos[7].
Temos de pensar mais nas pessoas



que se encontram à nossa volta:
fazemo-lo?, despertam em nós um
claro zelo apostólico? O trabalho
profissional e as relações derivadas
do seu exercício constituem um
campo privilegiado para exercermos
o sacerdócio comum recebido no
Batismo. Tenhamo-lo muito presente
durante o ano sacerdotal.

Essas palavras do nosso Padre
ressoam com força nos momentos
atuais, marcados por uma profunda
crise econômica e trabalhista que
afeta muitos países. Ao mesmo
tempo, recordam-nos o caráter
instrumental do trabalho em todas as
suas manifestações. Por isso,
ensinava-nos também que os bens
da terra não são maus; pervertem-
se quando o homem os erige em
ídolos e se prostra diante deles;
enobrecem-se quando os
convertemos em instrumentos a
serviço do bem, numa tarefa
cristã e de justiça e de caridade.



Não podemos correr atrás dos
bens materiais como quem vai à
busca de um tesouro; o nosso
tesouro está aqui [...]; é Cristo, e
nEle se devem concentrar todos os
nossos amores, porque onde
estiver o nosso tesouro, ali estará
também o nosso coração (Mt 6, 21)
[8].

Se se considerasse a tarefa
profissional como um objetivo em si
mesmo, e não um meio para alcançar
o fim último da existência humana –
a comunhão com Deus e, em Deus,
com os demais homens –, a sua
natureza se desvirtuaria e ela
perderia o seu valor mais alto.
Converter-se-ia numa atividade
fechada à transcendência, na qual a
criatura não tardaria a colocar-se no
lugar de Deus. Um trabalho assim
realizado também não poderia ser o
meio de colaborar com Cristo na
obra redentora, que Ele começou
com os seus anos de artesão em



Nazaré e consumou na Cruz,
entregando a sua vida pela salvação
dos homens.

São ideias que Bento XVI expôs
recentemente na encíclica Caritas in
veritate, apresentando a Doutrina
Social da Igreja no atual contexto de
globalização da sociedade. Ao
afirmar, nas circunstâncias atuais,
que o primeiro capital que se deve
salvaguardar e valorizar é o
homem, a pessoa, na sua
integridade[9], o Papa põe de relevo
– como já se tinha expressado o
Concílio Vaticano II – que o homem é
o autor, o centro e o fim de toda a
vida econômico-social[10]. Deste
modo, situando no núcleo do debate
atual a pessoa humana, criada à
imagem e semelhança de Deus, e
elevada por Cristo à dignidade da
filiação divina, o Santo Padre
pronuncia-se decididamente contra o
determinismo que subjaz em muitas



concepções da vida política,
econômica e social.

Ao mesmo tempo, põe de relevo a
energia transformadora da sociedade
que traz consigo o exercício de uma
liberdade retamente entendida, quer
dizer, uma liberdade firmemente
ancorada na verdade. Referindo-se
ao desenvolvimento dos povos, o
Papa escreve: Na realidade, as
instituições por si sós não bastam,
porque o desenvolvimento
humano integral é primariamente
vocação e, portanto, exige que se
assumam livre e solidariamente
responsabilidades por parte de
todos. Além disso, esse
desenvolvimento requer uma
visão transcendente da pessoa,
tem necessidade de Deus: sem Ele,
o desenvolvimento ou é negado ou
é deixado unicamente nas mãos do
homem, que cai na presunção da
autossalvação e acaba por



fomentar um desenvolvimento
desumanizado [11].

Numa época de crise como a de
agora, com repercussões que afetam
diretamente tanta gente, poderia
surgir um duplo perigo: por um lado,
confiar ingenuamente em que as
soluções técnicas resolverão todos os
problemas; e, por outro, deixar-se
arrastar pelo pessimismo ou pela
resignação, como se tudo isso fosse
inevitável, consequência de umas leis
econômicas que não é possível
eludir.

Uma e outra atitude se revelam
falsas e perigosas. Um homem ou
mulher de fé deve aproveitar a atual
situação para melhorar
pessoalmente na prática da virtude,
cultivando com esmero o espírito de
desprendimento, a retidão de
intenção, a renúncia a bens
supérfluos, e tantos pormenores
mais. Há de saber, por outro lado,



que em todo o instante estamos nas
mãos de Deus, nosso Pai; e que, se a
Providência divina permite estas
dificuldades, fá-lo para que tiremos
do mal um bem: Deus escreve direito
por linhas tortas. Atravessamos um
tempo propício para aperfeiçoarmos
a fé, fomentarmos a esperança e
favorecermos a caridade; e para
desempenharmos as nossas tarefas –
sejam quais forem – com rigor
profissional, com retidão de
intenção, oferecendo tudo ao Senhor
para que se crie na sociedade um
autêntico sentido de
responsabilidade e de solidariedade.
Rezamos para que se resolva o grave
problema do desemprego?

Por outro lado, as circunstâncias
difíceis favorecem que venham à
superfície recursos escondidos no
interior de cada pessoa. Uma das
recomendações mais importantes da
recente encíclica concretiza-se no
apelo para que se purifiquem as



relações da estrita justiça mediante a
caridade, sem separar o exercício
destas duas virtudes. O grande
desafio destes momentos, afirma o
Romano Pontífice, é mostrar, tanto
na ordem das ideias como na dos
comportamentos, que não só não
se podem esquecer ou debilitar os
princípios tradicionais da ética
social – como a transparência, a
honestidade e a responsabilidade
–, mas também que, nas relações
comerciais, o princípio de
gratuidade e a lógica do dom,
como expressões de fraternidade,
podem e devem encontrar espaço
dentro da atividade econômica
normal. Isto é uma exigência do
homem no tempo atual, mas
também da própria razão
econômica. Trata-se de uma
exigência simultaneamente da
caridade e da verdade[12].

Vem-me à memória um ensinamento
que São Josemaria difundiu nos seus



escritos e nos encontros que teve
com gente muito diversa. Numa
homilia, dirigia estas palavras às
pessoas de todo o gênero que o
ouviam: Convencei-vos de que só
com a justiça não resolvereis
nunca os grandes problemas da
humanidade. Quando se faz
justiça a seco, não vos admireis de
que a gente se sinta magoada:
pede muito mais a dignidade do
homem, que é filho de Deus. A
caridade tem que ir dentro e ao
lado, porque tudo dulcifica, tudo
deifica: Deus é amor (1 Jo 4,
16).Temos de agir sempre por
Amor de Deus, porque torna mais
fácil querer bem ao próximo e
porque purifica e eleva os amores
terrenos[13]. E em outra ocasião,
ante uma pergunta acerca da
primeira virtude que um empresário
deveria cultivar, a sua resposta
imediata foi a seguinte:A caridade,
porque só com a justiça não se
chega lá [...]. Trate sempre as



pessoas com justiça e deixe-se
levar um pouco pelo coração [...].
Faça o que puder pelos outros, por
meio do seu trabalho. E viva, com
a justiça, a caridade. A justiça
sozinha é uma coisa seca; ficam
muitos espaços por preencher [14].

Um grande amor à justiça, informado
em todos os momentos pela caridade,
juntamente com a preparação
profissional própria de cada qual, é a
arma cristã para colaborar
eficazmente na resolução dos
problemas da sociedade. Tendes que
fazer sobrenaturalmente o que
fazeis naturalmente, aconselhava
São Josemaria; e depois –
acrescentava –, levar este afã de
caridade, de fraternidade, de
compreensão, de amor, de espírito
cristão, a todos os povos da terra
[15]. Punha de sobreaviso quanto às
doutrinas que oferecem falsas
soluções – por serem materialistas –
aos problemas sociais: Para



resolver todos os conflitos dos
homens, bastam-nos a justiça e a
caridade cristãs [16].

Estas considerações não eximem os
cristãos – especialmente os que
ocupam cargos de responsabilidade
na vida pública ou na sociedade – do
esforço por conhecer bem as leis da
economia. A caridade não exclui o
saber – afirma Bento XVI –, antes
reclama-o, promove-o e anima-o a
partir de dentro. O saber nunca é
obra apenas da inteligência; pode,
sem dúvida, ser reduzido a cálculo
e a experiência, mas, se quer ser
sapiência capaz de orientar o
homem à luz dos princípios
primeiros e dos seus fins últimos,
deve ser “temperado” com o “sal”
da caridade. A ação é cega sem o
saber, e este é estéril sem o amor.
Com efeito, “aquele que está
animado de verdadeira caridade é
engenhoso em descobrir as causas
da miséria, em encontrar os meios



de a combater e vencê-la
intrepidamente” (Paulo VI, enc. 
Populorum progressio, n. 75) [17].

Esforcemo-nos por entender mais a
fundo estes ensinamentos do
Magistério, por difundi-los e fazer
com que calem profundamente na
nossa consciência e na nossa atuação
diária.

Como sempre vos lembro, peço-vos
que permaneçais muito unidos às
minhas intenções. E, como é natural,
ocupa sempre o primeiro plano a
oração pelo Papa e pelos seus
colaboradores. Neste mês, além
disso, terá lugar em Roma uma
sessão especial do Sínodo dos Bispos,
dedicada ao continente africano.
Recorramos desde agora ao Espírito
Santo e à intercessão de São
Josemaria, para que o Senhor
ilumine os Bispos que se reunirão
com o Papa e conceda grande fruto
espiritual a essa Assembleia.



Há outros aniversários da história da
Obra, que não mencionarei. O que
sinto, porém, é a urgência de que
cresça em todas e em todos o desejo
de conhecer os diferentes passos da
vida de São Josemaria: a sua finura
em cuidar do que o Senhor pôs nas
suas mãos moveu-o a ser um leal
servidor de Deus, da Igreja – com
esta partezinha que é a Obra –, das
suas filhas e dos seus filhos, e de
todas as pessoas, incluídas as que
não nos compreendem. É de grande
importância que sigamos esses
passos.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Roma, 1º de outubro de 2009.

[1] Cfr. João Paulo II, Homilia na
beatificação do Fundador do Opus
Dei, 17-5-1992.



[2] Is 43, 1.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[4] Gên 2, 15.

[5] João Paulo II, Homilia na
canonização do Fundador do Opus
Dei, 6-10-2002.

[6] João Paulo II, Homilia na
beatificação do Fundador do Opus
Dei, 17-5-1992.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
120.

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 35.

[9] Bento XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate, 29-6-2009, n. 25.

[10] Ibid. Cfr. Concílio Vaticano II,
Const. past. Gaudium et Spes, n. 63.



[11] Bento XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate, n. 11.

[12] Ibid., n. 36.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 172.

[14] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 27-11-1972.

[15] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-6-1974.

[16] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 14-4-1974.

[17] Bento XVI, Litt. Enc. Caritas in
veritate, n. 30.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-outubro-2009/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-2009/

	Carta do Prelado (outubro 2009)

