
opusdei.org

Carta do Prelado
(Novembro de 2015)

Uma visão cristã da morte é o
melhor antídoto contra o medo
que pode levar esse passo
desconhecido que, no entanto,
"chegará inexoravelmente" (São
Josemaria).

04/11/2015

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e meus filhos!

É grande a minha alegria pela
ordenação diaconal de um grupo de
irmãos vossos, que se realizou ontem



na Basílica de Santo Eugênio. Ao se
dedicarem às atividades apostólicas
da Prelazia, que é uma parte viva do
Corpo místico de Cristo, estes meus
filhos servirão com toda sua alma à
Igreja, tão necessitada de ministros
sagrados que lutem para serem
santos, cultos, alegres e esportistas
na vida espiritual, como São
Josemaria desejava. Peçamos a Deus
com insistência que este dom nunca
falte no mundo inteiro, com
seminaristas e sacerdotes santos nas
dioceses.

O início deste mês traz à nossa mente
a verdade tão consoladora da
Comunhão dos Santos. Hoje
recordamos especialmente aos fiéis
que já desfrutam da Santíssima
Trindade no Céu, e amanhã estarão
muito presentes nas nossas orações
os fiéis defuntos, que ainda se
purificam no Purgatório, com quem
temos que estabelecer uma profunda
amizade.



Lembro-me da devoção com que
nosso Padre vivia este dia, desejando
que, graças também aos sufrágios
que a Igreja oferece, as benditas
almas recebessem a remissão total
das penas temporais devidas pelos
pecados, e assim pudessem chegar à
presença beatificante de Deus. Sentia
tanto a urgência desta manifestação
de misericórdia, de caridade, que
dispôs que no Opus Dei se aplicasse
frequentemente a celebração da
Santa Missa, a Sagrada Comunhão e a
recitação do Terço pelo descanso
eterno das suas filhas e dos seus
filhos, dos nossos pais e irmãos, dos
Cooperadores falecidos, e por todos
os que deixaram este mundo.
Sejamos generosos na aplicação
destes sufrágios e acrescentemos, por
nossa parte, o que nos parecer
oportuno; sobretudo o oferecimento
de um trabalho acabado com
perfeição, com espírito alegre de
oração e de penitência.



Muito pertinente é a recomendação
de São Paulo: cotídie mórior[1], cada
dia morro para o pecado, para
ressuscitar com Jesus Cristo. São
Josemaria, ao assumir o conselho do
Apóstolo, convidava-nos a meditar
frequentemente no final da vida
terrena, com o desejo de nos
prepararmos o melhor possível para
o encontro com Deus. A morte é uma
realidade que afeta a todos, sem
exceção. Muitos temem e fazem o
possível por esquecê-la. Não deveria
ser assim para um cristão coerente
com a sua fé. Aos “outros”, a morte
os paralisa e assusta. A nós, a
morte – a Vida – dá-nos coragem e
impulso. Para eles, é o fim; para
nós, o princípio [2].

No entanto, este passo às vezes
aparece para nós com uma imagem
dramática, especialmente quando
surge de modo imprevisto, ou
quando atinge a pessoas jovens,
diante de quem se abria um futuro



cheio de possibilidades. O Santo
Padre comenta que nestes casos,
para muitas pessoas, a morte é
como um buraco negro que se abre
na vida das famílias e ao qual não
sabemos dar explicação alguma
[3].

Mas não podemos esquecer que,
como afirma a Sagrada Escritura, 
Deus não é o autor da morte, a
perdição dos vivos não lhe dá alegria
alguma [4]. O homem foi criado com
uma natureza mortal, mas a
Sabedoria e a Onipotência divinas
tinham disposto que ele não
morresse, se os nossos primeiros pais
tivessem amado e obedecido
fielmente aos mandamentos de Deus.
Eles deixaram-se enganar pelo
tentador, e o resultado está à vista: 
como por um só homem entrou o
pecado no mundo, e pelo pecado a
morte, assim a morte passou a todo o
gênero humano, porque todos
pecaram [5].



Sobre este assunto, as considerações
do nosso Padre ajudam e consolam
muito. Entre outros textos, escreveu: 
A morte chegará inexoravelmente.
Portanto, que oca vaidade centrar
a existência nesta vida! Olha como
padecem tantas e tantos. A uns,
porque ela se acaba, dói-lhes
deixá-la; a outros, porque dura,
enfastia-os... Em caso algum tem
cabimento a atitude errada de
justificarmos a nossa passagem
pela terra como um fim.

É preciso sair dessa lógica, e
ancorar-se na outra: na eterna. É
necessário uma mudança total:
um esvaziar-se de si mesmo, dos
motivos egocêntricos, que são
caducos, para renascer em Cristo,
que é eterno [6].

Só com olhar de fé para Jesus Cristo
crucificado, podemos vislumbrar
este mistério, que tem mais
consolação que tristeza. O Catecismo



da Igreja Católica ensina que «graças
a Cristo, a morte cristã tem um
sentido positivo. Para mim, viver é
Cristo e morrer é lucro (Fl 1, 21). É
digna de fé esta palavra: se tivermos
morrido com Cristo, também com Ele
viveremos (2 Tm 2, 11). A novidade
essencial da morte cristã está nisto:
pelo Batismo, o cristão já ‘morreu
com Cristo’ sacramentalmente para
viver uma vida nova; se morremos
na graça de Cristo, a morte física
consuma este ‘morrer com Cristo’ e
completa assim a nossa incorporação
n'Ele, no seu ato redentor»[7].
Embora não seja totalmente correta,
tem uma base de verdade a resposta
da mãe de um irmão nosso, ao
comentar com fé, na hora da sua
morte: “como o Senhor não me vai
receber, se eu O tenho recebido anos
e anos na Comunhão todos os dias?”

A certeza da fé, unida à esperança e à
caridade, tem a capacidade de anular
o véu de tristeza e medo com que



muitas vezes se considera o passo
final da existência terrena. Mais
ainda – como a partida desta terra
dos santos mostra com especial
clareza – com a fé é possível acolher
a morte com paz, porque se vai ao
encontro do Senhor. Não tenhas
medo da morte. – Aceita-a desde
agora, generosamente..., quando
Deus quiser..., como Deus quiser...,
onde Deus quiser. – Não duvides;
virá no tempo, no lugar e do modo
que mais convier..., enviada por
teu Pai-Deus. – Bem-vinda seja a
nossa irmã, a morte! [8].

Estas reflexões são tradicionais na
doutrina e no comportamento
cristãos. Não pressupõem algo
negativo, nem pretendem fomentar
inquietações irracionais, mas sim um
santo temor filial, cheio de confiança
em Deus. Trazem consigo um
realismo sobrenatural e humano,
com sinais claros de que a sabedoria



cristã, a partir da fé, dá tranquilidade
e confiança à alma.

O nosso Padre ensinou-nos a tirar
consequências práticas da meditação
sobre este momento e, em geral,
sobre os novíssimos. Não
consideremos pois friamente estas
coisas,pregava em uma ocasião para
um grupo de filhos seus jovens. Eu
não quero que nenhum de vós
morra. Guarda-os, Senhor, não os
leves ainda pois são jovens, e aqui
em baixo tens poucos
instrumentos! Espero que o Senhor
me ouça... Mas a morte pode vir a
qualquer momento [9]. E concluía: 
que consciência tão objetiva nos
traz a consideração da morte! Que
bom remédio para dominar as
rebeliões da vontade e a soberba
da inteligência! Ama-a, e diz ao
Senhor, com confiança: como Tu
quiseres, quando Tu quiseres,
onde Tu quiseres[10].



Evidentemente, a realidade da morte
torna-se mais dura, quando afeta as
pessoas mais queridas: pais, filhos,
esposos, irmãos... Mas, com a graça
de Deus, à luz da Ressurreição do
Senhor, que não abandona
nenhum daqueles que o Pai lhe
confiou, nós podemos privar a
morte do seu «aguilhão», como
dizia o apóstolo Paulo (1 Cor15, 55);
podemos impedir que ela
envenene a nossa vida, que torne
vãos os nossos afetos, que nos leve
a cair no vazio mais obscuro [11]. É
certo que o Senhor nos quer ao seu
lado, para desfrutarmos da Sua santa
visão e presença. Fomentamos
diariamente esta esperança?
Rezamos com devoção – como nosso
Padre – o vultum tuum, Dómine,
requíram[12], buscarei, Senhor, teu
rosto?

Estes momentos, que são
acompanhados pela dor – se a
família cristã tiver profundas raízes



na fé – convertem-se em ocasião para
reforçar os laços que unem entre si
os diversos membros, o que muitas
vezes ocorre de fato. Nesta fé,
podemos consolar-nos uns aos
outros, conscientes de que o
Senhor venceu a morte de uma vez
para sempre. Os nossos entes
queridos não desapareceram nas
trevas do nada: a esperança
assegura-nos que eles estão nas
mãos bondosas e vigorosas de
Deus. O amor é mais forte do que a
morte. Por isso, o caminho consiste
em fazer aumentar o amor, em
torná-lo mais sólido, e o amor
preservar-nos-á até ao dia em que
todas as lágrimas serão enxugadas,
quando «já não haverá morte, nem
luto, nem grito, nem dor» (Ap 21, 4)
[13].

Esta visão cristã oferece o verdadeiro
antídoto contra o medo que nos
costuma assaltar ao comprovarmos a
caducidade da existência terrena. Ao



mesmo tempo, como já mencionei, é
natural que a morte dos entes
queridos nos doa, e que choremos a
sua partida. Jesus Cristo também
chorou pela morte de Lázaro, o
amigo tão querido, antes de
ressuscitá-lo. Mas sem exagerar,
porque para um cristão consequente
é ir para uma festa. Assim
expressava-se São Josemaria, que
comentava: quando nos disserem:
ecce spónsus venit, exíte óbviam
ei(Mt25, 6) — eis que vem o esposo;
sai, que Ele vem buscar-Te—,
pediremos a intercessão da
Virgem. Santa Maria, Mãe de
Deus, rogai por nós, pecadores,
agora... e, bem o verás, à hora da
morte! Que sorriso terás à hora da
morte! Não haverá nem um ricto
de medo, porque os braços de
Maria estarão aí para receber-
te[14].

Quando o Senhor chamava à Sua
presença alguma filha ou algum filho



seu ainda jovem, o nosso Padre 
protestava filialmente e sentia uma
profunda dor; mas imediatamente
aceitava a Vontade divina, que sabe o
que realmente nos convém. E rezava:
Fiat, adimpleátur..., faça-se,
cumpra-se, seja louvada e
eternamente glorificada a
justíssima e amabilíssima Vontade
de Deus sobre todas as coisas.
Assim seja. Assim seja [15]. E
alcançava a paz.

Todos estes pensamentos devem
estar unidos sempre à consideração
de que a onipotência divina nos
devolverá a vida: vita mutátur, non
tóllitur[16], a vida é mudada, não
perdida. A segurança de saber que
estamos perto de Deus, com todas as
ajudas que a nossa Mãe a Igreja
proporciona nesses momentos finais,
nos levará a raciocinar assim: 
Senhor, creio que ressuscitarei;
creio que o meu corpo voltará a
unir-se à minha alma para reinar



contigo eternamente, por causa
dos teus méritos infinitos, da
intercessão da tua Mãe, da
predileção que tiveste para comigo
[17].

Filhas e filhos meus, esforcemo-nos
por transmitir esta alegria e esta
segurança da fé. Rezemos todos os
dias pelas pessoas que entregarão a
sua alma ao Senhor, para que se
abram à graça abundantíssima que
Deus concede nesses momentos, pela
intercessão da sua Mãe Santíssima. E
continuemos rezando pela santidade
de todos os lares da terra, para que
as conclusões do recente Sínodo
impulsionem a seguir com fidelidade
total os designíos de salvação que o
Senhor inscreveu no núcleo do
casamento e da família.

Gostaria que reparásseis na
sabedoria da Igreja santa, que uniu a
solenidade de Todos os Santos ao dia
seguinte, dedicado à comemoração



de todos os fiéis defuntos: saboreai a
alegria celestial que impregna a
liturgia deste mês, e de todo o ano.

Com todo o afeto, abençoa-vos

Vosso Padre

+ Javier

Roma, 1º de novembro de 2015.

OBS: Dentro de alguns dias irei à
Clínica Universidade de Navarra,
para me submeter a uma operação
cirúrgica. Estarei muito unido a
todas e a todos vós, e espero que me
sustenteis com a fortaleza da vossa
oração.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] 1 Cor 15, 31.



[2] São Josemaria, Caminho, n. 738.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiência geral, 17-06-2015.

[4] Sb1, 13.

[5] Rm5, 12.

[6] São Josemaria, Sulco, n. 879.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
1010.

[8] São Josemaria, Caminho, n. 739.

[9] São Josemaria, Anotações de uma
meditação, 13-12-1948.

[10] Ibid.

[11] Papa Francisco, Discurso na
audiência general, 17-06-2015.

[12] Cf. Sl 26 [27] 8.

[13] Papa Francisco, Discurso na
audiência general, 17-06-2015.



[14] São Josemaria, Anotações de
uma reunião familiar, 23-06-1974.

[15] São Josemaria, Forja, n. 769.

[16] Missal Romano, Prefácio de
defuntos I.

[17] São Josemaria, Anotações de
uma meditação, 13-12-1948.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-novembro-de-2015/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/

	​Carta do Prelado (Novembro de 2015)

