
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2011)

Um "dever gozoso" para todos
os cristãos é dar a conhecer aos
outros a fé, especialmente com
a própria vida, diz D. Javier
Echevarría na sua carta de
novembro.

07/11/2011

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

No mês de novembro, a Igreja
convida-nos a levantar os olhos para
além do horizonte terreno. A



solenidade de Todos os Santos, que
celebramos hoje, e, amanhã, a
comemoração dos fiéis defuntos
falam-nos de que Deus nos criou
para servi-lo e louvá-lo na terra e
desfrutar dEle eternamente no Céu.
A vida terrena, por mais longa que
seja, reduz-se a um brevíssimo
instante em comparação com a
eternidade. Ensina um dos salmos: O
homem! Os seus dias são semelhantes
à erva: floresce como a flor dos
campos; mal sopra o vento, já não
existe, e nem se conhece mais o seu
lugar. É eterna, porém, a misericórdia
do Senhor para com os que o temem
[1]. Ouvi muitas vezes o nosso Padre
comentar estas palavras, coroando-as
com a frase Vultum tuum, Domine,
requiram! [2] – buscarei o teu rosto,
Senhor.

A única realidade definitiva, aquilo
que verdadeiramente vale a pena, é
chegar à casa do Pai, para onde foi
Jesus Cristo a fim de nos preparar



uma morada [3]. As almas bem-
aventuradas, que já gozam da visão
beatífica, sabem bem disso; e as que
se purificam no Purgatório, antes de
serem admitidas na glória, anseiam
por chegar ali.

Estas comemorações litúrgicas e todo
o mês que começamos são uma boa
ocasião para fazermos um exame de
consciência mais profundo,
reavivando as ânsias de Deus e
retificando o que seja preciso
retificar. De que servirá ao homem
ganhar o mundo inteiro se vier a
perder a sua alma? ou que dará o
homem em troca da sua vida? [4].
Estas perguntas de Nosso Senhor
deveriam estar muito presentes ao
longo dos nossos dias e iluminar todo
o nosso agir. Porque, que aproveita
ao homem tudo o que povoa a
terra, todas as ambições da
inteligência e da vontade? Que
vale tudo isso, se tudo acaba, se
tudo se afunda, se são bambolinas



de teatro todas as riquezas deste
mundo terreno, se depois é a
eternidade para sempre, para
sempre, para sempre? (…).

Mentem os homens, quando dizem
“para sempre” em coisas temporais.
Só é verdade, com uma verdade total,
o “para sempre” referido a Deus. E
assim deves tu viver, com uma fé que
te ajude a sentir sabores de mel,
doçuras de céu, ao pensares na
eternidade, que é, de verdade, para
sempre [5].

Um simples olhar pelo mundo leva-
nos a verificar, com dor, que são
muitos – homens, mulheres e idosos
– os que percorrem as sendas
terrenas quase sem considerar o seu
destino eterno. Outras inquietações e
necessidades ocupam quase por
completo o seu horizonte vital; e, às
vezes sem culpa própria,
desconhecem a dignidade a que Deus
os chama, a felicidade sem fim para a



qual os convoca. Tu e eu, todos os
que somos conscientes da grandeza
da nossa vocação de cristãos, não
podemos permanecer indiferentes
ante a sorte dessas multidões que
não conhecem a Deus ou que o põem
entre parênteses. Em face desta
realidade, não devemos ceder ao
pessimismo. Temos de pedir ao
Senhor que nos cumule do seu zelo
pelas almas e que nos torne
conscientes de que, com a oração e a
mortificação, chegamos até o último
recanto do planeta. Queremos bem a
toda a humanidade? Como reagimos
perante as notícias de países
distantes?

Na Carta apostólica publicada dias
atrás, convocando um ano da fé para
daqui a alguns meses, Bento XVI
reafirma esta responsabilidade
fundamental dos fiéis católicos. Não
podemos deixar que o sal se torne
insípido e a luz permaneça oculta
(cf. Mt 5, 13-16). Como a



samaritana, também o homem dos
dias de hoje pode sentir de novo a
necessidade de se aproximar do
poço para escutar Jesus, que nos
convida a crer nEle e a extrair a
água viva que brota da sua fonte
(cf. Jo 4, 14) [6]. O pensamento da
Comunhão dos santos, tão vivo nas
próximas semanas, impelir-nos-á a
pedir à terceira Pessoa da Santíssima
Trindade que aumente em cada um
de nós o desejo de aproximar-lhe
muitas almas. Ure igne Sancti
Spiritus!, clamamos com a invocação
que tanto comovia o nosso Padre.
Queima-nos, Senhor, com o fogo do
Espírito Santo! Que a tua ação nas
nossas almas – luz na inteligência,
decisões operativas na vontade,
fortaleza no coração – nos incite a
um apostolado constante, de modo a
aproveitarmos todas as ocasiões – e
sabermos criar outras novas – para
ajudar as pessoas com quem
estejamos em contato a aproximar-se
de Deus.



Temos de empenhar-nos diariamente
na tarefa apostólica com renovado
ardor. Devemos descobrir –
prossegue o Papa – o gosto de
alimentar-nos da Palavra de Deus,
transmitida fielmente pela Igreja,
e do Pão da vida, oferecido como
sustento a todos os que são seus
discípulos (cf. Jo 6, 51). Com efeito,
o ensinamento de Jesus ainda hoje
ressoa com a mesma força:
“Trabalhai não pela comida que
perece, mas pela que dura até a
vida eterna” (Jo 6, 27). A pergunta
feita por aqueles que o escutavam
também hoje é a mesma para nós.
“Que temos de fazer para realizar
as obras de Deus?” (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: “A
obra de Deus é esta: que creiais
naquele que Ele enviou” (Jo 6, 29).
Crer em Jesus Cristo é, portanto, o
caminho para podermos chegar à
salvação de modo definitivo [7].



Detenhamo-nos, como sempre, na
figura amabilíssima do Redentor. É
preciso crer nEle, nosso Deus e
Salvador, que quer levar-nos à glória
de Deus Pai com a assistência do
Espírito Santo. Ele deseja-o tão
intensamente que, em certa ocasião,
manifestou aos seus discípulos: 
Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? [8]: fogo vim
trazer à terra, e que quero senão que
arda?

Estas palavras inflamaram a alma de
São Josemaria desde que era muito
jovem. Durante anos, inflamava-
me no Amor de Deus a
consideração das ânsias de Jesus
por incendiar o mundo com o seu
fogo. E eu não podia conter dentro
de mim aquele fervor que se
espalhava impetuosamente pela
minha alma e que, exprimindo-se
com as próprias palavras do
Mestre, saía aos gritos da minha
boca: Ignem veni mittere in



terram, et quid volo nisi ut
accendatur?… Ecce ego quia
vocasti me(Lc 12, 49; 1 Re 3, 9); vim
trazer fogo à terra, e que quero
senão que arda?… Aqui estou,
porque me chamaste [9]. E
acrescentava que, para a sua alma,
essas palavras eram um acicate: que
também o sejam para vós; que
nunca estejais apagados; que
saibais que sois portadores de
fogo divino, de luz divina, de calor
de céu, de amor de Deus em todos
os ambientes da terra [10].

Peçamos ao Paráclito que inflame os
nossos corações; que nos faça
experimentar, com Cristo, o zelo pela
salvação de todos. Aquele ignem
veni mittere in terram!, vim à
terra para atear-lhe fogo, deve
queimar-nos a alma. E temos de
estar decididos, absolutamente
decididos, a dizer ao Senhor: Ecce
ego quia vocasti me!(1 Sam 3, 8),
aqui me tens!, porque me



chamaste para ser cristão. Pai de
família? Pai de família. Filho de
família? Filho de família. Mãe de
família? Mãe de família. Mas
ateando fogo em tudo o que
tocardes. Se não ateardes fogo
naquilo que tendes à vossa volta,
vós mesmos vos queimareis
tolamente, terminando por deixar
apenas umas cinzas em vez de
uma brasa de luz e calor [11].

O apostolado, gozoso dever para os
cristãos, incita-nos a continuar a
missão de Cristo que a Igreja leva a
cabo, cada um da situação em que se
encontra no Corpo místico. O bom
exemplo, sempre fundamental, tem
particular importância nos
momentos atuais. Pode haver
pessoas afastadas de Deus ou da
prática religiosa que não admitam
uma conversa de conteúdo
sobrenatural ou simplesmente
espiritual. Mas o testemunho de uma
conduta reta – na vida pessoal,



familiar, profissional, social – nunca
passa despercebido. Essas mulheres
e homens, embora talvez não o
reconheçam abertamente,
interrogam-se com frequência no seu
coração acerca das razões dessa
conduta; e assim começam a abrir-se
à luz do Senhor. Por meio da sua
própria existência no mundo –
escreve o Papa –, os cristãos são
chamados efetivamente a fazer
com que resplandeça a Palavra de
verdade que o Senhor Jesus nos
deixou [12]. Neste sentido, como
sugere Bento XVI, o estudo e a
revisão do Catecismo da Igreja
Católica adquire uma importância
particular: conhecer melhor a fé e as
suas consequências, e comunicá-las
aos outros. Não deixemos de recorrer
a esta fonte e de recomendá-lo às
pessoas das nossas relações.

A fé não se esgota no conhecimento
das verdades contidas no depósito da
Revelação, mas requer, pelo seu



próprio dinamismo, que se manifeste
exteriormente. Como ensina São
Paulo, a fé per caritatem operatur
[13], atua por meio da caridade; e a
caridade mostra-se em fatos
concretos de serviço aos outros, de
atenção, de interesse pelas coisas
deles, começando pelos mais
próximos. A primeira manifestação
traduz-se em desejar o mesmo que
Deus quer: Que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade [14]. Numa palavra, em
comunicar a fé recebida. É o objetivo
que o Papa indica na sua recente
carta apostólica, pois hoje ocorre
com frequência que os cristãos se
preocupam muito com as
consequências sociais, culturais e
políticas do seu compromisso, mas
continuam a considerar a fé como
um pressuposto óbvio da vida dos
homens. Ora, este pressuposto não
só não se mostra como tal, mas até
mesmo é negado com frequência.
Se no passado era possível



reconhecer um tecido cultural
unitário, amplamente aceito pela
sua referência ao conteúdo da fé e
dos valores inspirados por ela,
hoje não parece ser assim em
vários setores da sociedade [15].

Durante toda a sua vida, São
Josemaria pregou a necessidade de
impregnar de fé os pensamentos, as
palavras e as obras. Insistia em que,
ao entrarmos em contato com as
outras pessoas, deveríamos pensar
imediatamente no modo de ajudá-las
a aproximar-se de Deus. Costumava
fazer uma comparação. Vedes como
há em todos os homens – também
em ti e em mim – como que um
preconceito psíquico, uma espécie
de psicose profissional? Quando
um médico vê pela rua outra
pessoa que passa, pensa sem dar-
se conta disso: “Essa pessoa está
mal do fígado”. E se é um alfaiate
que a olha, comenta: “Como vai
mal vestido!” ou “bem vestido!”,



“Que bom corte!”. E o sapateiro
repara nos sapatos… E tu e eu,
filhos de Deus, dedicados a servir
os outros no mundo, por amor ao
Senhor, quando contemplamos as
pessoas, temos que pensar nas
suas almas: “Eis uma alma –
temos que dizer-nos –, uma alma
que é preciso ajudar, uma alma a
quem se deve compreender, uma
alma com a qual temos de
conviver, uma alma que é preciso
salvar [16].

É lógica esta maneira de proceder,
porque quem descobriu Cristo deve
levar outros até Ele. Uma grande
alegria não pode ser guardada
para a própria pessoa. É preciso
transmiti-la [17]. Assim se
comportaram os seguidores fiéis do
Senhor em todas as épocas. «Quando
descobris que alguma coisa vos foi
proveitosa – pregava São Gregório
Magno –, procurais atrair os outros.
Tendes, pois, que desejar que outros



vos acompanhem pelos caminhos do
Senhor. Se ides à praça pública ou às
termas e topais com alguém que está
desocupado, vós o convidais a
acompanhar-vos. Aplicai à vida
espiritual este costume terreno e,
quando fordes a Deus, não o façais
sozinhos» [18].

Pensemos que, apesar do clima de
desleixo e relativismo, há no coração
de todos uma fome de eternidade
que só Deus pode satisfazer. Essa
realidade pode ser um firme ponto
de apoio para renovarmos
diariamente o afã apostólico,
sabendo que o Senhor deseja servir-
se dos cristãos, de ti e de mim, como
instrumentos para levar outros para
o Céu. Embora nos vejamos e
sejamos realmente pouca coisa, 
temos que inflamar-nos no desejo
e na realidade de levar a luz de
Cristo, o empenho de Cristo, as
dores e a salvação de Cristo a
tantas almas de colegas, de



amigos, de parentes, de
conhecidos, de desconhecidos –
sejam quais forem as suas
opiniões sobre as coisas da terra –,
para dar a todos um bom abraço
fraterno. Então seremos rubi
aceso, e deixaremos de ser este
nada, este carvão pobre e
miserável, para ser a voz de Deus,
luz de Deus, fogo de Pentecostes!
[19].

Nos dias passados, estive em
Pamplona para presidir à investidura
de alguns doutorandos honoris causa
pela Universidade de Navarra.
Depois, em Madri, reuni-me com
milhares de fiéis da Prelazia,
cooperadores e amigos. Pedi à
Trindade Santíssima que renove em
todos o afã apostólico, de maneira
que colaborem na nova
evangelização da sociedade por meio
do seu apostolado pessoal de
amizade e confidência e também
promovendo atividades formativas



que levem a mensagem de Cristo a
todos os ambientes.

Antes de terminar, peço-vos orações
pelos trinta e cinco irmãos vossos
que receberão a ordenação diaconal
no próximo dia 5, em Roma. Pedi
para eles e para todos os ministros da
Igreja um coração à medida do
Coração de Cristo.

Continuemos muito unidos ao
Romano Pontífice e em comunhão
com os Bispos diocesanos.
Agradeçamos ao Senhor os frutos
espirituais que dispensa à Igreja
mediante o trabalho apostólico dos
fiéis da Obra. Fá-lo-emos
especialmente no próximo dia 28,
aniversário da ereção do Opus Dei
em prelazia pessoal. Que o nosso
agradecimento chegue a Deus pelas
mãos da Santíssima Virgem.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



† Javier

Roma, 1º de novembro de 2011.

[1] Sal 102 [103], 15-17.

[2] Cf. Sal 26 [27], 8.

[3] Cf. Jo 14, 2-3.

[4] Mt 16, 26.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
200.

[6] Bento XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-10-2011, n. 3.

[7] Ibid.

[8] Lc 12, 49 (Vg.).

[9] São Josemaria, Carta 9-1-1959, n.
9.

[10] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 12-2-1975.



[11] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-2-1975.

[12] Bento XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-10-2011, n. 6.

[13] Gál 5, 6.

[14] 1 Tim 2, 4.

[15] Bento XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-10-2011, n. 2.

[16] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-2-1963.

[17] Bento XVI, Homilia, 21-8-2005.

[18] São Gregório Magno, Homilias
sobre os Evangelhos, I, 6, 6 (PL 76,
1098).

[19] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 12-6-1974.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-novembro-2011/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2011/

	Carta do Prelado (novembro 2011)

