
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2010)

Na carta pastoral deste mês, o
Prelado convida-nos a
aprofundar no dogma da
Comunhão dos Santos através
da união com os membros da
Igreja no Céu, no Purgatório e
na terra.

11/11/2010

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Hoje recordamos os bem-
aventurados que desfrutam de Deus



no Céu. «Vi uma grande multidão –
relata São João numa das suas visões
no Apocalipse – que ninguém podia
contar, de toda a nação, tribo, povo e
língua: conservavam-se em pé diante
do trono e diante do Cordeiro, de
vestes brancas e palmas na mão, e
bradavam em alta voz: A salvação é
obra de nosso Deus, que está
assentado no trono, e do
Cordeiro» [1].

Vemos, como que num quadro
grandioso, a Sagrada Escritura
representar deste modo aquela
multidão inumerável que já chegou
ao termo feliz do seu caminhar
terreno. Formam a Igreja triunfante.
Junto com Nossa Senhora e São José,
junto com os santos canonizados –
entre os quais veneramos com
particular alegria o nosso Padre –,
vivem para sempre em Deus e para
Deus milhões e milhões de pessoas
correntes, que travaram as batalhas
da vida espiritual na terra e – com a



ajuda da graça – as venceram. A
minha alma volta-se, cheia de
gratidão, para as mulheres e para os
homens da Obra que serviram o
Senhor com íntegra fidelidade e que
nos assistem do Céu com a sua
intercessão. Isto não pode ficar numa
mera lembrança, mas deve traduzir-
se em que contarmos com a ajuda
delas e deles, em íntima unidade,
para continuarmos a trilhar o
caminho que eles percorreram de
maneira tão estupenda.

Também me dirijo com imenso afeto
às pessoas que nos formaram e
àquelas com quem estivemos em
relação na terra: pais, irmãos,
parentes, amigos, colegas; e
muitíssimas outras que, sem que as
tenhamos conhecido, nos ajudaram
ou que foram ajudadas por nós por
meio da nossa luta pessoal, pela
Comunhão dos santos, a atingir a
meta preciosa da contemplação da
Trindade. Sugiro-vos, como vi o



nosso Padre fazer, que peçais e vos
encomendeis à intercessão de todos
os vossos antepassados.

Não podemos esquecer-nos dessa
querida e grande multidão que
espera o momento de dar o passo
definitivo para a casa do Céu. São as
benditas almas do Purgatório – Igreja
padecente –, que se preparam para
entrar na glória. «Já se encontram
num lugar feliz – comentava São
Josemaria –, pois têm a salvação
assegurada, embora ainda precisem
purificar-se um pouco para ir para
Deus» [2]. A Igreja também se lembra
de que amanhã, dia 2 de novembro,
lhes dedica uma comemoração
especial e estabelece que cada
sacerdote celebre o Sacrifício
eucarístico em sufrágio pelos
defuntos.

Estas semanas são uma oportunidade
privilegiada para crescermos a fundo
na Comunhão dos santos. Com as



nossas orações e mortificações, com
o oferecimento do nosso trabalho e
sobretudo aplicando às almas do
Purgatório os frutos da Santa Missa,
estamos em condições de ajudá-las a
reparar as suas faltas e assim
chegarem ao Céu. Como não pensar
na constante devoção com que o
nosso Padre rezava e fazia rezar por
elas, sempre, mas de modo especial
quando chegava o mês de
novembro? Incitava-nos a ser
generosos no oferecimento dos
sufrágios; a sua máxima aspiração
era que, com o empenho de todos
nós, conseguíssemos “esvaziar o
Purgatório” por meio da abundância
das Missas oferecidas e da
generosidade dos nossos sacrifícios e
orações. Por isso, pergunto-me e
pergunto-vos: como amamos as
almas dos defuntos e também as dos
vivos? Até que ponto gastamos as
nossas horas e os nossos dias pelos
outros?



São reflexões que nos servem para
entrarmos com mais profundidade
no mistério da Igreja militante, à
qual agora pertencemos. Fazemos
parte dela não só de modo passivo,
enquanto destinatários da salvação
que Cristo nos oferece, mas também
em sentido ativo, pois todos somos e
temos de sentir-nos Igreja, chamados
a contribuir positivamente para a
edificação do Corpo místico de Cristo
na terra e para a sua consolidação
definitiva no Céu. Com palavras de
São Josemaria, podemos perguntar-
nos: «Compartilho com Cristo a sua
ânsia de almas? Peço por esta Igreja
de que faço parte, onde devo realizar
uma missão específica que ninguém
mais pode realizar por mim?» [3].

O Concílio Vaticano II, com
expressões tomadas da Sagrada
Escritura, ensina que a Igreja é uma
«edificação de Deus. O próprio
Senhor se comparou à pedra que os
construtores rejeitaram, mas que foi



posta como pedra angular. Sobre
esse fundamento, os Apóstolos
levantam a Igreja e dele a Igreja
recebe firmeza e coesão» [4]. São
Pedro, na sua primeira epístola,
afirma que sobre Cristo, que é a
«pedra viva que os homens
rejeitaram, mas foi escolhida e é
preciosa aos olhos de Deus, vós
também – quais outras pedras vivas –
sois os materiais deste edifício
espiritual, um sacerdócio santo, para
oferecer vítimas espirituais,
agradáveis a Deus por meio de Jesus
Cristo» [5].

Isto aconteceu no Batismo, quando
fomos incorporados à Igreja como
elementos vivos para a construção da
casa de Deus sobre a terra [6]. «Estar
na Igreja já é muito, mas não basta.
Devemos ser Igreja, porque a nossa
Mãe nunca há de ser para nós
estranha, exterior, alheia aos nossos
pensamentos mais profundos» [7]. A
união total com Jesus Cristo é



requisito imprescindível para agora
termos vida na Igreja e depois
alcançarmos a bem-aventurança
eterna.

Não somos elementos inertes, mas
pedras vivas que têm de colaborar
voluntária e livremente na aplicação
dos méritos de Cristo em si mesmos e
nos outros. Assim nos adverte o
Apóstolo das gentes: «Segundo a
graça que Deus me deu, lancei o
fundamento como sábio arquiteto,
mas outro edifica sobre ele. Cada um
veja como edifica, pois ninguém pode
pôr outro alicerce diferente daquele
que já foi posto: Jesus Cristo. Se
alguém edifica sobre este
fundamento com ouro, ou com prata,
ou com pedras preciosas, com
madeira ou com feno, ou com palha,
a obra de cada um aparecerá. O dia
(do julgamento) demonstrá-lo-á. Será
descoberto pelo fogo; o fogo provará
o que vale o trabalho de cada
um» [8].



Edifiquemos, pois, a Igreja na nossa
existência sobre o único alicerce,
Cristo, com o ouro de uma entrega
generosa a Deus; com a prata dos
nossos sacrifícios e mortificações;
com as pedras preciosas das nossas
virtudes, talvez pequenas, mas
agradáveis a Deus se
correspondemos às suas contínuas
graças. Evitemos, com a ajuda do
Senhor, não só os pecados graves;
aborreçamos também o pecado
venial deliberado, as faltas e as
imperfeições: aquilo que não pode
ser oferecido a Deus é feno, palha;
material que se desfaz, do qual é
preciso desprender-nos para entrar
no Céu. Aqui radica a função das
obras de penitência no nosso
caminhar terreno e a necessidade de
nos purificarmos no Purgatório
depois da morte.

São Paulo acrescenta: «Não sabeis
que sois templo de Deus e que o
Espírito de Deus habita em vós?» [9].



A liturgia assim o ressalta durante o
mês de novembro, ao celebrar o
aniversário da dedicação da basílica
de São João de Latrão, no dia 9, e das
basílicas de São Pedro e São Paulo,
no dia 18. Meditemos no simbolismo
dessas festas, tirando consequências
práticas para a nossa conduta.
Porque, como reza o prefácio da
Missa da dedicação de uma igreja,
dirigindo-se a Deus Pai, «Vós nos
destes a alegria de vos construir
entre as nossas casas uma morada
onde continuais a cumular de
favores a vossa família peregrina
sobre a terra e nos ofereceis o sinal e
o instrumento da nossa comunhão
convosco. Neste lugar santo, somos
por Vós edificados como templo vivo
e reunis e fazeis crescer como corpo
do Senhor a vossa Igreja espalhada
pelo mundo, até que alcance a sua
plenitude na visão de paz da cidade
celeste, a santa Jerusalém» [10].



Fixemo-nos nesta grandiosa
realidade: todos somos igualmente
membros da Igreja, embora cada um
tenha a sua função própria. «Cada
elemento da estrutura da Igreja é
importante – ensina o Papa Bento
XVI –; mas todos vacilariam e cairiam
por terra sem a pedra angular que é
Cristo. Como “concidadãos” desta
“casa de Deus”, os cristãos têm que
atuar juntos a fim de que o edifício
permaneça firme, de modo que
outras pessoas se sintam atraídas a
entrar e descobrir os abundantes
tesouros de graça que há no seu
interior» [11].

Meditemos, filhas e filhos meus,
neste encargo que o Senhor nos
confiou e cumpramo-lo com senso de
responsabilidade, como aqueles
servos da parábola que negociaram
com os bens que o seu senhor lhes
confiou para que, quando
regressasse, lhos devolvessem
incrementados [12]. E assim se fará e



será uma realidade gozosa se
permanecermos unidos a Cristo
mediante os vínculos da fé, a
recepção dos sacramentos e a
comunhão com o Romano Pontífice e
com o Colégio episcopal.

Reconsideremos um símbolo que não
pode passar despercebido. Refiro-me
ao altar, que ocupa no interior das
igrejas um lugar tão relevante que é
dedicado ao culto mediante uma
cerimônia particular cheia de
significado. Em 1958, na solenidade
de Todos os Santos, São Josemaria
consagrou os altares dos Santos
Apóstolos, em Villa Tevere. Como
sempre acontecia em todas as
cerimônias litúrgicas, tocava-se a sua
piedade; cada rubrica e cada palavra
eram uma mostra de delicadeza para
com o Senhor, por Ele ter querido
legar-nos o Santo Sacrifício da Missa
como demonstração do muito que
nos amou e nos ama.



Com essa cerimônia, a Igreja
recorda-nos que «também nós fomos
consagrados, postos “à parte” para o
serviço de Deus e para a edificação
do seu Reino. No entanto, com muita
frequência encontramo-nos imersos
num mundo que quereria deixar
Deus “à parte”. Em nome da
liberdade e da autonomia humana,
passa-se em silêncio o nome de Deus,
a religião reduz-se a uma devoção
pessoal e elude-se a fé nos âmbitos
públicos. Às vezes – explica Bento
XVI –, essa mentalidade, tão
diametralmente oposta à essência do
Evangelho, pode ofuscar até a nossa
própria compreensão da Igreja e da
sua missão» [13].

Esforcemo-nos sempre por rejeitar
essa mentalidade, que, por vezes, se
insinua no comportamento de
muitos cristãos. Menciono-vos, neste
contexto, o que São Josemaria
costumava comentar quando
oficiava a dedicação de um altar.



«Vós e eu somos como altares: fomos
ungidos. Ungiram-nos com óleo,
primeiro no Batismo e depois na
Confirmação. E esperamos com
alegria o momento de receber a
Extrema-Unção (…), quando seremos
novamente ungidos. Por isso somos
coisa santa, e, portanto, o nosso
corpo deve estar consagrado a Deus
Nosso Senhor. Sem atitudes
simplórias, temos que cuidar dos
detalhes de modéstia, ter cuidado
com o nosso corpo, pô-lo a serviço de
Deus, vesti-lo convenientemente.
Para tanto, é preciso vestir também a
alma com os hábitos bons que se
chamam virtudes, e que são tão
próprios do cristão» [14].

Poderíamos tirar muitas outras
consequências destas festas para
aplicá-las à nossa vida espiritual;
deixo-as à vossa consideração. Mas
não quero terminar sem recordar
outras festas litúrgicas e aniversários
da história da Obra das próximas



semanas. Em primeiro lugar, a
solenidade de Cristo-Rei, no dia 21;
preparemo-nos para renovar a
consagração do Opus Dei ao Sagrado
Coração de Jesus. Demos um novo
sentido aos compromissos que
adquirimos com o Senhor ao
recebermos o Batismo, que foram
ratificados quando recebemos a
chamada para o Opus Dei. E, de
passagem, sugiro-vos: como deixas
que Cristo reine em todo o teu dia?
Como difundes o seu reinado por
meio do trabalho e da amizade?

Depois, no dia 28 de novembro,
aniversário da ereção da Prelazia do
Opus Dei – que neste ano coincide
com o primeiro domingo do Advento,
como em 1982 –, agradeçamos a Deus
de todo o coração este passo tão
importante. Peçamos especialmente
que – como afirmou o Servo de Deus
João Paulo II na Constituição
apostólica Ut sit – a Obra seja sempre
e em todo o momento um



instrumento eficaz a serviço da
missão universal da Igreja.

Há poucos dias, estive em Pamplona
e celebrei a Santa Missa no campus
da Universidade de Navarra,
agradecendo a Deus – junto com
milhares de pessoas – os cinquenta
anos da ereção da Universidade e da
fundação da sua Associação de
Amigos. Como bem podeis imaginar,
a presença de São Josemaria foi
constante, também por eu ter
renovado o Santo Sacrifício no
mesmo lugar em que o nosso santo
Fundador celebrou a Missa em
outubro de 1967. As palavras que
proferiu naquela altura serviram-me
para alinhavar a homilia, lembrando
a todos que Deus nos chama a
santificar-nos na vida ordinária.

Que a nossa gratidão também se
manifeste na intensidade da nossa
oração pela pessoa e intenções do
Romano Pontífice, a quem todos nós,



fiéis do Opus Dei, leigos e sacerdotes
– como os outros cristãos –,
desejamos permanecer sempre
estreitamente unidos em todas as
circunstâncias. E continuai a rezar
pelas minhas intenções, que não têm
outra finalidade senão o melhor
serviço à Igreja e às almas; sinto-me
muito unido a todos e necessito de
que me sustenhais cotidianamente.

Também vem à minha mente que
neste mês se completa um novo
aniversário do momento em que o
nosso Padre encontrou a rosa de
Rialp. Peço a Santa Maria que nos dê
forças para a travessia que nós, todas
e todos, temos que realizar até
chegar ao Céu. E rezemos pelos fiéis
da Prelazia que receberão a
ordenação diaconal no próximo dia
13.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



†Javier

Roma, 1º de novembro de 2010.

[1] Apoc 7, 9-10.

[2] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-4-1974.

[3] São Josemaria, Homilia Lealdade
à Igreja, 4-6-1972.

[4] Concílio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 6.

[5] 1 Pe 2, 4-5.

[6] Cf. 1 Tim 3, 15.

[7] São Josemaria, Homilia Lealdade
à Igreja, 4-6-1972.

[8] 1 Cor 3, 10-13.

[9] Ibid., 16.

[10] Missal Romano, Prefácio I da
dedicação de uma igreja.



[11] Bento XVI, Discurso, 18-7-2008.

[12] Cf. Mt 25, 20-23.

[13] Bento XVI, Homilia na dedicação
de um altar, 19-7-2008.

[14] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 27-10-1974.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-novembro-2010/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2010/

	Carta do Prelado (novembro 2010)

