
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2009)

O ano sacerdotal ajuda a
lembrar que todos os cristãos
devem aproximar os outros de
Jesus Cristo, através de suas
próprias vidas. Este é o tema
central da carta pastoral do
Prelado do Opus Dei.

07/11/2009

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

No começo do mês de novembro do
Ano Sacerdotal, apraz-me pensar que



está emoldurado por duas festas
litúrgicas em que se põe de relevo o
caráter sacerdotal do Povo de Deus: a
solenidade de Todos os Santos e a de
Cristo-Rei. Na primeira, que
celebramos hoje, mostra-se o
sacerdócio de Cristo nos seus
membros, os cristãos; na segunda, no
dia 22, põe-se de manifesto que a
nossa Cabeça, Jesus Cristo, é 
Sacerdote eterno e Rei do universo [1],
que com a sua vinda gloriosa no final
dos tempos tomará posse do seu
Reino e o entregará a Deus Pai [2].

As duas festas convidam a refletir
sobre a dignidade da vocação cristã.
Na sua primeira Epístola, São Pedro
dirige-nos a todos os batizados estas
palavras: Vós sois linhagem escolhida,
sacerdócio real, nação santa, povo
adquirido em propriedade, para que
apregoeis as maravilhas dAquele que
das trevas vos chamou à sua
admirável luz: vós que outrora não
éreis seu povo, mas agora sois povo



de Deus; vós que outrora não tínheis
alcançado misericórdia, mas agora
alcançastes misericórdia [3].O
Príncipe dos Apóstolos afirma que
Deus, ao fazer-nos seus filhos pela
graça do Espírito Santo, nos enxertou
no novo Povo de Deus – a Igreja –, ao
qual se pertence não pela
descendência da carne, mas pela
incorporação em Cristo. Em virtude
de uma escolha tão incrível, gratuita
e imerecida – participantes do
sacerdócio de Cristo! –, somos
convidados a anunciar as maravilhas
divinas com o exemplo, a palavra e
as obras.

Admiremos a bondade de Deus Pai e
demos-lhe graças. Porque não se
contentou com enviar o seu Filho ao
mundo para nos salvar, mas quis que
a Redenção chegasse a todos os
homens, até o final dos tempos,
servindo-se da Igreja, que é Corpo de
Cristo e presença salvífica do Senhor
no espaço e no tempo. Santo



Agostinho afirmava que “assim como
chamamos cristãos a todos [os
batizados], em virtude do único
crisma, assim chamamos sacerdotes
a todos, porque são membros do
único Sacerdote” [4].O nosso Padre
meditou muito neste dom tão grande
e incitava-nos a termos todos os
mesmos sentimentos de Cristo [5] por
isso temos de pensar: até que ponto
me empenho em assimilar esta
riqueza?

A chamada universal à santidade e
ao apostolado provém, como da sua
raiz, do caráter batismal. O
sacerdócio comum precede o
sacerdócio ministerial, e este último
põe-se a serviço daquele. Sem a
regeneração do Batismo, não poderia
haver ministros sagrados, pois este
sacramento abre a porta a todos os
outros; e sem o sacerdócio
ministerial, mediante o qual a Igreja
anuncia aos homens a doutrina de
Cristo, e os incorpora à sua vida por



meio dos sacramentos –
especialmente o da Eucaristia –, e os
guia para o Céu, não poderíamos
avançar no caminho da santidade. “O
sacerdócio comum dos fiéis e o
sacerdócio ministerial ou
hierárquico, embora diferentes
essencialmente e não apenas em
grau, ordenam-se um para o outro,
pois ambos participam a seu modo
do único sacerdócio de Cristo” [6].

O Santo Cura d’Ars exprimia com
grande vivacidade a necessidade do
sacerdócio ministerial. Bento XVI, na
carta que escreveu a propósito do
Ano Sacerdotal, refere algumas
expressões do Santo: “Sem o
sacerdote – sublinhava –, a morte e a
paixão de Nosso Senhor não
serviriam para nada. O sacerdote
continua a obra da redenção sobre a
terra... De que nos serviria uma casa
cheia de ouro se não houvesse
ninguém que nos abrisse a porta? O
sacerdote tem a chave dos tesouros



do Céu: é ele quem abre a porta; é ele
o administrador de Deus, o
administrador dos seus bens... O
sacerdote não é sacerdote para si
mesmo, mas para vós” [7]. Como
rezamos diariamente, com autêntica
fé, para que não faltem sacerdotes
santos? Suplicamos ao Dono da
messe, como uma exigência da nossa
condição de cristãos, que envie
trabalhadores ao seu campo, em
número suficiente para atender às
abundantes necessidades do mundo
inteiro?

Mas voltemos à liturgia de hoje, que
sublinha o caráter sacerdotal do
Povo de Deus. Numa visão
impressionante, o Apocalipse mostra-
nos uma grande multidão que
ninguém podia contar, de todas as
nações, tribos, povos e línguas:
conservavam-se em pé diante do
trono e diante do Cordeiro, de vestes
brancas e palmas na mão, e
bradavam em alta voz: “A salvação é



obra do nosso Deus, que está
assentado no trono, e do Cordeiro!”
[8]. Essa multidão de pessoas que se
prostram em adoração diante da
Santíssima Trindade, em união com
os anjos, são os santos: uns
conhecidos, a maior parte
desconhecidos. Vê-se aí o Povo de
Deus na sua etapa final, que abrange
os santos do Antigo Testamento,
desde o justo Abel e o fiel patriarca
Abraão, bem como os do Novo
Testamento, os numerosos
mártires do início do cristianismo
e os beatos e santos dos séculos
sucessivos, até as testemunhas de
Cristo do nosso tempo. Todos eles
estão unidos na vontade de
encarnar o Evangelho na sua vida,
sob o impulso do eterno animador
do Povo de Deus, que é o Espírito
Santo [9].

Tanto o sacerdócio ministerial como
o sacerdócio comum são para
santificar os homens. Os ministros



sagrados, configurados com Cristo
Cabeça da Igreja, fazem-no pregando
a Palavra de Deus, administrando os
sacramentos e sendo pastores que
guiam os fiéis para a vida eterna,
como instrumentos visíveis do Sumo
e Eterno Sacerdote. Mas também os
fiéis leigos, em virtude do sacerdócio
real, participam a seu modo desse
tríplice ofício de Cristo Sacerdote.
São Josemaria explicava que todos
nós, cristãos, fomos constituídos
sacerdotes da nossa própria
existência, para oferecer vítimas
espirituais que sejam agradáveis a
Deus por Jesus Cristo [1 Pe 2, 5),
para realizarmos cada uma das
nossas ações em espírito de
obediência à vontade de Deus, e
assim perpetuarmos a missão do
Deus-Homem [10].

Não precisamos de nenhum encargo
especial atribuído pela autoridade da
Igreja para nos sentirmos urgidos a
participar da missão salvífica. 



Apóstolo é o cristão que se sente
enxertado em Cristo, identificado
com Cristo, pelo Batismo;
habilitado a lutar por Cristo, pela
Confirmação; chamado a servir a
Deus com a sua ação no mundo,
pelo sacerdócio comum dos fiéis,
que lhe confere uma certa
participação no sacerdócio de
Cristo – embora essencialmente
diferente daquela que constitui o
sacerdócio ministerial – e o torna
capaz de participar no culto da
Igreja e de ajudar os homens a
caminhar para Deus, mediante o
testemunho da palavra e do
exemplo, mediante a oração e a
expiação [11]. Meditemos com
frequência no que significa esta
condição do cristão, porque temos de
levar Cristo à humanidade e levar a
humanidade a Cristo.

No decurso do Ano Sacerdotal, além
de pedir pela santidade dos
sacerdotes, temos de rezar pela



santidade de todo o povo cristão. Se
houver famílias que eduquem os
filhos no amor de Deus, com o seu
exemplo de vida cristã; se houver
homens e mulheres que procurem
seriamente Jesus Cristo nas
circunstâncias da vida corrente,
haverá muitos jovens que se sentirão
chamados pelo Senhor ao sacerdócio
ministerial. Estes próximos meses
oferecem-nos uma nova ocasião para
ganharmos todos mais consciência
da vocação universal para a
santidade e para o apostolado, e para
nos esmerarmos em seguir
decididamente essa chamada, sem
medianias, sem nos deixarmos
dominar pelos estados de ânimo.
Como e até que ponto influem em
nós o cansaço, as contrariedades, os
fracassos? Perdemos a paz
facilmente e não nos refugiamos em
Deus? Consideramos que a Cruz é
fundamento e coroa da Igreja?



São Josemaria recebeu especiais
luzes divinas para ensinar como se
pode estar a serviço da expansão do
Reino de Deus através das atividades
temporais. No mesmo dia do seu
trânsito, recordava a um grupo de
mulheres, fiéis do Opus Dei, que
também elas – como todos os cristãos
– tinham alma sacerdotal. Muitos
anos antes, tinha escrito: Em tudo e
sempre devemos ter – tanto os
sacerdotes como os leigos – alma
verdadeiramente sacerdotal e
mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercer na nossa vida pessoal a
liberdade de que gozamos na
esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos a um
só tempo cidadãos da cidade de
Deus (cfr. Ef 2, 19) e da cidade dos
homens[12]. 

A alma sacerdotal leva os batizados –
insisto – a ter os mesmos sentimentos
de Cristo, com fome de unir-se cada



dia a Ele na Santa Missa e ao longo
do dia. O espírito sacerdotal impele-
nos a crescer na ambição santa de
servir, com uma dedicação sincera e
concreta ao bem espiritual e material
dos nossos semelhantes; anima-nos a
cultivar uma séria ânsia de almas,
com o desejo veemente de sermos
corredentores com Cristo, unidos à
Santíssima Virgem e filialmente
ligados ao Romano Pontífice; move-
nos a estar dispostos a reparar pelos
pecados, os próprios de cada um e os
de todos os homens... Numa palavra,
a amar a Deus e ao próximo sem
dizer nunca basta no serviço à Igreja
e às almas. São Josemaria resumia-o
assim: Com essa alma sacerdotal,
que peço ao Senhor para todos
vós, deveis procurar que, no meio
das ocupações habituais, a vossa
vida inteira se converta num
contínuo louvor a Deus: oração e
reparação constantes, petição e
sacrifício por todos os homens. E
tudo isto em assídua união com



Cristo Jesus, no Santo Sacrifício do
Altar[13].

Na Santa Missa, as nossas obras
adquirem valor de eternidade.
Nesses momentos, com vigorosa
intensidade, o cristão torna-se
plenamente consciente do seu
compromisso de colaborar com Jesus
na santificação das realidades
humanas, mediante o oferecimento
da sua vida e de toda a sua atividade.
“Altare Dei est cor nostrum”[14], dizia
São Gregório Magno; o nosso coração
é altar de Deus. Temos de servi-lo
não só no altar, mas no mundo
inteiro, que é altar para nós.
Todas as obras dos homens se
realizam como num altar, e cada
um de vós, nessa união de almas
contemplativas que é a vossa
jornada, diz de algum modo a sua
missa, que dura vinte e quatro
horas, à espera da missa seguinte,
que durará outras vinte e quatro



horas, e assim até o fim dos nossos
dias[15].

Além disso, como manifestação da
sua participação no ofício profético
de Jesus Cristo, todos os fiéis devem
esforçar-se por comunicar aos outros
os ensinamentos divinos. É verdade
que são possíveis muitas maneiras de
participar da missão evangelizadora
da Igreja, mas, em qualquer caso, o
que se encontra na base de qualquer
trabalho apostólico é sempre o
mandato de Jesus a todos os cristãos: 
Ide e ensinai a todas as nações [...], 
ensinando-as a guardar tudo o que
vos mandei [16].

De igual modo, a participação no
ofício real de Cristo anima os cristãos
a santificar as realidades terrenas; os
leigos, em concreto, mediante o seu
empenho em ordenar segundo a
Vontade de Deus os assuntos
temporais [17], atuando no mundo a
modo de fermento [18] para pôr



Cristo no cume de todas as suas
atividades. “O sacerdócio comum
que recebemos no Batismo –
explicava D.Álvaro, seguindo a
doutrina de São Josemaria – é real,
régio (cfr 1 Pe 2, 9), porque, ao
oferecermos a Deus o que somos e
temos, e ao oferecermos todas as
atividades humanas nobres
realizadas segundo o querer divino,
somos reino de Cristo e reinamos
com Ele”[19]. 

Como parte da missão específica que
Deus lhe tinha confiado, São
Josemaria ensinou que uma
característica essencial do modo de
fazer presente o sacerdócio de Cristo
segundo o espírito do Opus Dei, tanto
por parte dos ministros sagrados
como dos féis leigos, é a mentalidade
laical própria da sua condição
secular e da sua situação no mundo.
Deste modo, sacerdotes e leigos
colaborarão no cumprimento da
única missão da Igreja, cada um



segundo os dons recebidos,
respeitando a situação específica de
cada qual. Os leigos exercem a sua
missão no seio das estruturas
temporais procurando animá-las
com o espírito de Cristo; os
sacerdotes servem os outros
mediante a pregação da Palavra
divina e a administração dos
sacramentos. Isto favorece, como
escreve São Josemaria, que os
clérigos não atropelem os leigos,
nem os leigos os clérigos; que não
haja clérigos que queiram
intrometer-se nas coisas dos
leigos, nem leigos que se
intrometam no que é próprio dos
clérigos[20]

No próximo dia 28 de novembro,
completa-se um novo aniversário da
ereção do Opus Dei em prelazia
pessoal. Demos graças a Deus e
esforcemo-nos por difundir o
profundo significado teológico e
espiritual da cooperação orgânica de



sacerdotes e leigos no Opus Dei, para
participar da missão da Igreja;
sobretudo com o testemunho de uma
vida cristã coerente, permanecendo
cada qual – como diz o Apóstolo – na
vocação a que foi chamado [21],
sendo sacerdotes ou leigos cem por
cento. Deste modo serviremos com
eficácia a Igreja, como sempre temos
procurado fazer; com mais razão
agora que muitos confundem o
laicismo – que tenta expulsar Deus
das estruturas seculares – com a
laicidade; e fomentaremos o sadio
espírito laical, a que se referiu o
Romano Pontífice em várias ocasiões
[22].

Dentro de uns dias, a 7 de novembro,
ordenarei diáconos 32 fiéis do Opus
Dei. Supliquemos ao Senhor que
sejam bons e santos ministros seus, e
continuemos a rezar pela Pessoa e
intenções do Romano Pontífice, pelos
seus colaboradores, pelos sacerdotes
e diáconos, pelos candidatos ao



sacerdócio do mundo inteiro.
Evocaremos também o dia em que a
Virgem fez ao nosso Padre a carícia
de que encontrasse a “rosa” em
Rialp: recorramos à nossa Santíssima
Mãe para que nos consiga de Deus a
“rosa” perfumada da fidelidade.
Contamos também com a ajuda de
todos os que nos precederam; nas
semanas deste mês, tornemos mais
forte, com a nossa oração e os nossos
sufrágios, a unidade da Igreja
triunfante, padecente e militante.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de novembro de 2009

[1] Missal romano, Solenidade de
Nosso Senhor Jesus Cristo Rei do
universo, Prefácio.

[2] Cfr. 1 Cor 15, 24.



[3] 1 Pe 2, 9-10.

[4] Santo Agostinho, A Cidade de
Deus, XX, 10 (CCL 48, 720).

[5] Cfr. Fil 2, 5.

[6] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 10.

[7] São João Maria Vianney; cit. por
Bento XVI na Carta aos sacerdotes,
16-6-2009.

[8] Apoc 7, 9-10.

[9] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Todos os Santos, 1-11-2006.

[10] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 96.

[11]Ibid. n. 120.

[12] São Josemaria, Carta 2-2-1945, n.
1.



[13] São Josemaria, Carta 28-3-1955,
n. 4.

[14] São Gregório Magno, Moralia 25,
7, 15 (Pl 76, 328).

[15] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 19-3-1968.

[16] Mt 28, 19-20.

[17] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 31.

[18] Cfr. Concílio Vaticano II, decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 2.

[19] D. Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-1-1993, n. 11.

[20] São Josemaria, Carta 19-3-1954,
n. 21.

[21] 1 Cor 7, 20.

[22] Cfr. Bento XVI, Discursos de
18-5-2006 e de 11-6- 2007.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-novembro-2009/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2009/

	Carta do Prelado (novembro 2009)

