
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2008)

A carta que D. Echevarría
escreve mensalmente centra-se,
desta vez, no tesouro que é a
Igreja. O Prelado sugere
algumas ações concretas para
amá-la e servi-la.

19/11/2008

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Há poucos dias, concluiu-se a
Assembléia Ordinária do Sínodo dos
Bispos, na qual pude apalpar com



alegria, uma vez mais, a unidade e a
universalidade da Igreja. Comoveu-
me também a confiança no trabalho
do Opus Dei que muitos Padres de
vários países me manifestavam:
bastantes agradeciam o serviço
apostólico que os fiéis e
Cooperadores da Obra realizam em
suas dioceses e outros me instavam a
dar início quanto antes ao trabalho
apostólico estável em seus países ou
regiões. Pensei muitas vezes
naqueles sonhos do nosso Padre,
quando nos recordava que nos
esperam em muitos lugares, ao
mesmo tempo em que rezava pela
futura tarefa.

Diante dessas manifestações de
interesse e de afeto, diante de tantas
chamadas urgentes, vinham-me com
mais insistência à cabeça aquelas
palavras: «Jesus, almas!… Almas de
apóstolo! São para Ti, para a tua
glória» [1]. Ecoemos, diariamente,
esse clamor que o nosso Padre deseja



que ressoe em nossos corações,
enquanto nos ajuda do Céu.

Vibrar com as necessidades da Igreja,
em todos os continentes, é e sempre
será algo muito próprio dos cristãos.
Esta profunda atitude do coração
manifesta-se especialmente no dia de
hoje, festa de Todos os Santos. A
solenidade que celebramos não só
nos convida a recordar-nos da
imensa multidão de almas bem-
aventuradas, como nos transmite
também um convite para
aprofundarmos no mistério da
Igreja, da qual fazemos parte os que
ainda peregrinamos na terra, os que
se purificam no Purgatório e os que
já gozam de Deus no Céu.

Não se apaga da minha memória o
júbilo com que São Josemaria
expressava esta verdade. «Na Santa
Igreja – escrevia numa ocasião –, nós,
os católicos, encontramos a nossa fé,
as normas de conduta, a oração, o



sentido da fraternidade e a
comunhão com todos os irmãos que
já desapareceram e que se purificam
no Purgatório – Igreja padecente – ou
que já gozam da visão beatífica –
Igreja triunfante –, amando
eternamente o Deus três vezes Santo.
Por isso, a Igreja permanece aqui e,
ao mesmo tempo, transcende a
História. A Igreja, que nasceu sob o
manto de Santa Maria, continua – na
terra e no céu – a louvá-la como
Mãe» [2].

Um dos ensinamentos capitais de São
Paulo versa precisamente sobre a
natureza da Igreja: fala-nos dos
discípulos do Senhor, convocados
por Deus Pai e reunidos pelo Espírito
Santo para constituírem o Corpo
místico de Cristo. Bento XVI
sublinhou-o muitas vezes ao longo
deste ano dedicado ao Apóstolo das
gentes. Na esteira de alguns dos seus
ensinamentos, convido-vos a meditar
nestas verdades durante as próximas



semanas. Como fruto dessa
consideração, espero de Deus que
cresça em cada um de nós o amor à
nossa Mãe, a Igreja, e o desejo de
servi-la como a Igreja quer ser
servida, em qualquer situação em
que nos encontremos.

O Papa anima-nos a considerar, antes
de mais, que «o primeiro contato [do
Apóstolo] com a pessoa de Jesus se
deu através do testemunho da
comunidade cristã de Jerusalém (…).
A história demonstra-nos que
normalmente se chega a Jesus
passando pela Igreja» [3]. O Santo
Padre comenta que, por vezes – tal
como aconteceu com Saulo –, esse
primeiro contato com a Igreja
(realidade espiritual e visível ao
mesmo tempo) pode ser «um contato
turbulento. Ao saber do novo grupo
de crentes, [Saulo] transformou-se
imediatamente em indômito
perseguidor. Ele mesmo o reconhece
três vezes, em diferentes cartas» [4].



Normalmente, não tem por que
acontecer assim, sobretudo se nós,
cristãos, procuramos refletir
fielmente a figura de Jesus em nossas
palavras e em nossa conduta. No
caminho de Damasco, São Paulo
compreendeu que «ao perseguir a
Igreja, perseguia Cristo. Então,
converteu-se, ao mesmo tempo, a
Cristo e à Igreja. Deste modo
compreende-se – conclui Bento XVI –
por que a Igreja esteve tão presente
no pensamento, no coração e na
atividade de São Paulo» [5].

Meditemos de novo nas palavras de
Jesus Cristo ressuscitado. À pergunta
de Saulo – Quem és, Senhor? –, o
Senhor responde: Eu sou Jesus, a
quem tu persegues [6]. «No fundo,
nesta exclamação do Ressuscitado,
que transformou a vida de Saulo,
acha-se contida toda a doutrina
sobre a Igreja como Corpo de Cristo.
Cristo não se retirou para o Céu,
deixando na terra uma multidão de



seguidores que levam adiante “a sua
causa”. A Igreja não é uma
associação que quer promover certa
causa. Nela, não se trata de uma
causa. Trata-se da pessoa de Jesus
Cristo, que, também como
Ressuscitado, continua a ser “carne”.
Tem “carne e ossos” (Lc 24, 39), como
o Ressuscitado afirma no Evangelho
de São Lucas, perante os discípulos
que julgavam que era um espírito.
Tem um corpo. Está pessoalmente na
sua Igreja» [7].

À luz destas considerações,
aprofundamos mais na realidade de
que qualquer ofensa à Igreja – à sua
doutrina, aos seus sacramentos e
instituições, aos seus Pastores,
especialmente à sua Cabeça visível, o
Romano Pontífice – constitui um
menosprezo pelo próprio Jesus
Cristo. Pois a Igreja que
contemplamos na terra, apesar das
fraquezas e erros que nós, seus
membros, arrastamos, sempre é a



Igreja de Deus, como Paulo repete
inumeráveis vezes: é o Povo que
Deus Pai convocou em sua presença;
o Corpo de Cristo, que Jesus Cristo
fundou ao preço do seu sangue, a fim
de prolongar a sua presença na
história até o final dos tempos; o
Templo do Espírito Santo, que se
ergue como a verdadeira morada de
Deus entre os homens. Com palavras
de um Padre da Igreja, que o Concílio
Vaticano II fez suas, «toda a Igreja
aparece como “um povo reunido em
virtude da unidade do Pai e do Filho
e do Espírito Santo”» [8].

A Unidade e Trindade de Deus
define, portanto, o fundamento
último da realidade e da natureza
íntima da Igreja. Por isso, «enganar-
se-iam gravemente aqueles que
procurassem separar uma Igreja
carismática – que seria a
verdadeiramente fundada por Cristo
– de outra jurídica ou institucional,
que seria obra dos homens e simples



efeito de contingências históricas. Só
há uma Igreja. Cristo fundou uma
única Igreja: visível e invisível, com
um corpo hierárquico e organizado,
com uma estrutura fundamental de
direito divino e uma íntima vida
sobrenatural que a anima, sustenta e
vivifica» [9].

A sublime visão da Igreja, que São
Paulo expõe em suas Epístolas, é a
razão de ser da fortaleza com que
atua quando está em jogo a sua
unidade ou a sua universalidade.
Admoesta os cristãos de Corinto,
propensos a dividir-se em facções
contrapostas, dizendo-lhes: Irmãos,
(…) eu soube que há entre vós
discórdias. Refiro-me ao fato de que
entre vós se usa esta linguagem: “Eu
sou de Paulo”, “eu de Apolo”, “eu de
Cefas”, “eu de Cristo”. Está Cristo
dividido? Ou foi Paulo crucificado
por vós, ou fostes batizados em nome
de Paulo? [10].



A defesa da unidade desta Mãe santa
mostra-se como uma paixão
dominante na vida do Apóstolo,
como também o foi a defesa da sua
universalidade. «Desde o primeiro
momento – ensina o Papa –,
compreendeu que essa realidade não
estava destinada só aos judeus, a um
grupo determinado de homens, mas
tinha um valor universal e se
estendia a todos, porque Deus é o
Deus de todos» [11]. E assim, ante o
perigo de que a primitiva
comunidade cristã ficasse encerrada
nos limites da Sinagoga, o
denominado Concílio de Jerusalém
declarou que todos os homens e
mulheres, de qualquer raça, língua e
nação, são chamados a uma plena
incorporação na Igreja de Cristo [12],
na qual não há judeu ou grego, não
há servo ou livre, não há varão ou
mulher, porque todos vós sois um em
Cristo Jesus [13].



Desta pertença da Igreja a Cristo
procede «o nosso dever de viver
realmente em conformidade com
Cristo. Daqui derivam também as
exortações de São Paulo a propósito
dos diferentes carismas que animam
e estruturam a comunidade cristã.
Todos remontam a um único
manancial, que é o Espírito do Pai e
do Filho, sabendo que na Igreja
ninguém deixa de ter um carisma,
pois, como escreve o Apóstolo, “a
cada um é concedida a manifestação
do Espírito em vista do bem
comum” (1 Cor 12, 7)» [14]. É
sinceramente piedosa a tua petição
pro unitate apostolatus? Como rezas
por todos os que gastam a sua
existência pela Igreja? Sabes chegar
com a oração até o último lugar onde
se trabalha por Cristo?

Quantas graças temos que dar a Deus
por ter querido que a Igreja seja, ao
mesmo tempo, única e tão variada! E
que respeito temos de mostrar por



todas as manifestações com que o
Espírito Santo quer adornar a Esposa
de Cristo! «Na Igreja, há diversidade
de ministérios, mas um só é o fim: a
santificação dos homens. E desta
tarefa participam de algum modo
todos os cristãos, pelo caráter
recebido com os Sacramentos do
Batismo e da Confirmação. Todos
devemos sentir-nos responsáveis por
essa missão da Igreja, que é a missão
de Cristo» [15]. Ninguém está a mais
na Igreja: todos somos necessários. O
ponto importante centra-se na
comunhão com a sua Cabeça visível,
com os Pastores e com todo o Povo de
Deus, cada um segundo a chamada e
a graça que recebeu.

No âmbito dos ensinamentos
eclesiológicos de São Paulo, a
realidade teológica e jurídica da Obra
– que é uma pequena parte da Igreja
– adquire todo o seu relevo. Apraz-
me considerá-lo agora que está
prestes a terminar o especial ano



mariano que convoquei para
comemorar as bodas de prata da
ereção pontifícia da Prelazia. O labor
apostólico do Opus Dei – dos seus
fiéis leigos e dos seus sacerdotes – é,
necessariamente, uma colaboração
para a vitalidade pastoral das Igrejas
particulares onde a Prelazia vive e
atua.

Assim o recordava com imenso
carinho o Servo de Deus João Paulo II
quando, ao falar da «natureza
hierárquica do Opus Dei»,
acrescentava: «A pertença dos fiéis
leigos tanto à sua Igreja particular
como à Prelazia, à qual estão
incorporados, faz com que a missão
peculiar da Prelazia conflua no
compromisso evangelizador de cada
Igreja particular, tal como previu o
Concílio Vaticano II ao apresentar a
figura das Prelazias pessoais» [16].

É mais um sinal de uma realidade
que Bento XVI sublinhava



recentemente: «“A Igreja de Deus”
não é só a soma das diferentes
Igrejas locais, antes as diversas
Igrejas locais são, por sua vez,
realização da única Igreja de Deus.
Todas juntas, são a “Igreja de Deus”,
que precede as Igrejas locais e que
nelas se expressa e se realiza» [17]. E
o Opus Dei, a serviço da Igreja, do
Romano Pontífice e de todas as
almas, cumpre esse fim como uma
das instituições que o Romano
Pontífice pode erigir para realizar
peculiares tarefas pastorais, que,
«enquanto tais, pertencem à Igreja
universal, embora os seus membros
também sejam membros das Igrejas
particulares onde vivem e trabalham
(…). Isto não só não lesa a unidade da
Igreja particular fundada no Bispo,
como, pelo contrário, contribui para
dar a esta unidade a diversificação
interior própria da comunhão» [18].

Neste sentido, alegra-me comunicar-
vos que já se começou o trabalho



apostólico estável na Indonésia; e
que está muito próximo, se Deus
quiser, o momento em que se abrirá
o primeiro Centro em Bucareste.
Também se vem preparando o
começo do trabalho estável na
Bulgária e na Coréia: encomendo à
vossa oração e à oração das pessoas
que participam do labor da Obra a
expansão apostólica a esses lugares e
a tantos outros.

Seguindo os passos do nosso Padre,
fui rezar diante da imagem da
Medalha Milagrosa da Rue du Bac,
em Paris. Apresentei ali a vossa
oração a Santa Maria, para que Ela
nos ajude a realizar o grande milagre
de converter a vida cotidiana em
santidade heróica. Percorramos estes
últimos dias do ano mariano – e todo
o tempo da nossa vida – bem
agarrados à mão da Virgem, dando
cumprimento à indicação que Ela
dirigiu aos servidores em Caná: Fazei
tudo o que Ele vos disser [19].



Procuremos imitar aqueles criados,
com a vontade – todas e todos – de
corresponder usque ad summum,
totalmente, com oração e trabalho.

Não termino sem vos pedir, uma vez
mais, que vos unais às minhas
intenções, especialmente na Santa
Missa. Nestes dias, rezai pelos vossos
irmãos a quem conferirei o
diaconado, em Roma, no próximo dia
22 de novembro, véspera da festa de
Cristo-Rei.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Roma, 1º de novembro de 2008.

[1] São Josemaria, Caminho, n. 804.

[2] São Josemaria, Homilia O fim
sobrenatural da Igreja, 28-V-1972.



[3] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.

[4] Ibid.

[5] Ibid.

[6] At 9, 5.

[7] Bento XVI, Homilia na
inauguração do ano paulino, 28-
VI-2008.

[8] Concílio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 4; cf. São
Cipriano, Tratado sobre o Pai-Nosso,
23.

[9] São Josemaria, Homilia O fim
sobrenatural da Igreja, 28-V-1972.

[10] 1 Cor 1, 11-13.

[11] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 25-X-2006.

[12] Cf. At 15, 23-29.



[13] Gal 3, 28.

[14] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.

[15] São Josemaria, Homilia Lealdade
à Igreja, 4-VI-1972.

[16] João Paulo II, Discurso aos
participantes numas Jornadas de
estudo sobre a Carta apostólica
“Novo millenio ineunte”, 17-III-2001.

[17] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-X-2008.

[18] Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta Communionis notio, 28-
V-1992, n. 16.

[19] Jo 2, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2008/


opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-novembro-2008/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2008/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-novembro-2008/

	Carta do Prelado (novembro 2008)

