
opusdei.org

Carta do Prelado
(março 2011)

A vida diária propicia muitas
ocasiões para manifestarmos a
Deus os nossos desejos de estar
com Ele. A Quaresma, comenta
o Prelado, é um momento
especial para empenhar-se com
mais amor.

03/03/2011

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

«Nada há tão grato e querido por
Deus como o fato de os homens se



converterem a Ele com sincero
arrependimento» [1]. Palavras de
especial atualidade sempre e mais
ainda nas próximas semanas, pois
daqui a oito dias começa a
Quaresma. Na liturgia da Quarta-
feira de Cinzas, com frase de São
Paulo, a Igreja exorta-nos, com afeto
e interesse: Não recebais a graça de
Deus em vão. Pois ele diz: Eu te ouvi
no tempo favorável e te ajudei no dia
da salvação. Agora é o tempo
favorável, agora é o dia da salvação
[2].

Numa visão cristã da vida, cada
momento é favorável e cada dia é
dia de salvação, mas a liturgia da
Igreja – comenta o Santo Padre – 
alude a estas palavras de um modo
totalmente especial no tempo da
Quaresma [3]. As semanas que nos
dispomos a percorrer são
especialmente apropriadas para nos
aproximarmos uma vez mais do
Senhor, atraídos pela sua graça.



Peçamos ao Espírito Santo que nos
faça descobrir a seriedade desta
chamada, de modo que esses dias
não passem pela nossa alma – assim
escreveu São Josemaria – como
passa a água sobre as pedras, sem
deixar rasto [4]. Digamos ao
Senhor: Deixar-me-ei empapar,
transformar; converter-me-ei,
dirigir-me-ei de novo ao Senhor,
amando-o como Ele deseja ser
amado [5].

Não pensemos apenas na conversão
de um pecador, que decide abrir-se à
graça, passando da morte espiritual
para a Vida com maiúscula. As
mudanças cotidianas também levam
uma mulher ou um homem cristão a
aproximar-se mais de Deus, a
participar com maior intensidade da
vida de Cristo mediante a frequência
dos sacramentos, a cultivar o espírito
de oração, a pôr-se ao serviço
concreto e efetivo do bem espiritual e
material dos outros. Como explica



Bento XVI, conversão é ir contra a
corrente, onde a “corrente” é o
estilo de vida superficial,
incoerente e ilusório que
frequentemente nos arrasta, nos
domina e nos torna escravos do
mal ou, em qualquer caso,
prisioneiros da mediocridade
moral. Em sentido contrário, com a
conversão aspiramos à medida alta
da vida cristã, aderimos ao
Evangelho vivo e pessoal, que é
Jesus Cristo [6].

Na Igreja, o Senhor tem nos
proporcionado muitas vias, muitos
modos de incentivar as sucessivas
conversões pessoais, tão necessárias
na existência cristã. Lembremo-nos,
com palavras de São Josemaria, de
que essas mudanças espirituais têm
de ocorrer perseverantemente, e até
muitas vezes ao longo de um mesmo
dia: Recomeçar? Sim! De cada vez
que fazes um ato de contrição – e
deveríamos fazer muitos



diariamente –, recomeças, porque
dás a Deus um novo amor [7].
Pensamos muitas vezes que Deus nos
espera nesse instante. Paramos para
raciocinar: “Que queres de mim,
Senhor”? Move-nos o desejo de nos
aproximarmos cada vez mais de
Jesus Cristo?

Desejo referir-me agora a alguns
modos específicos de nos
reencaminharmos para a amizade
com a Santíssima Trindade: os retiros
espirituais, que em muitos lugares se
multiplicam durante a Quaresma.
Como é evidente, não nos são
oferecidos exclusivamente nessas
semanas; mas este tempo litúrgico,
com a sua urgente chamada à
mudança de vida, convida muitos
cristãos a participar de algumas
dessas atividades nestas datas. Deve-
se dizer a mesma coisa em relação
aos recolhimentos mensais, que
ocupam um lugar importante entre
os meios de formação espiritual que



a Prelazia oferece a milhares de
pessoas no mundo todo.

São Josemaria fazia notar que esta
prática espiritual é comum na Igreja
desde os primeiros séculos: sempre
que uma pessoa procurava preparar-
se para uma missão ou simplesmente
notava a urgência de corresponder
com maior entrega aos toques da
graça, esforçava-se por intensificar a
sua relação com Deus. Já os
primeiros cristãos faziam retiros.
Depois da Ascensão do Senhor ao
Céu, vemos os Apóstolos e um
grupo numeroso de fiéis reunidos
no Cenáculo, em companhia da
Virgem Santíssima, esperando a
efusão do Paráclito que Jesus lhes
tinha prometido. Ali o Espírito os
encontra perseverantes
unanimiter in oratione(At 1, 14),
metidos na oração.

Da mesma forma se comportaram
aquelas almas que na primitiva



cristandade, sem se afastarem da
vida dos outros, se entregavam a
Deus nas suas casas; e os anacoretas
que iam para os desertos para
dedicar-se em solidão ao
relacionamento com Deus… e ao
trabalho! (…). Todos os cristãos que
se preocuparam seriamente com a
sua alma fizeram de um modo ou de
outro os seus retiros. Porque se trata
de uma prática cristã [8].

Desde os primeiros anos da Obra, o
nosso Fundador deu grande
importância a esses tempos
dedicados exclusivamente à oração e
ao exame, que são muito necessários
para manter vibrante a vida interior.
Que faremos tu e eu nestes dias de
retiro?, perguntava-se certa vez; e
respondia: Relacionar-nos muito
com o Senhor, procurá-lo, como
Pedro, para manter uma conversa
íntima com Ele. Olha bem que digo
conversa: diálogo a dois, cara a
cara, sem esconder-se no



anonimato. Precisamos dessa
oração pessoal, dessa intimidade,
desse trato direto com Deus Nosso
Senhor [9].

No começo do seu pontificado, Bento
XVI voltava a recomendar os dias de
retiro espiritual, particularmente os
que se fazem em completo silêncio
[10]. E na tradicional mensagem para
a Quaresma deste ano, referindo-se
ao Evangelho do segundo domingo, o
da Transfiguração do Senhor, insiste:
É o convite para que nos afastemos
do barulho da vida diária a fim de
mergulharmos na presença de
Deus: Ele quer transmitir-nos cada
dia uma palavra que penetra nas
profundezas do nosso espírito,
onde se discerne o bem e o mal (cf.
Heb 4, 12) e se fortalece a vontade
de seguir o Senhor [11].

Para tirar proveito destes meios de
formação e transformação, como o
nosso Padre os definia, é preciso



recolher os sentidos e as potências;
sem esta tarefa, é muito difícil – para
não dizer impossível – descobrir as
luzes que o Paráclito acende na alma
e escutar a sua voz, que nos sugere
pontos de luta concretos para seguir
Jesus Cristo de perto e caminhar
junto ao seu passo.

Por isso, filhas e filhos meus,
recomendo-vos que cuideis deste
aspecto – o silêncio – nos
recolhimentos mensais e nos retiros
anuais, com a necessária adaptação
às circunstâncias concretas dos que
participam destes meios de
formação. Com efeito, não é a mesma
coisa que os participantes sejam
pessoas que já têm uma certa
familiaridade com as coisas do
espírito ou estejam dando os
primeiros passos na vida cristã.
Como o administrador fiel e
prudente de que fala o Evangelho, é
preciso saber dar a ração de trigo
adequada à hora devida [12].



Por isso, tendo presente o grau de
desenvolvimento das diversas
atividades apostólicas e as pessoas
que participam delas, é conveniente
organizar esses dias de retiro
ponderando com sentido
sobrenatural as situações concretas
dos participantes, ainda que isto
torne necessário multiplicar o seu
número. Pelo mesmo motivo, como o
nosso Fundador sempre nos
inculcou, não se deixa de realizar os
retiros, os Círculos etc., mesmo que
assistam menos pessoas do que as
previstas inicialmente: mesmo que
só assista uma.

Em suma, como lemos em Sulco, os
dias de retiro têm que ser um tempo
de recolhimento para conhecer a
Deus, para te conheceres e assim
progredir. Um tempo necessário
para descobrir em que coisas e de
que modo é preciso reformar-se:
Que tenho que fazer?, que devo
evitar? [13]. Nesses dias – São



Josemaria diz-nos também –, o teu
exame deve ser mais profundo e
mais extenso que o habitual exame
da noite. – Quando não, perdes
uma grande ocasião de retificar
[14].

A liturgia da Quaresma é uma fonte
de matéria abundante de meditação,
como sublinha o Santo Padre na sua
mensagem. O episódio das tentações
de Jesus Cristo no deserto que lemos
no primeiro domingo recorda-nos
que a fé cristã traz consigo,
seguindo o exemplo de Jesus e em
união com Ele, uma luta “contra os
dominadores deste mundo
tenebroso” (Efes 6, 12), em que o
diabo atua e não se cansa, nem
mesmo hoje, de tentar o homem
que quer aproximar-se do Senhor
[15]. Por isso temos de considerar se
nos preparamos para esse combate,
recorrendo com confiança aos meios
sobrenaturais. São Josemaria
propunha-nos uma tática muito



sobrenatural: Sustentas a guerra –
as lutas diárias da tua vida
interior – em posições que colocas
longe dos redutos da tua
fortaleza. E o inimigo acode aí: à
tua pequena mortificação, à tua
oração habitual, ao teu trabalho
metódico, ao teu plano de vida; e é
difícil que chegue a aproximar-se
dos torreões, fracos para o
assalto, do teu castelo. E, se chega,
chega sem eficácia [16].

No domingo seguinte, escutaremos a
voz do Pai celestial que, apontando
para Cristo, nos diz: Eis o meu Filho
muito amado, em quem pus toda a
minha afeição; ouvi-o [17]. Temos de
esforçar-nos mais por descobrir
durante os momentos de oração
pessoal o que o Senhor nos diz, a fim
de pô-lo em prática. E ver de que
modo nos apoiamos na graça que nos
chega dos sacramentos, e também
nos conselhos recebidos na direção
espiritual pessoal.



No terceiro domingo da Quaresma,
27 de março, a liturgia apresenta-nos
o pedido de Jesus à samaritana:
“Dá-me de beber” (Jo 4, 7), que (…)
exprime a paixão de Deus por
todos os homens e pretende
suscitar no nosso coração o desejo
do dom da “água que jorra até a
vida eterna” (ibid., 14) [18].
Ansiemos por descobrir a chamada
que Deus nos dirige para que, como
seus discípulos, levemos a sua luz e a
sua graça a todos os lugares;
sobretudo ajudando os nossos
amigos e parentes a reconciliar-se
com Deus mediante o sacramento da
Penitência; e também convidando-os
a participar de um recolhimento ou
de um retiro espiritual nestas
semanas.

Aproximamo-nos da solenidade de
São José, Padroeiro da Igreja e da
Obra. Preparemo-nos para renovar
no dia 19, com agradecimento e
alegria, o nosso compromisso de



amor com o Senhor na Obra e para
pedir com confiança ao Santo
Patriarca que obtenha de Deus a
graça de que muitos homens e
mulheres, de todas as idades e
condições, se decidam a seguir Jesus
Cristo no Opus Dei.

Além disso, recai nesse dia outro
aniversário da execução solene da
Bula Ut sit, com a qual o muito
querido João Paulo II erigiu o Opus
Dei em prelazia pessoal,
estabelecendo a cooperação orgânica
de sacerdotes e leigos na tarefa de
levar a cabo a inspiração que o
Senhor depositou na alma de São
Josemaria no dia 2 de outubro de
1928. Temos a obrigação de ser muito
fiéis, conscientes de que o Espírito
Santo quis que se elaborasse esta
figura no Concílio Vaticano II,
abrindo o caminho para atender às
necessidades pastorais da Igreja.



No dia 28, é um novo aniversário da
ordenação sacerdotal do nosso
Padre. Demos muitas graças à
Trindade Santíssima, porque cada
um de nós é verdadeiramente filho
da resposta do nosso Fundador ao
chamamento para receber o
sacerdócio de Cristo. Sem a sua
aceitação generosa, total, do querer
divino, não haveria Opus Dei na
Igreja. A fundação da Obra é a
resposta à pergunta – por que me
faço sacerdote? – que o nosso Padre
fazia a si mesmo durante os seus
anos no seminário de Saragoça e que
fundamenta o motivo mais profundo
da sua decisão de empreender e
continuar esse caminho.

Rezemos, recorrendo à sua
intercessão, para que aumente em
todos os países o número de vocações
sacerdotais: homens fiéis,
enamorados de Deus, que se
dediquem com alegria ao serviço das
almas, com plena fidelidade ao Papa



e muito estreitamente unidos aos
seus respectivos Bispos diocesanos. E
para que também não faltem na
Obra os sacerdotes necessários para
atender os trabalhos apostólicos que
o Senhor nos pede. Ao mesmo tempo,
insistamos com a Santíssima
Trindade para que todos os católicos,
homens e mulheres, alimentem a
alma sacerdotal que o Céu pôs em
cada uma e em cada um.

Não deixeis de rezar pelo Papa e
pelos seus colaboradores,
especialmente durante a primeira
semana da Quaresma, que é quando
se pregam os exercícios espirituais
na Cúria Romana. Também nós
aproveitaremos essas datas para
fazer o nosso retiro espiritual anual.
Espero com verdadeiro entusiasmo
que me acompanheis
espiritualmente durante esses dias;
não me importo de vos dizer que
invoco o Senhor diariamente para
que nenhum de vós desperdice a



torrente de graça que Deus nos
concede nesses meios de formação.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Roma, 1º de março de 2011.

[1] São Máximo o Confessor, Epístola
11 (PG 91, 454).

[2] Missal Romano, Quarta-feira de
Cinzas, Segunda leitura (2 Cor 6, 1-2).

[3] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 17-2-2010.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 59.

[5] Ibid.

[6] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 17-2-2010.

[7] São Josemaria, Forja, n. 384.



[8] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-2-1963.

[9] Ibid.

[10] Bento XVI, Discurso a um grupo
de Bispos em visita ad limina,
26-11-2005.

[11] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-11-2010, n. 2.

[12] Lc 12, 42.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 177.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 245.

[15] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-11-2010, n. 2.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 307.

[17] Mt 17, 5.

[18] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-11-2010, n. 2.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-marco-2011/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2011/

	Carta do Prelado (março 2011)

