
opusdei.org

Carta do Prelado
(março 2010)

Nessa carta, iniciada a
Quaresma, D. Javier Echevarría
sugere que nos "convertamos a
Deus diariamente, em algum
ponto concreto da nossa
existência".

05/03/2010

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Este ano, na sua mensagem para a
Quaresma, o Papa toca o amplo tema
da justiça. Referindo-se à clássica



definição desta virtude – dar a cada
um o seu –, Bento XVI explica que 
aquilo do que o homem tem mais
necessidade não lhe pode ser
garantido pela lei. Para desfrutar
de uma existência em plenitude,
precisa de algo mais íntimo, que
lhe pode ser concedido apenas
gratuitamente: poderíamos dizer
que o homem vive do amor que só
Deus – que o criou à sua imagem e
semelhança – pode comunicar-lhe
[1].

Dar a cada um o seu

, no âmbito das relações humanas, é
pressuposto indispensável para o
desenvolvimento de uma sociedade
justa, verdadeiramente humana; e,
neste sentido, cada um tem de
esforçar-se por cumprir da melhor
maneira possível os deveres para
com os outros, seja individualmente,
seja no seio da comunidade a que
pertence: família, empresa,



sociedade civil. Porém, não podemos
conformar-nos com isso. São
Josemaria aconselhava: Pratica a
justiça, ampliando-a com a graça
da caridade [2].

A honradez, a retidão no
cumprimento dos deveres para com
os outros forma a base de uma
convivência civil retamente
ordenada, embora não seja
suficiente. O Senhor preocupou-se de
curar os doentes, de alimentar os que
padeciam fome, etc.; mas também se
ocupou – e principalmente – de
aliviar as necessidades espirituais: a
ignorância em relação às coisas
divinas, a doença do pecado…
Porque, como escreve Santo
Agostinho, se «a justiça é a virtude
que distribui a cada um o seu (…),
não é justiça humana a que afasta o
homem do verdadeiro Deus» [3]. Por
isso, o nosso Padre insistia: 
Convencei-vos de que só com a
justiça não resolvereis nunca os



grandes problemas da
humanidade. Quando se faz
justiça a seco, não vos admireis de
que a gente se sinta magoada:
pede muito mais a dignidade do
homem, que é filho de Deus. A
caridade tem que ir dentro e ao
lado, porque tudo dulcifica, tudo
deifica: Deus é amor (1 Jo 4, 16).
Temos de agir sempre por Amor de
Deus, porque torna mais fácil
querer bem ao próximo e porque
justifica e eleva os amores
terrenos [4].

Estas considerações, no princípio da
Quaresma, ajudam-nos também a
pôr em prática o convite à conversão
que a liturgia nos dirige ao longo
destas semanas, como preparação
para a Páscoa. Para colaborarmos
eficazmente com a instauração de
uma ordem mais justa na sociedade,
é preciso, em primeiro lugar, que
ponhamos ordem dentro de nós
mesmos.



Nosso Senhor já advertia – quando
repreendia os fariseus a propósito
dos alimentos “puros” e “impuros” –
que « nada há fora do homem que,
entrando nele, o possa manchar; mas
o que sai do homem, isso é que
mancha o homem » [5]. Com efeito, o
coração humano, ferido pelo pecado
original e pelos pecados pessoais,
constitui a fonte dos maiores males; e
em sentido contrário, no coração
humano curado e elevado pela graça,
encontra-se a origem dos maiores
bens.

O pecado original foi a causa de que
se desagregasse a primitiva
comunhão que unia estreitamente os
homens com Deus e entre si. Os
pecados pessoais aumentam ainda
mais essa fratura, até convertê-la em
profunda separação. Assim o
descobrimos em tantos aspectos da
vida individual e coletiva. Ainda que
aberto aos outros por natureza, o
homem sente dentro de si uma



estranha força de gravidade que o
leva a fechar-se em si mesmo, a
impor-se aos outros e contra eles: é
o egoísmo, consequência da culpa
original. Seduzidos pela mentira
de Satanás, apossando-se do
misterioso fruto contra o
mandamento divino, Adão e Eva
substituíram a lógica da confiança
no Amor pela da suspeita e da
competição; a lógica do receber, do
esperar confiante nos dons do
Outro, pela lógica ansiosa do
apossar-se e do agir por conta
própria (cf. Gên 3, 1-6),
experimentando como resultado
um sentimento de inquietação e de
incerteza. Como consegue o
homem libertar-se deste impulso
egoísta e abrir-se ao amor? [6].

Esta pergunta exprime a aspiração
mais profunda de cada pessoa,
porque, tendo sido criados por amor
e para o amor, todos os homens e
todas as mulheres – por muito que,



às vezes, pareçam ocultá-lo – aspiram
encher o seu coração de um amor
puro e grande, que significa doação a
Deus e aos outros por Deus, de modo
que não sobre espaço para o amor
próprio desordenado. E isto só é
possível com a ajuda da graça divina,
que cura, fortalece e eleva a nossa
alma; graça que nos chega
abundantemente por meio,
sobretudo, dos sacramentos da
Penitência e da Eucaristia.

Fomentemos, pois, nesta Quaresma o
desejo de renovação espiritual,
cuidando melhor da preparação para
nos aproximarmos da Confissão com
a devida frequência, e esmerando-
nos na preparação diária para
receber o Senhor na Eucaristia. Além
disso, façamos o possível para que as
pessoas com quem nos relacionamos
habitualmente percorram este
mesmo caminho. Já concretizamos o
modo de viver as práticas
quaresmais que a Igreja recomenda



para estas semanas? Procurar o trato
íntimo com Nosso Senhor e com a
Santíssima Virgem, viver com mais
generosidade o espírito de
penitência, fixar metas concretas de
ajuda aos outros – também e
principalmente no apostolado – traça
o caminho para chegarmos com a
alma bem preparada para receber os
frutos da Páscoa.

Neste itinerário, tem grande
importância o esforço por converter-
nos a Deus diariamente, em algum
ponto concreto da nossa existência.
Estas mudanças sucessivas – talvez
em coisas pequenas, mas com a
mesma decisão que teríamos se
fossem grandes questões – são
momentos de grande importância
para a nossa santificação. O Senhor
deseja ardentemente que se produza
essa mudança em nós, mas precisa
da nossa colaboração pessoal.
Lembremo-nosdaquelas palavras de



Santo Agostinho: «Deus, que te criou
sem ti, não te salvará sem ti» [7].

Sob os impulsos do Espírito Santo, os
pequenos progressos diários
possuem a virtude de abrir de par
em par as portas do nosso eu, para
que a graça divina o purifique e o
acenda no amor a Deus e ao
próximo. Por isso, como escreveu São
Josemaria, não podemos
considerar esta Quaresma como
uma época mais, como uma
simples repetição cíclica do tempo
litúrgico. Este momento é único; é
uma ajuda divina que temos de
acolher. Jesus passa ao nosso lado
e espera de nós – hoje, agora – uma
grande mudança [8].

Consideremos que a palavra “justiça”
tem, na Sagrada Escritura, uma
acepção muito profunda, sobretudo
quando é predicada de Deus. Neste
sentido, designa sobretudo a
santidade divina, que o Senhor



deseja comunicar-nos gratuitamente
por meio da fé em Jesus Cristo, como
ensina São Paulo na carta aos
Romanos. « Porque não há distinção,
uma vez que todos pecaram e todos
estão privados da glória de Deus, e
são justificados gratuitamente pela
sua graça, mediante a redenção
realizada em Jesus Cristo. Deus
destinou-o para ser, pelo seu sangue,
vítima de propiciação mediante a fé.
Assim manifesta a sua justiça » [9].

Somente unidos a Jesus pela fé e
pelos sacramentos tornamos nossa
essa santidade, que Ele nos alcançou,
morrendo na Cruz pelos nossos
pecados e ressuscitando para a nossa
justificação. Aqui se manifesta a
justiça divina, profundamente
distinta da humana. Deus pagou
por nós, no seu Filho, um preço
verdadeiramente exorbitante.
Perante a justiça da Cruz, o homem
pode rebelar-se, porque ela
manifesta que o homem não é um



ser autárquico, mas necessita de
Outro para ser plenamente ele
mesmo. Converter-se a Cristo, crer
no Evangelho significa
precisamente isto: sair da ilusão da
autossuficiência para descobrir e
aceitar a indigência própria,
indigência perante os outros e
perante Deus, exigência do seu
perdão e da sua amizade [10].

Neste contexto, como se entende bem
a constante pregação do nosso Padre
– primeiro, com o seu exemplo – de
revivermos diariamente na nossa
existência o papel do filho pródigo !
Um ensinamento ao qual temos de
retornar em todos os momentos,
mas, especialmente, ao longo das
próximas semanas. De certo modo,
a vida humana é um constante
retorno à casa do nosso Pai.
Retorno mediante a contrição,
mediante a conversão do coração,
que se traduz no desejo de mudar,
na decisão firme de melhorar de



vida, e que, portanto, se manifesta
em obras de sacrifício e de doação.
Retorno à casa do Pai por meio
desse sacramento do perdão em
que, ao confessarmos os nossos
pecados, nos revestimos de Cristo
e nos tornamos assim seus irmãos,
membros da família de Deus.

Deus espera-nos como o pai da
parábola, de braços estendidos, ainda
que não o mereçamos. O que menos
importa é a nossa dívida. Como no
caso do filho pródigo, basta
simplesmente abrirmos o coração,
termos saudades do lar paterno,
maravilharmo-nos e alegrarmo-nos
perante o dom divino de nos
podermos chamar e ser
verdadeiramente filhos de Deus,
apesar de tanta falta de
correspondência da nossa parte

[11]. Teremos mais facilidade para
percorrer sem cansaço este caminho
se permanecermos bem próximos da



Virgem Santa, nossa Mãe, e de São
José, seu castíssimo Esposo.
Recorramos a eles com grande
confiança neste ano mariano que
começamos a celebrar na Obra, com
a urgência de renovarmos, na festa
do Santo Patriarca, a nossa dedicação
na Obra. Comoveram-me novamente
outras palavras de São Josemaria,
que devemos ponderar com
profundidade. Referindo-se ao
começo do trabalho apostólico do
Opus Dei entre as mulheres, dizia às
suas filhas: Eu pensava que no Opus
Dei só haveria homens. Não é que
não gostasse das mulheres (…) , 
mas, antes do dia 14 de fevereiro
de 1930, eu não sabia nada da
vossa existência no Opus Dei,
embora latejasse no meu coração
o desejo de cumprir a Vontade de
Deus em tudo [12]. Filhas e filhos
meus, procuramos alimentar esta
disposição – o desejo de cumprir a
Vontade de Deus – a toda a hora?
Compreendemos que somente com



esta vibração tem sentido a conduta
de uma mulher, de um homem
cristão?

No mês passado, fiz uma rápida
viagem a Valência – convidado pelo
Arcebispo da Arquidiocese, no
contexto do Ano sacerdotal – e a
Palma de Maiorca, nas Ilhas
Baleares, onde o trabalho da Prelazia
vem crescendo com força. Nos dois
lugares, toquei com as mãos, uma
vez mais, a necessidade de Deus que
se aninha em tantas almas, e
contemplei como recebem com
agradecimento o espírito do Opus
Dei, que lhes facilita a procura e o
encontro com a Santíssima Trindade
nos afazeres cotidianos. Como
sempre que empreendo estas
viagens, apoiei-me na oração de
todas e de todos vós. Continuai a
acompanhar-me sempre!

No próximo dia 23, é um novo
aniversário da ida ao Céu do



queridíssimo D. Álvaro. Evocando a
constância com que sempre nos
impulsionou em direção à Nossa
Senhora, sugiro-vos que recorrais
privadamente à sua intercessão, a
fim de que as graças deste ano
mariano calem profundamente nas
vossas almas.

No fim do mês, no dia 28,
comemoraremos um novo
aniversário da ordenação sacerdotal
do nosso Padre. Peçamos-lhe pelo
Papa e pelos seus colaboradores,
pelos demais Bispos, pelos sacerdotes
do mundo inteiro, pelas vocações
sacerdotais e religiosas, pela
santidade de todo o povo de Deus,
que Jesus Cristo adquiriu ao preço do
seu sangue [13].

Com todo o afeto, abençoa-vos o
vosso Padre

†Javier

Roma, 1º de março de 2010



[1] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-10-2009.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa ,
n. 77.

[3] Santo Agostinho, A Cidade de
Deus , 19, 21.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus , n.
172.

[5] Mc 7, 15

[6] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-10-2009.

[7] Santo Agostinho, Sermão 169, 13
(PL 38, 923).

[8] São Josemaria, É Cristo que passa ,
n. 59.

[9] Rom 3, 22-25.

[10] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-10-2009.



[11] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 64.

[12] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 11-7-1974.

[13] Cf. 1 Cor 6, 20; 7, 23.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-marco-2010/ (19/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-marco-2010/

	Carta do Prelado (março 2010)

